

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Dette er en digital kopi af en bog, der har været bevaret i generationer på bibliotekshylder, før den omhyggeligt er scannet af Google som del af et projekt, der går ud på at gøre verdens bøger tilgængelige online.

Den har overlevet længe nok til, at ophavsretten er udløbet, og til at bogen er blevet offentlig ejendom. En offentligt ejet bog er en bog, der aldrig har været underlagt copyright, eller hvor de juridiske copyrightvilkår er udløbet. Om en bog er offentlig ejendom varierer fra land til land. Bøger, der er offentlig ejendom, er vores indblik i fortiden og repræsenterer en rigdom af historie, kultur og viden, der ofte er vanskelig at opdage.

Mærker, kommentarer og andre marginalnoter, der er vises i det oprindelige bind, vises i denne fil - en påmindelse om denne bogs lange rejse fra udgiver til et bibliotek og endelig til dig.

## Retningslinjer for anvendelse

Google er stolte over at indgå partnerskaber med biblioteker om at digitalisere offentligt ejede materialer og gøre dem bredt tilgængelige. Offentligt ejede bøger tilhører alle og vi er blot deres vogtere. Selvom dette arbejde er kostbart, så har vi taget skridt i retning af at forhindre misbrug fra kommerciel side, herunder placering af tekniske begrænsninger på automatiserede forespørgsler for fortsat at kunne tilvejebringe denne kilde.

Vi beder dig også om følgende:

- Anvend kun disse filer til ikke-kommercielt brug Vi designede Google Bogsøgning til enkeltpersoner, og vi beder dig om at bruge disse filer til personlige, ikke-kommercielle formål.
- Undlad at bruge automatiserede forespørgsler

Undlad at sende automatiserede søgninger af nogen som helst art til Googles system. Hvis du foretager undersøgelse af maskinoversættelse, optisk tegngenkendelse eller andre områder, hvor adgangen til store mængder tekst er nyttig, bør du kontakte os. Vi opmuntrer til anvendelse af offentligt ejede materialer til disse formål, og kan måske hjælpe.

• Bevar tilegnelse

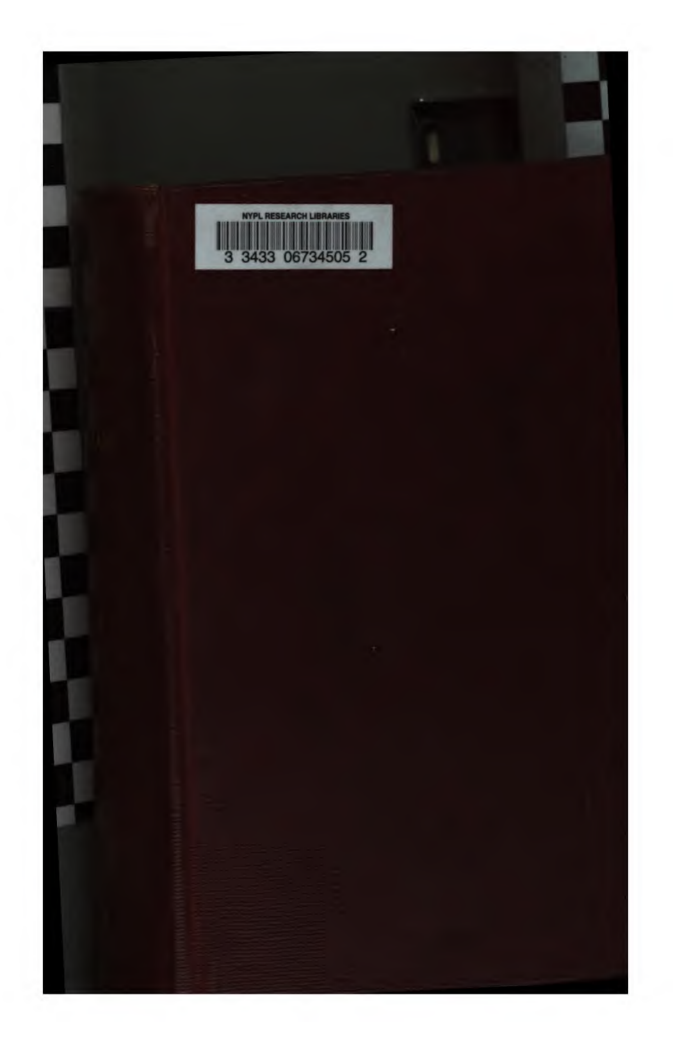
Det Google-"vandmærke" du ser på hver fil er en vigtig måde at fortælle mennesker om dette projekt og hjælpe dem med at finde yderligere materialer ved brug af Google Bogsøgning. Lad være med at fjerne det.

• Overhold reglerne

Uanset hvad du bruger, skal du huske, at du er ansvarlig for at sikre, at det du gør er lovligt. Antag ikke, at bare fordi vi tror, at en bog er offentlig ejendom for brugere i USA, at værket også er offentlig ejendom for brugere i andre lande. Om en bog stadig er underlagt copyright varierer fra land til land, og vi kan ikke tilbyde vejledning i, om en bestemt anvendelse af en bog er tilladt. Antag ikke at en bogs tilstedeværelse i Google Bogsøgning betyder, at den kan bruges på enhver måde overalt i verden. Erstatningspligten for krænkelse af copyright kan være ganske alvorlig.

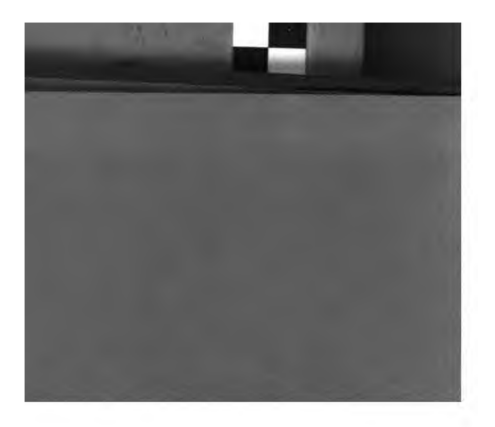
## Om Google Bogsøgning

Det er Googles mission at organisere alverdens oplysninger for at gøre dem almindeligt tilgængelige og nyttige. Google Bogsøgning hjælper læsere med at opdage alverdens bøger, samtidig med at det hjælper forfattere og udgivere med at nå nye målgrupper. Du kan søge gennem hele teksten i denne bog på internettet på http://books.google.com











# SØREN <u>KIERKEGAARDS</u> SAMLEDE VÆRKER

#### UDGIVNE AF

.

A. B. DRACHMANN, J. L. HEIBERG OG H. O. LANGE

## XIII. BIND

BLADARTIKLER FRA TIDEN FOR FORFATTERSKABET. — AF EN ENDNU LEVENDES PAPIRER. — OM BEGREBET IRONI. — BLADARTIKLER, DER STAAR I FORHOLD TIL FORFATTERSKABET. — OM MIN FORFATTER-VIRKSOM-HED. — SYNSPUNKTET FOR MIN FORFATTERVIRKSOMHED.



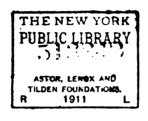


GYLDENDALSKE BOGHANDEL NORDISK FORLAG ZBENHAVN 1906 KRIS'

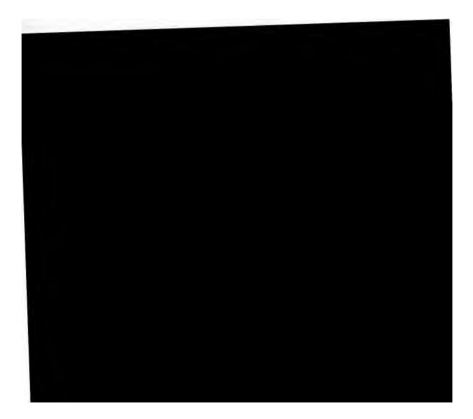
KJØBENHAVN 1906 KRISTIANIA

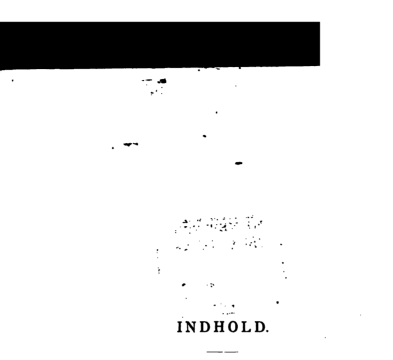


•



.





| Bladartikler fra Tiden før »Forfatterskabet«            | • |   |   | • | • |   |   |   | Side<br>1. |
|---------------------------------------------------------|---|---|---|---|---|---|---|---|------------|
| Af en endnu Levendes Papirer                            | • |   | • |   | • |   | • | • | 41.        |
| Om Begrebet Ironi                                       | • |   | • |   | • | • | • | • | 93.        |
| Bladartikler, der staar i Forhold til »Forfatterskabet« |   | • | • | • | • | • | • | • | 395.       |
| Om min Forfatter-Virksomhed                             | • | • | • | • | • | • | • | • | 487.       |
| Synspunktet for min Forfatter-Virksomhed                | • |   |   | • | • | • | • |   | 511.       |

-----



1

.

.

1

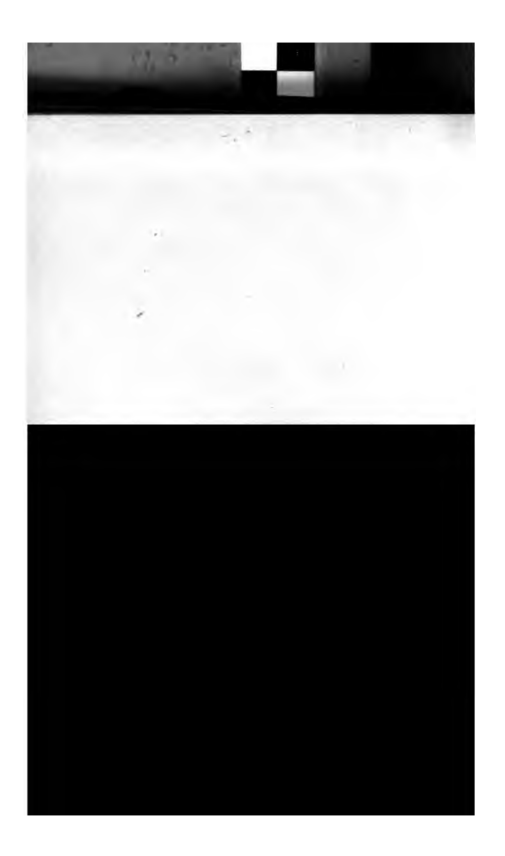
•.

## TILLÆG.

Indhold: Bladartikler fra Tiden før »Forfatterskabet«. Af en endnu Levendes Papirer. Om Begrebet Ironi. Bladartikler, der staar i Forhold til »Forfatterskabet«. Om min Forfatter-Virksomhed. Synspunktet for min Forfattervirksomhed.

XIII.

•



## BLADARTIKLER

• . •

.

.

••

.

## FRA TIDEN FØR >FORFATTERSKABET«.

UDGIVNE AF

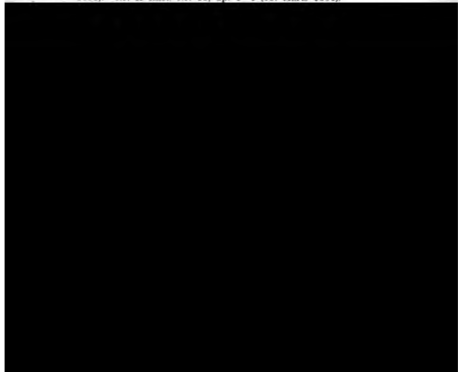
J. L. HEIBERG.



•

.

I. Kjøbenhavns flyvende Post, Interimsblad Nr. 34, Sp. 4-6 (17. Dec. 1834), Om S. K.'s Forfatterskab til Artiklen se Efterl. Pap. 1848, S. 132.
II. Kjøbenhavns flyvende Post, Interimsblad Nr. 76, Sp. 1-6 (18. Febr. 1836),
III. Nr. I Kjøbenhavns flyvende Post, Interimsblad Nr. 82, Sp. 1-8 (12. Marts 1836). Nr. II smst. Nr. 83, Sp. 1-4 (15. Marts 1836).



## Ogsaa et Forsvar for Qvindens høie Anlæg.

Man har havt saameget imod, at Damerne søgte at uddanne sig, foruden i en practisk, ogsaa i en theoretisk Retning; ja selv gjennem dette Blad, Nr. 33, er der forelagt Publikum en Ironie herover, fornemmelig med Hensyn til den videnskabelige Dannelse, som for nærværende Tid tilbydes dem gjennem Forelæsninger; men hvor ubilligt! Alle Tiders Historie viser, at man idetmindste for en Deel har anerkjendt Qvindens høie Anlæg. Neppe var Mennesket skabt, før vi allerede finde Eva, som Tilhører ved Slangens philosophiske Forelæsninger; og vi see, at hun med saa megen Lethed har sat sig ind i dem, at hun strax kunde gjøre Anvendelse af sammes Resultater i sin huuslige Praxis. Dette Anlæg til Spekulation, og den dermed forbundne Trang til dybere Indsigt, som allerede her viste sig, søgte man i Østerlandene at tilfredsstille; thi derfor indspærrede man Qvinder i Serailler; og naar en enkelt Vandrer har vovet sig ind i disse Helligdomme, var det vistnok alene dreven af Videbegjærlighed; derfor gik de tilslørede, for ei at forstyrres i deres Tankerækker. Dog ikke Alle reves saaledes ud af Livet, for at ruge over mere abstracte Gjenstande; en stor Mængde søgte mere i Livet at gjøre deres Dygtighed gjældende. Som Taler har Qvinden saa stort et Talent, at hun har gjort Epoche i Historien ved en egen Retning, nemlig de saakaldte Sparlagens-Prædikener, Gardin-Prædikener o. s. v.; og

I.

Nr. 33] Interimsblad for 4. Dec. 1834, Sp. 5-7: Qvindens høiere Oprindelse forsvaret (med Mærket P. E.).



6

Xantippe staaer endnu som Mønster paa qvindelig Veltalenhed, og som Stifter af en Skole, der har vedligeholdt sig indtil Dato, medens Socrates's Skole forlængst er forsvunden. Skjøndt Christendommen var haard nok imod Qvinderne, ved at forbyde dem at tale i Forsamlinger, indrømmede den dem dog en Tumleplads for deres Veltalenhed i Husene; og naar Rabbinerne forbød dem at tale med, var det alene, fordi de vare bange for, at de skulde stikke dem ud, eller blotte deres Daarligheder. I Middelalderen viste noksom de talrige Hexe-Processer den dybe Indsigt, Qvinden havde i Naturens Hemmeligheder.

Dog mange Aarhundreder henrandt, inden man ret anerkjendte Qvindens høie Anlæg. Dette var Frankrig forbeholdt; og her ville vi alene henvise til to Phænomener: at Fornuften i den franske Revolution repræsenteredes af et Fruentimmer, og at Saint-Simonnisterne satte dem paa aldeles lige Trin med Mændene. Føier man nu hertil, at det endnu aldrig er lykkedes at beseire en Dame i Dispute, at Qvindens dialectiske Dygtighed har bragt mangen Opponent til Taushed, saa indseer man vistnok hendes Overlegenhed i aandelige Ting, en Overlegenhed, som strækker sig

Maal: i Æsthetiken leveres Critiker af Damer; i Medicinen rækker Sundheds-Collegiet dem Haanden til at lade Folk springe fra Beghætten; i Kunsten give de dem af med de meest ophøiede Gjenstande: overjordiske Væsener fremtrylle de paa Lærredet, og arbeide i Forening med Mændene til Kunstens Udbredelse; i Fabrikvæsenet ere de de første Opfindere af at sve Handsker af Strømper; i Historien følge de stærkt med Tiden, og mangt et Blad, mangen Journal, som Manden anseer for ubetydelig, undguer ikke deres skarpe Blik — i Modejournaler studere de Tidsalderens Aand. Takkede være derfor I, store Mænd! som hjælpe dem op til Erkjendelsens Høide-Puncter, men alligevel ikke glemme det andet Kjøn; derfor er det saa skjønt at see, at den Mand, der især vil virke paa Damer, dog ikke glemmer Mændene, og endelig udstrækker sin menneskekjærlige Begeistring til Alle. Med Glæde seer jeg den Tid imøde, da Damerne ville vide at gjøre sig Rede for, hvad Kjærlighed egentlig er, ville have en klar Forestilling om Varmens Væsen, ville i Historiens Studium langt overgaae Mændene i Nøiagtighed, idet de endog ville vide, hvad Hagbart og Signe have spist til Middag, og om de overhovedet spiste Noget; ville skue dybt ind i Treenighedens Hemmeligheder (dog denne Lære vil især falde dem vanskelig; thi hidindtil have de havt ondt ved at begribe, at To kunne være enige). Saa vender da tilbage. I Middelalderens Riddertider, i en anden Sphære! Ligesom man fordum anerkjendte Damerne som Kamp-Dommere, saaledes skulle nu Disputatser, Theater-Stykker, philosophiske Arbeider underkastes Eders Dom; ligesom Ridderne bare hver sin Dames

7

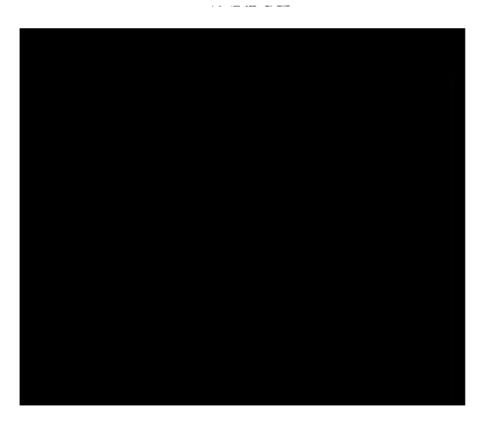
springe fra Beghætten] en tidligere anvendt Kur for Skurv. Tilladelse til at praktisere denne Kur gaves af og til kloge Koner (Sundhedscollegiets Aarsberetn. Bibliothek f. Læger, Suppl. 1867, S. 199). overjordiske Væsener fremtrylle de osv.] der kan tænkes paa Mariane Frederikke Stub, der 1822-29 udstillede flere Malerier af Engle, Cheruber, ideale Kvindehoveder o. l. paa Charlottenborg. at den Mand osv.] der synes at sigtes til J. L. Heibergs .Indbydelses-Skrift til en Række af philosophiske Forelæsninger« (som ikke blev til noget): Om Philosophiens Betydning for den nuværende Tid (1833), se Prosaiske Skrifter 1861, I S. 435: saa at han i en Række af Forelæsninger vil kunne fremstille en for alle Dannede fattelig Indledning til Philosophien. Ja, dette Haab er endog se levende hos ham, at han ei engang antager, at han behøver at indskrænke sig til et Foredrag for Mænd, men vover at troe, at ogsaa dannede Damer ville, idet de forskjønne Kredsen ved deres Nærværelse, kunne deltage i Foredragets alvorlige Undersøgelser; thi om end Mændene sædvanlig have en skarpere og consequentere Forstand, et større dialectisk Anlæg, saa pleier derimod det qvindelige Kjøn at have en sikkrere, en ufeilbarligere Tact til umiddelbart at fatte Sandheden - - -, og Forfatteren anseer den ene af disse Evner for ligesaa virksom til Erkjendelsen, som den anden.



8

Farve, saaledes skal der ei længere være Tale om Kantianere, Hegelianere o. s. v.; nei! for Fremtiden skal Benævnelsen de Blaae, de Røde o. s. v. træde i Stedet; af Evas Haand skulle vi modtage Kundskabens Æble. Saa hæver Eder da over Jorden! Allerede forvandles I foroven til bevingede Fugle; fylder blot de store Ærmer med Luft, og forsvinder for vore Øine, for den store Mængdes Øine, der vil være tilstede ved Damernes Himmelfart. Saa flyver da fra denne utaknemmelige Jord, hæver Eder paa Philosophiens Vinge, og seer med Foragt ned paa dem, hvis feige Trælle-Sind skulde med de fordums Jøder foretrække at blive tilbage ved Kjødgryderne. Og naar da Mændene i denne kolde Vinter have angret deres Synd, da vil et Foraar smile ved Eders Tilbagekomst, da skal Qvinden atter række Manden Haanden – en Sommergjæk og Vinternar.

**A**.



## II.

## Kjøbenhavnspostens Morgenbetragtninger i Nr. 43.

Hjem gik den tappre Peter Med Bollen paa sin Bag; Der stødtes i Trompeter o. s. v.

Det er ikke første Gang, at Kjøbenhavnsposten, formodentlig paa Grund af det venskabelige Forhold, hvori den staaer til det politiske Livs Taarnvægter<sup>•</sup>), har meddeelt os, at det endnu ikke var blevet Dag, men vedblev stadigt at være Morgendæmring; en Betragtning, vi for en Deel ere blevne bestyrkede i ved idelig at høre Kjøbenhavnspostens politiske Hanegal. Forgjæves har man sogt at faae Kjøbenhavnsposten til at aflægge den nu dog vel

\*) Det synes for Resten, at den Observator, Kjøbenhavnsposten har henvendt sig til, ikke er ganske paalidelig; thi ellers vilde man dog vel neppe finde en saadan Forvirring i hans Udsagn: .Det er Morgendæmring. (pag. 169, 2den Sp., Linie 9 fra neden): .Sandhedens Straaler forjage deres taagede Gjøglebilleder. (p. 170, 2den Sp., L. 6 fra oven). — .Livet er i sin første Barndom. (p. 169, 2den Sp., L. 13 fra n.); .den almindelige Forknyttelse svarede kun lidet til den almindelige reformatoriske Aand, man ellers betragter som vor Tids Særkjende. (p. 170, 1ste Sp. Linie 4 fra oven).

Nr. 43] Kjøbenhavnsposten. Redigeret og udgiven af A. P. Liunge. 12. Febr. 1836. Nr. 43. S. 169-72: Trykkefrihedssagen V. Hjem gik osv.] Oehlenschläger, Ludlams Hule, 1. Handl. (Saml. Værker 1845, XVII S. 100). Livet er osv.] anf. St. staar: (Almenaanden) er osv. den almindelige Forknyttelse; anf. St.: en vis sentimental-idyllisk Stemning . . ., der vel var en naturlig Folge af den almindelige Forknyttelse, men kun lidet svarede. til den almindelige; anf. St.: til den alvorlige.



noget trivielle Negligé, hvori den hidtil har viist sig, og træde frem, saa man kan see, med hvem man har at gjøre. Det er formodentlig ogsaa denne Morgendæmring, der har givet Kjøbenhavnsposten Anledning til at gjøre en Deel Løier og journalistiske Taskenspillerkunster. Efter at nemlig >Klagerne næsten ganske ere forstummede« (p. 169, 1ste Sp., L. 4 fra oven), søger den, ved at transportere Noget af den Ros, man i Almindelighed har tildeelt Fædrelandet, over paa sig, og vælte en Deel Dadel fra sig over paa Fædrelandet, at bringe det dertil, at den enten paa Helteviis kan sprænge sig selv og Fædrelandet i Luften, eller seire fuldstændigt. Men denne Betragtning have vi en Deel at indvende imod; thi Klagerne over Bitterhed have næsten alene været stilede mod Kjøbenhavnsposten; og vi ønske derfor at fritage Fædrelandet for al Deelagtighed i Kjøbenhavnspostens formeentlige Forsvar; ligesom vi ogsaa fritage Kjøbenhavnsposten for dens Mæglerforretninger med Hensyn til Fædrelandet. Der bliver altsaa tilbage at betragte, hvorledes Kjøbenhavnsposten har feiet for sin egen Dør. Efter at den nemlig paa sin Viis har søgt at vise, at hiin Anke er i det Hele ubillig, indlader den sig paa at accordere med sine Creditorer, idet den i et høitideligt Skriftemaal fortæller, sat Pres-



Efter disse foreløbige Betragtninger gaae vi nu over til den historiske Udvikling af de enkelte Klager; en Udvikling, der imidlertid, idet den gjør disse Klager til en »naturlig, let forklarlig, næsten nødvendig Sag,« og dog igjen til »uforklarlig og umulig,« ikke har noget synderlig Tillokkende for Betragteren. Det er bekjendt fra Malerkunsten, at sort Grund bidrager meget til at hæve Farverne, og det er derfor en let Sag, ved at beskrive en foregazende Tilstand som sentimental-idyllisk eller patriarchal-idyllisk, at faae den nærværende til at overgaae den i Kraft; hvorvel det dog altid bliver underligt, da det netop er »Barndommen,« hvori vi leve, hvor just det Sentimentale, som den taagede, dæmrende, endnu ikke til Klarhed komne Kraft, og det Idylliske pleier at være fremherskende. Det er nu vist nok sandt, at Kjøbenhavnsposten har forlængst tabt sin æsthetiske og senere ogsaa sin politiske Uskyld, og at den for saavidt godt kan smile ad en formeentlig Uskyldighedstilstand; der er ogsaa en haandgribelig Modsætning mellem hiin Tids saakaldte Lirekassemusik og Kjøbenhavnspostens Melodramer med Accompagnement af den revolutionaire Clarinet; det er vist nok, at der er stor Forskjellighed mellem hiin Tids jævne Simpelhed og Kjøbenhavnspostens cothurnisk-bestøvlede, høitragiske Holdning, der rigtignok passer underligt til dens Morgenbetragtninger, og erindrer om Don Quixote, der springer op i Drømme, og i bar Skjorte gererer sig som Helt – en Holdning, der bliver endnu mere ophøiet derved, at Helten har forsynet sig med en »Parapluie«\*) (det maa da formodentlig være en Familieparapluie, siden alle Medarbeidere i Kjøbenhavnsposten, og altsaa Sætteren\*\*) med, skal gaae under den); - der er vist nok en stor

- <sup>9</sup>) S. 171, 2den Spalte, Lin 4 f. n.
- \*\*) At Sætteren virkelig er Medarbeider i Kjøbenhavnsposten, det synes den selv at have anerkjendt, idet den ikke, som andre Blade, drager en bestemt

<sup>.</sup>naturlig, let forklarlig osv.] .ganske naturlig, vi kunde næsten sige nødvendig Sag. Kp. S. 169 Sp. 2. suforklarlig og umulig«] »Vi kunne godt forklare os - sagde vi - Nei! det er umuligt, umuligt at nogen ærlig Sjel for Alvor kan tænke paa sin Fornedrelses Tid . . . uden Ruelse og Smerte, umuligt at nogen kan see paa den Alvor og Ærlighed, hvormed nu Alt stræber fremad uden med Glæde osv.« Kp. S. 170 Sp. 2 sentimental-idvllisk] Lirekassemusik kalder Kp. i den anførte Artikel den se ovf. S. 9 Anm. ældre Tids patriotiske Viser o. l. (S. 170 Sp. 1 Lin. 31). Don Quixote] i Ch. D. Biehls Oversættelse (Kbhvn. 1776) II S. 215 ff. »Parapluie«] »Regner der nu Bebreidelser ned over Pressen - saa faar den at slaae sin Parapluie op indtil det atter bliver Solskin« Kp. a. St.

Forskjel imellem hiin af Kjøbenhavnsposten beskrevne Tid og den Tid, der begynder sin Æra fra Kjøbenhavnspostens bekjendte Metamorphose.

Men, naar var da hiin Tid? vil man vel spørge, og herpaa skulle vi nu see at udfinde Svaret af Kjøbenhavnspostens historiske Betragtninger, der rigtignok udmærke sig ved de snart grandieuse, abstracte Grupperinger, snart ved aldeles individuelle, concrete Smaating, omtrent som En, der med Syvmilestøvler skræver over et heelt Kongerige og saa snubler over en lille Steen, som han saa samler op, fuldt og fast overbeviist om, at han nu fuldstændig kjender samme Lands Geographie. Naar var altsaa hiin Tid? Den begynder med 1799; og naar hører den op? Ja, det er netop Knuden. Den begynder at gaae af Mode; thi hele Folkelivet >har taget en langt værdigere, alvorligere og mere positiv Retning«, og den maa formodentlig være saa godt som aldeles gaaet af Mode, siden hine Klager »næsten aldeles ere forstummede«; og det var jo meerbemeldte Sindsstemning, der fremkaldte og gjorde hine Klager •naturlige, letforklarlige, ja næsten nødvendige«; og altsaa er dog vel hiin Sindsstemning, som Grunden til dem, for en Stund siden forsvunden; og dog var det netop disse Klager, der »for



>Landets Tilstand var mindre tilfredsstillende; Folket Angest « var nedbøiet af Sorg og Kummer i hine triste Tider«; og dog »var man glad og fornøiet, tog i Skoven, og glædede sig over enhver Kjærminde, man fandt i Danevang.« Men om det nu ogsaa var et Factum, at man i Sorgens Tid skuede tilbage til de forsvundne Velmagtsdage, var der da noget Galt deri? Det Forkeerte og Sørgelige i Tiden maa man dog vel være bleven sig bevidst, siden det var det, der betingede at man skuede tilbage. Og er da ikke Bevidstheden om hvad man en Gang har været, netop det meest Styrkende for en ny og kraftig Virksomhed? Jeg veed vel, at det gaaer med Stater som med enkelte Mennesker, og at et Individ, der aldrig har duet til Noget, altid har en forskrækkelig Hastværk ind i Tiden og aldrig tør see sig om, for at ikke den bag ham liggende Ødelæggelsens Vederstyggelighed ikke skal forstene ham ligesom Loths Hustru fordum; men for den, der har havt bedre Tider, er en saadan Tilbageskuen vist i høi Grad gavnlig. Og hvad nu det angaaer, at hiin Tid æsthetiserede, saa tænker Kjøbenhavnsposten dog vel ikke paa hiin glimrende æsthetiske Periode fra 1803 og fremdeles, men snarere, ja vi veed det nok, paa hiin æsthetiske Beet, Kjøbenhavnsposten i en Deel Aar satte til Advarsel for alle andre æsthetiske Haandværkere; en Tid, den maaskee nu tænker tilbage paa med >Ruelse.«

Men det var Bitterheden vi blev staaende ved. Kjøbenhavnsposten mener, at man gjør den Uret ved disse Klager over Bitterhed. »Og hvad er det da, man som oftest klager over? Et eller andet lidet Udtryk i en Artikel, hvormed man ellers er meget tilfreds.« Rigtignok mener Kjøbenhavnsposten, »at det synes Mange uæsthetisk og umusikalsk at tale om Finantzernes Offent-

<sup>•</sup>Landets Tilstand var mindre tilfredsstillende«] •Jo mindre tilfredsstillende Landets Tilstand var. Kp. S. 170 Sp. 1. Folket var nedbeiet af Sorg og Kummer i hine triste Tider.] .Medens saaledes huuslige Sorger nedbøiede Folkets Mod . . . . I disse triste Tider . . . søgte nu det udmattede Folk Trøste Kp. S. 169 Sp. 1. »var man glad og fornøiet osv.] da man var saa veltilfreds med Alt . . . (se ovf.), da man tog i Skoven, eller gik paa Komedien, glædede sig over hver Kjærminde, man fandt i Danavange Kp. S. 170 Sp. 2. 1803] udkom Oehlenschlägers Nye Digte. hiin æsthetiske Beetj Kjøbenhavnsposten var i sine første Aargange (1827-29) ganske upolitisk og væsenligt æsthetiserende; sml. Efterl. Pap. 1833-43 S. 87 ff. Ruelses] umuligt at nogen ærlig Sjel for Alvor kan tænke paa sin Fornedrelses Tid, eller denne misère générale, uden Ruelse og Smerte- Kp. S. 170 Sp. 2. Men det var Bitterheden osv.] .Det var ved Bitterheden, vi sidst blev staaender Kp. S. 169 Sp. 1 (Begyndelsen af Artiklen »Trykkefrihedssagen» V). •0g hvad er det da osv.] Kp. S. 171 Sp. 2. at det synes Mange osv.] at de . . . finde det baade uæsthetisk osv. Kp. S. 170 Sp. 2.



14

lighed og Hoveriets Afskaffelse« (der dog vel ikke er en lille Bitterhed i sen Artikel, hvormed man ellers er meget tilfreds«); men det ville vi ikke tage det saa nøie med. Der gives vistnok en ædel Varme i Kamp, som let kan forlede en Skribent til et noget bittert Udtryk; men det tilgiver man ham gjerne. Man taaler at en stor Hund gjøer, ogsaa paa urette Sted; men disse Smaa-Hunde, der altid bjæffe, og i Farens Øieblik krybe i Skjul, (vind i en Port i Tordenveir«), ere utaalelige. Man har nu saa længe talt om den energiske, reformatoriske Aand der gaaer igjennem Kjøbenhavnsposten, men jeg maa tilstaae, jeg har endnu aldrig kunnet finde den, og skulde Kjøbenhavnsposten vedblive med »Mette« at forsikkre: »der staaer en Helt, Forræder,« saa siger jeg, som før: »Madam, der staaer en Skræder.« Hvor er da hiin energiske, hiin alvorsfulde Reformations Aand? Er det hine anonyme Reformatorer (jeg kan næsten ikke udtale disse Ord i eet Aandedrag), der have deres Forbillede i hiin anonyme eller snarere pseudonyme Reformator: Paradiis-Slangen? Og med dem skal jeg sammenstille alle Verdens Reformatorer ligefra en Moses af, der skjøndt han brugte Aarons Mund, dog ikke traadte i Baggrunden for at lade falde som et Offer for Pharaos Vrede men tractio

Min Drøftelse af foreliggende Nr. 43 af Kjøbenhavnsposten er færdig; men jeg kan dog ikke forlade den, uden at den Anskuelse paanøder sig mig, at det Hele lader sig efter en nøiagtig Udsondren og Classification af de heterogene Bestanddele, opfatte under Skikkelse af en stor Forestilling i tre Acter. 1ste Act: Mimisk-plastiske Kraftstillinger. Kjøbenhavnsposten sees at faae >et kraftigere Sving.« 2den Act: Stort Non plus ultra af dialectisk Liniedands baade med og uden Balanceerstang, med indlagte Declamationsnummere. Paa den dialectiske Liniedands have vi seet Exempler nok i det Foregaaende, og at Kjøbenhavnsposten har brugt Fædrelandet som Balancerstang, have vi ogsaa seet; hvad derimod Declamationsnummerne angaaer, saa bestaae disse af en Deel novellistiske Smaa-Arbeider, Livsbilleder fra Begyndelsen af det 19de Aarhundrede: »Kapertiden,« »den fidele Tid,« »de triste Tider,« Scene af »Tordenveir i en Port« etc. 3die Act: Stor Phantasie for den journalistiske Mundharpe over opgivet Thema: et Blik ind i den Fremtid, der engang skal høste hvad Kjøbenhavnsposten saaer.« Kun een Ting mangler: at Indtægten for de særskilte Aftryk af dette Nummer tilfalder f. Ex. Skolelærer Brodersen.

В.

<sup>et kraftigere Sving.] >d. kr. Sving, vor Presse begynder at faae. Kp. S. 171 Sp. 1 Lin. 14. Non plus ultra ikke mere derudover. >Kapertiden. osv.] Kp. S 170 Sp. 2: Det var en fidel Tid, da Kaperiet gik, saa det stod efter. -de triste Tider.] ovf. S. 13. >Blik ind i den Fremtid osv]
Kp. S. 171 Sp. 1: med Giæde og Velbehag at skue ind osv., hvad Nutiden saaer.</sup> 

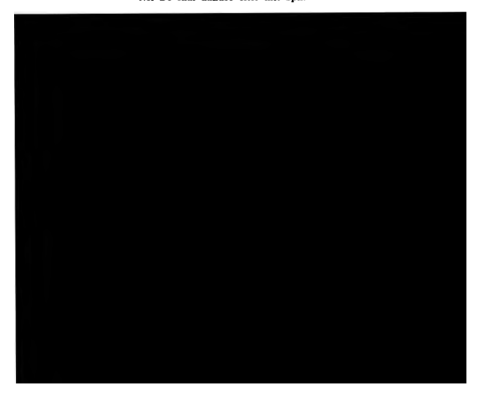
Skolelærer Brodersen] en gammel Lærer i Nordrup ved Ringsted, hvis Afskedigelse fremkaldte flere Artikler i Kp. (1835 Nr. 304, 1836 Nr. 7 osv.). Han fik en Understetelse af Kongen, og Kp. (1836 Nr. 7 S. 27) aabnede en Subscription til ham.



III.

## Om Fædrelandets Polemik.

Bliv, min Hr. Greve, jeg Dem skal lære, At jeg, skjøndt fattig, agter min Ære: Ei Deres Pibe lystre jeg vil, Nei De skal dandse efter mit Spil.



kerne som de saakaldte liberale Journalister, « og det Hele ender med et Slags Post Scriptum, at den for Fremtiden ikke agter at svare. Begyndelsen og Slutningen af nærværende Artikel vedgaae ikke os, hvorimod vi høre hjemme i Centrum, og da vi her ere geraadede i et forskrækkeligt Hurlumhei, da næsten alle Vinde, Moralens Nordost og Intelligentsens Sydvest, Grammatikens Østen og Medlidenhedens Syden blæse paa eengang, maae vi bede Læserne undskylde, at vi tale lidt høit, for ikke at overdøves af dette journalistiske Niagara-Vandfald.

Det har vist forundret Flere end Forfatteren af disse Linier, at Kjøbenhavnsposten, medens den stadig svarer paa ethvert Angreb af Dagen, Berlings Avis og Politivennen, aldrig har indladt sig med den flyvende Post, men enten afviist dens Angreb som »lave og uvidende«, eller slet ikke bemærket dem; det har vist forundret Mange, at da Svaret endelig arriverer, det først kommer efter saa lang Tids Forløb, og dog derhos temmelig stakaandet; men forbausede ere vist Mange blevne ved at see, at en Artikel, der ene og alene er stilet mod Kjøbenhavnsposten, og som netop søger at udsondre Fædrelandet fra denne, finder sit Svar i Fædrelandet. Dog denne Forundring vil vel snart sætte sig, naar man erindrer, at, efter en bekjendt jødisk Lov, naar Manden er død, den nærmest Beslægtede skal ægte Enken.\*) Fortrinligt at bemærke er ogsaa den Omstændighed, at dette Svar findes i et Stykke af Fædrelandet, der lige i Begyndelsen yttrer: >at vi i lang Tid ikke have svaret paa de Angreb Flyveposten idelig har gjort paa dette Blad« (sc. Fædrelandet) etc., og fremdeles: »om denne vor Mod-

XIII.

<sup>\*)</sup> At Kjøbenhavnsposten virkelig er Enke, det seer man deraf, at hun behøver Laugværge. Men derfor ville vi ingenlunde formene hende at drive en Smaahandel paa hendes salig Mands Borgerbrev, og tvivle ikke paa, at hun ved .stor Flid og Sandhedskjærlighed. vil tilsikkre sine Kunder den reelleste Behandling.

<sup>.</sup>om de saakaldte liberale Journalister.] F. Sp. 644 ned.-47 imødegaar med nogen Anerkjendelse 3 Artikler i Flyveposten Nr. 75, 78 og 79: »Nogle Bemærkninger om de saakaldte liberale Journalister i Danmark«. Grammaslave og uvidendes] Kp. 1836 Nr. 23 tikens] se nedenfor S. 27 Anm. S. 92 Sp. 2: .at vi ikke ville indlade os paa den lyvende Posts ligesaa uvidende som lave Polemik, behøver ingen Undskyldning. jedisk Lov] 5. Mosebog 25, 5 ff. •at vi i lang Tid osv.] F. Sp. 633. denne vor osv.] F. smsts. Udhævelserne er af S. K. sc(ilicet) nemlig. 20 m stor Flid og Sandhedskjærlighed«] F. S. 644: . Hvo der kjender Kjøbenhavnspostens Redacteur vil ei kunne nægte ham Iver for at samle Materialier, Flid i at bearbeide dem, . . . og dyb Agtelse for Sandhed«.

standers Polemik ville vi her levere en Artikel,« hvor det dog vel er ioinefaldende af begge Citater, at der alene er Tale om en Modstander af Fædrelandet, og ikke om en aldeles erklæret Modstander ene og alene af Kjøbenhavnsposten. Rigtignok bemærker Fædrelandet selv p. 643, at vort Stykke i Nr. 76 af Flyvende Post > er stilet mod Nr. 43 af Kjøbenhavnsposten,« men denne Bemærkning tager sig underligt ud i hele det øvrige Sammenhæng, da de øvrige Stykker i Flyvende Post enten ere rettede mod Fædrelandet alene, eller Fædrelandet dog har en Actie med i dem; medens Stykket i Nr. 76 alene er rettet mod Kjøbenhavnsposten. Det er altsaa den Omstændighed, at Fædrelandet har paataget sig Forsvaret mod vort Angreb paa Kjøbenhavnsposten, der nødsager os, som oprindelig ikke vare dets Modstandere, til at bekjæmpe det for Øieblikket.

18

Vi skulle nu gaae over til at betragte den af Fædrelandet i dets Critik over Flyveposten os indrømmede Broderpart. Efter at det nemlig har søgt at oplyse Beskaffenheden af de factiske Oplysninger, Flyveposten »kun sjelden meddeler«, gaaer det over til at gjøre dets Læsere bekjendte med nogle »andre Vaaben, Flyvende Post ikke sjelden\*) bruger.« Det begynder naturligviis med vanlige Invectiver mod Forfatterens Mangel paa Sandhedskjærlighed, en Beskyldning, der rigtignok er meget haard, da den, man sammenstilles med, er Kjøbenhavnspostens bekjendte Sandhedskjærlighed. Dog denne hele Moraliseren, hvormed dette Stykke i saa høi Grad er gjennemsyret, forbeholde vi os til en egen Behandling, ihvorvel vi, foragtende ethvert saadant Angreb, især saa

Artikel«, en Bemærkning, som vi rigtignok hellere havde seet sparet til Slutningen af Beviisførelsen, hvor den vilde have taget sig ret kunstigt ud; thi saa meget er vist, at gives der ikke Andet, der taler for, at him Artikel er velskreven, end det af Fædrelandet Anførte, saa ville vist ikke Mange fristes til at stemme for den af Fædrelandet dette Stykke indrømmede Characteer: velskreven. Den sammentrængte Oversigt af Indholdet af him Artikel i Nr. 43 af Kjøbenhavnsposten vil, da den jo i det Væsentlige maa optages i den følgende meer i det enkelte gaaende Betragtning, finde sin Belysning der; hvorimod et Par Bemærkninger, betræffende Stykket i Kjøbenhavnsposten, bedst ville finde deres Plads her. Man har en tidlang indladt sig paa i Almindelighed at fremføre Klager mod Kjøbenhavnsposten, hvortil man da fik det Svar, at det var almindelige Klager, der som saadanne Intet bevise. Derfor søgte nu vi i bemeldte Nr. 76 af Flyvende Post at eftervise en Deel Feil, som netop fandtes i hiint Nr. 43 af Kjøbenhavnsposten. I den Henseende gjorde vi opmærksom paa en paafaldende Forvirring i hiint Stykke, og det er Noget, vi netop nu igjen vil drage lidt frem, da Fædrelandet i sit Forsvar slet ikke omtaler det. Der gives en vis Foiten i Ideer, et vist, om jeg saa maa sige, aandeligt Løsgjængerie. og det er derfor, blandt Andet, at Kjøbenhavnsposten nu ikke første, men snarere sjette Gang er bleven tiltalt. Der hører vistnok en egen Maalestok til, for at antage et saadant Stykke for velskrevet«, hvori man, uden at søge eller jage, kan tilveiebringe en saadan Assemblee af Modsigelser, der forbausede see op paa hverandre, uden at begribe, hvorledes de ere komne i Selskab sammen, en Udstilling af Modsigelser, der endnu er til behageligt Eftersyn i Kjøbenhavns flyvende Post Nr. 76. Det er denne Jasken frem og tilbage, det er denne forvirrede Opfattelse af det Forbigangne, der har fremkaldt vort Angreb. Dog herved nærme vi os naturligen til den egentlige Bedømmelse af Kjøbenhavnspostens skeeløiede Opfattelse af Fortiden; medens vi i det nærmest Foregaaende mere henviste til den af os i Nr. 76 allerede tilstrækkeligt udhævede fuldkomne Mangel paa al logisk, om endog blot Maancskins-Belysning. Hvorvel nu disse Betragtninger i en vis Betydning falde sammen, da det uklart Udtalte ogsaa er det uklart Tænkte, saa ville vi, i det Hele følgende den os i Fædrelandets Forsvar anviste Gang, lade denne Betragtning staae hen indtil videre, og først dvæle ved det først af Fædrelandet anførte Punct. Dets Ord lyde som følger: »Først beskyldes Forfatteren i Kjøbenhavnsposten,

19

Dets Ord lyde osv.] F. Sp. 643.



20

som vi ville betegne med K., for at transportere Noget af den Roes, man i Almindelighed har tildeelt Fædrelandet, over paa sig, og vælte en Deel Dadel fra sig over paa Fædrelandet. Vi kunne i K.'s Artikel ikke finde det Mindste, der berettiger til denne Beskyldning. Er det maaskee den Omstændighed, at K. omtaler Pressen i Almindelighed, ei Kjøbenhavnsposten isærdeleshed, der har fremkaldt denne Beskyldning? Eller er det fordi K. imod uretfærdige Dadlere anbefaler, hvad vi engang havde yttret, ikke ængsteligt at bryde sig om Folkesnak? Men i begge Tilfælde er Beskyldningens Grundløshed iøinefaldende«. Vi svare: det er hverken derfor eller derfor; men fordi, hvad vi allerede have sagt i Nr. 76 af flyvende Post >Klagerne over Bitterhed næsten alene have været stilede mod Kjøbenhavnsposten.« Saalænge det ikke benægtes, troe vi at have Ret i vor Paastand. Saalænge Kjøbenhavnsposten i et Stykke, hvori den soger at forsvare Pressen, holder sig til Klagerne over Pressen i Almindelighed, hvilket den jo for en Deel har gjort i et foregaaende Nummer af den Suite, hvortil Nr. 43 hører, saa længe skulle vi ikke gjøre af den Art Beskyldninger, men vel naar den i et Stykke af almindelig Art potenserer den mod den selv specielt



Almindelighed, den har kun fremstilt dens Mangel paa Interesse for det Almene, og fremstilt den som Noget, der nødvendigen maatte følge af Begivenhedernes Gang.« Naar Sagen virkelig var stillet saaledes som her er Tilfældet, og som den ogsaa er stillet lidt ovenfor i den korte Oversigt, Fædrelandet leverer over Indholdet af bemeldte Stykke, skulde vi ikke saaledes have taget fat derpaa; tvertimod stemme vi saa fuldkommen overeens med Fædrelandet i hvad det siger om: sat denne Dvælen ei maa svække den Kraft, hvormed vi skulle møde Fremtiden«, saa fuldkommen, sige vi, stemme vi overeens dermed, at vi kun kunne tænke os, at det er for at indskjærpe den samme Sætning, som vi i Flyvende Post have gjort gjeldende<sup>•</sup>) at Fædrelandet har tilføiet denne Slutning. Om vi endog foreløbig ville indrømme, at Kjøbenhavnsposten ikke har talt om den forbigangne Tid i Almindelighed, maae vi dog bemærke, at den i det Hele har udladt sig paa en Maade, som væsentligen divergerer fra Fædrelandets Referat, thi til at et saadant skulde være paalideligt, udfordredes og, at det i det Hele gjengav Tonen; thi der er en stor Forskjel mellem at Een f. Ex. (hvilket det da vilde hedde i et Referat i Fædrelandets Maneer) fortæller: »han irettesatte dem for deres Feil og formanede dem til Forbedring,« og at Een farer op og nedriver i de heftigste Udtryk. Saaledes i nærværende Tilfælde taler Fædrelandet om sen veemodig Dvælen ved Fortidens Minder, om en utidig Danskhed«, medens Kjøbenhavnsposten fortæller at »man legede med gamle Danmark og Dannebrog«, koketterede med »Sjølands Bøgelund og Kodans Vover« og »under alle disse Ranglerier glemte eller manglede Mod til rask at tage fat paa det, som det dog egentlig var om at gjøre«; den taler om »Danskhedens Lirumlarum foruden al den anden Sniksnak og Selvmodsigelse, som vi tilstrækkelig have paaviist i Nr. 76 af dette Blad. Om vi altsaa endog indrømme, at Kjøbenhavnsposten ikke har talt om den forbigangne Tid i Almindelighed, maa dog den Maade, hvorpaa den

<sup>4</sup>) Cfr. Nr. 76: -Og er da ikke Bevidstheden om, hvad man engang har været, netop det meest Styrkende for en ny og kraftig Virksomhed-, hvor jo netop den ved hiln Tilbageskuen betingede Virken udhæves.

<sup>(</sup>den, han F 5: Forfatteren i Kp. — nødvendigen] nødvendig F). •at denne Dvælen osv.] •Og hvad nu hin Tilbageskuen paa den svundne Tid anpæer, da er det naturligt nok, at man dvæler ved den; men dette maa dog ei vække osv. F. Sp. 643. •en veemodig Dvælen osv.] F. Sp. 643. Kjøbenhavnsposten fortæller] S. 169 Sp. 2. •Danskhedens Lirumlarum. Kp. S. 170 Sp. 2 Lin. 8. Nr. 76] ovf. S. 12 ff.

har omtalt den forbigangne Tid, om end i et specielt Hensyn, berettige os til en Dadel, hvori vi, indrømmende him Tilbageskuen, omtale den paa en værdigere Maade; isærdeleshed maa Forfatteren i Fædrelandet være villig til at indrømme os det, da han, idet han forbigaaer hine idetmindste udelicate Vittigheder, og forøvrigt siger det samme som vi allerede eengang have sagt, er saa langt fra at skrive imod vort Stykke, at han paa en Maade ved sin Auctoritet synes at give det mere Indflydelse. Om vi nu virkelig kunne indrømme Fædrelandet, at Kjøbenhavnsposten ikke har talt om den forbigangne Tid i Almindelighed, men kun i en speciel Henseende, skulle vi nu lidt nærmere overveie. Vi ville i den Henseende erindre om at Kjøbenhavnsposten characteriserer hiin forsvundne Tid som »sentimental-idyllisk«, som »Afkræftelsens Aar.« Men forholder dette sig saaledes, da maae vi paa det bestemteste frakjende hiin Tid den Kraft og Dygtighed, som vi i mange andre Henseender maae indrømme den; thi en Tidsalder kan vel mangle Receptivitet for en vis Art af Indtryk; men den kan ikke, hvis den ellers er dygtig (hvilket jeg med saa meget mere Ret kan paastaae, som jeg har anført Facta, og hverken Kjøbenhavnsposten, efter Fædrelandets Forklaring, eller Fædrelandet har nægtet det), være sentimental-idyllisk eller afkræftet i een Retning, i hvilken Henscende jeg blot vil bede saavel Fædrelandet som Kjøbenhavnsposten at anstille Experiment med et enkelt Menneske. Jeg vil blot endnu tillade mig et Forsøg til en Forklaring i saa Henseende. Ligesom det er et almindeligt Tilfælde, at ved et ellers dygtigt Menneske i Tider, hvor mange Sorger og Bekymringer styrte ind



for en Ubillighed, saavelsom en psychologisk Urimelighed at beskylde hiin Tid for at have været sentimental-idyllisk, thi da enhver Tidsalder har sit eget Grundpræg, sin Characteer, hvoraf alle dens Livs-Yttringer maae bære Farve, saa maa ogsaa her det politiske Liv staae i et nødvendigt Forhold til den Kraft, som Kjøbenhavnsposten selv indrømmer him Tidsalder i det Hele. Det vilde være ubilligt at beskylde den Ridder, der, efter at have mistet hvad ham var det Kjæreste her paa Jorden, gik ud paa Eventyr, og dog ofte mindedes med Veemod sit Tab: det vilde være ubilligt og upsychologisk at beskylde ham for at være sentimental-idyllisk. Det vilde være ubilligt, at beskylde vor Samtid, dersom den havde nogen Kraft i den Retning, som den har gjort sig til sit Livs Opgave, og man ikke snarere maatte beklage at see saa Mange berusede af det Skillings-Øl, der bydes den af Journalerne, og hvad der hidtil var leveret, ikke snarere var at ansee for en Smule tidlig Petersilie til den Kraft-Suppe, som der endnu kun er Tale om: det vilde være ubilligt at beskylde den, formedelst dens Mangel paa Interesse for Æsthetik og for Livets høiere Formaal, for at være sentimental-idyllisk; thi een Tidsalder kan ikke gjøre Alt; og kan vor Samtid bringe det saavidt i politisk Intelligents som hin Tid i æsthetisk, da kan den med Ro lægge sig i Graven, om end en hævnende Nemesis lader følge en Slægt, der maner den op, for i indbildt Dygtighed at triumphere paa dens Bekostning.

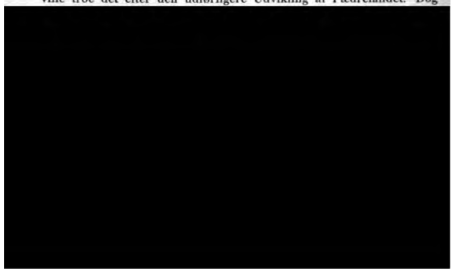
Derpaa anfører Fædrelandet et Par Bemærkninger af Flyvende Post »om Smaahunde, der altid bjæffe og i Farens Øieblik krybe i Skjul.« Fædrelandet vil »forbigaae« dem; vi ogsaa, idet vi henvise til det hele Sammenhæng, hvori disse Ord forekomme, og tilføie, for at fuldstændiggjøre Fædrelandets Citat af vort Stykke med vort Citat af Kjøbenhavnsposten: »ind i en Port i Tordenveir.«

II.

Derimod ville vi sige et Ord om det saakaldte »skamløse Udfald« paa Liunge, og Fædrelandets Apologie for ham. Den hele

som Kjøbenhavnsposten selv indrømmer] Kp. S. 169 Sp. 2: »Ved den ethvert Folk iboende – om vi saa tør udtrykke os – vegetative Kraft«. anfører Fædrelandet] Sp. 643. Sml. ovf. S. 14. »skamløse Udfald«] F. Sp. 644. Sml. ovf. S. 14.

lange Passus kunne vi skjænke Fædrelandet, da den ikke er stort andet end en vidtløftig Commentar over de Ord, der findes i vort Stykke: Liunge — der dog i en vis Henseende er for god til at være Redacteur af Kjøbenhavnsposten.« Vi have nemlig aldrige frakjendt Liunge »Iver for at samle Materialier og Flid i at bearbeide dem«, ja vi troe, hvad den første Egenskab angaaer, ham gjerne i Besiddelse af et sandt Dionysius-Øre. Vi ville ogsaa tiltroe ham >dyb Agtelse for Sandhed, noget vi skulle tale et Par Ord om i vor Undersøgelse om Fædrelandets Moraliseren i Almindelighed, saavel naar det tillægger Venner fortrinlige moralske Egenskaber, som naar det frakjender Modstandere dem. Men for at vende tilbage til Fædrelandets Apologie, maae vi bemærke, at vi i hele den Sammenhæng, hvori vi have talt om Liunge og hans Forhold til Kjøbenhavnsposten, som Redacteur, have talt om den reformatoriske Stræben, der gaaer igjennem en Deel Artikler, og som netop som saadan kræver en dygtig Mand til ansvarhavende Redacteur. Og naar vi betragte Liunge fra dette Standpunct, troe vi endnu at turde paastaae, at han ikke er skikket dertil; thi ombord paa det reformatoriske Skib, der styrer omkring i vore Farvande, spiller han omtrent samme Rolle som pius Æneas, der engang imellem strækker de flade Hænder mod Himlen, og beder om godt Veir. Men paa Grund af hiin omtalte Dygtighed, der dog kan betinge en vis selvstændig Virksomhed, have vi bemærket, at han i en vis Henseende er for god til at være Redacteur for »anonyme Reformatorer«, der blot behøve Een, de kunne lade ophænge i deres Sted; idet han med sin Samlerflid etc. kunde blive en god Red. af en Politiven; og vi haabe, at Læserne nu ogsaa ville troe det efter den udførligere Udvikling af Fædrelandet. Dog



ikke er skikket til at være Redacteur for en reformatorisk Stræben, og at netop hans Dygtighed maa være den reformatoriske Stræben skadelig, da den stundom betinger en Given efter for Tiden.

Vi ere nu færdige med Fædrelandets Forsøg paa ved Grunde at gjendrive vor Paastand, og idet vi nu see tilbage over den hele Udvikling, kunne vi maaskee bedst betegne den som en Generalforsamling af Postulater, hvori der er en saadan Forvirring, at vi troe, at, om man end bandt os for Øinene og gav os en Stok i Haanden, vi skulde slaae den ene Jydepotte-Dumhed itu efter den anden.

Vi gaae nu over til at tale lidt nærmere om Fædrelandets Moral. Det er forunderligt nok at see, at et Parti, der i det Hele raaber saa meget paa Intelligents, har saa lidet deraf; det er forunderligt nok, at see et Blad, der ivrer mod sat tillægge Modstanderne slette Bevæggrunde« (p. 646, nederst), selv gjøre sig skyldigt i denne Feil. Hvad nu det første angaaer, saa er det dog vel iøinefaldende, at der fra det intelligente Standpunct ikke behøves mere end at bevise, at Vedkommende har Uret eller har talt Usandt; uden derfor at paastaae, at Forfatteren har Mangel paa Sandhedskjærlighed. Men istedetfor denne intelligente Beviisførelse har der i den senere Tid indsneget sig en vis moralsk Leslen, en vis lafontainisk-kotzebuisk flæbende Prædiketone i Polemiken. Saaledes har ogsaa Fædrelandet i foreliggende Nr. 77 fornemmeligen lagt vort Stykke til Grund for dets gudelige Betragtninger, og medens det paa det hæftigste farer frem mod os (>den flyvende Post søger at more sine Læsere med Vittigheder, uden at bryde sig om, hvorvidt Sandheden lider derunder eller ikke«; vden gjør skamløse Angreb;« »Vittighed og dialectisk Færdighed, som ei ere parrede med Sandhedskjærlighed, men kun tjene til at forherlige det eget lille Jeg« etc.), holder den en Panegyrik over Liunge, der i det høieste kunde blive en antagelig Jubeltale i et Vartou. Denne hele moralistiske Grønlangkaal skulde vi, som vi ovenfor have sagt, gjerne undlade nøiere at analysere, dersom vi

<sup>at tillægge Modstanderne osv.] »At de liberale Blade i deres Kamp</sup> mod de Conservative tage deres Tilflugt til at underlægge deres Modstandere uædle Bevæggrunde, er en Beskyldning, vi rigtignok læse i Nr. 78, men som vi snarere finde anvendelig paa Modpartiet. Thi hvor ofte sigtes ikke de Liberale for at handle af Forfængelighed, Ærgjerrighed, Hevnelyst?... Hvorledes Forf. af bemeldte Nr. netop gjør sig skyldig i at tillægge de Liberale uædle Bevæggrundeov. F. anf. St. «den flyvende Post søger at more osv.] ovf. S. 18 Anm. «den gjør skamløse Angreb»] ovf. S. 23. «Vittighed og dialectisk Færdighed osv.] F. Sp. 644 (som ei] naar de ei F.) med Hentydning til Artiklen i Interimsbl. Nr. 76. Panegyrik] ovf. S. 17 Anm.



ikke ansaae den for saa charakteristisk, at vi af den Grund ei burde forbigaae den med Taushed. Som det i Livet er gaaet med Tusinder: da de ikke længer kunde modstaae Livets Dialektik, gik de i Kloster – saaledes er det ogsaa i Striden her gaaet med Fædrelandet: da det ikke kan modbevise eller beseire sine Modstandere, griber det til en Jeremiade over Forf.'s Mangel paa Sandhedskjærlighed. Herved udrettes nu ikke synderligt meget, med mindre Samtiden har en saa stor Mangel paa Intelligents, at den giver den Art Invectiver Gehør. Naar i en Dispute det kommer saavidt, at Modstanderen siger: jeg kan ikke forstaae Dig, uagtet jcg har den bedste Villie, — saa er dermed Disputen ophørt; og ihvorvel vi gjerne ville lade det Spørgsmaal om, hvorvidt hans Villie er den bedste, udenfor hele Striden, da vi bestandig, indtil det Modsatte bevises, holde os overbeviste derom, saa maa man dog altid respectere et saadant Træk af Modstanderen; men naar han i Stedet derfor gaaer løs paa dens Character, han taler med, beskylder ham for at være forsætlig Sophist etc., saa kan det i det høieste fremkalde et Smiil paa Modstanderens Læber, da det Hele ikke er andet end en komisk Fortvivlelse. I vort Nr. 76





Renonce, hvorimod det i Trumf (idet vi ved Trumf forstaae den i Kjøbenhavnsposten »staaende«, og, som det synes, ogsaa nu af Fædrelandet adopterede bedste Couleur: moralske Invectiver), har viist stort Overflod.

27

.

Til Slutning skylde vi Forfatteren i Fædrelandet at tilstaae, at mellem de tvende Sprogfeil, han har fundet i vort Stykke, er den ene en Sprogfeil.

.

**B**.

tvende Sprogfeil] Ordene en forskrækkelig Hastværke i S. K.'s Artikel erf. S. 13. citeres i F. Sp. 643 saaledes: en (et) forskrækkelig Hastværk, Ordene 44 Arbeiderne i den hellere maatte ønske dem ovf. S. 14 saaledes i F. Sp. 644: da Arbeiderne i den hellere maatte ønske dem (sig). Det er vel det første, der indrømmes at være en Sprogfejl.



#### IV.

#### Til Hr. Orla Lehmann.

.

Ganske ret! vil De see, jeg har tænkt paa Dem, Jeg har her Medicin, som er excellent.

Forandring behager, pleier man at sige, men den Art Forandring, der i min Strid med Kjøbenhavnsposten, er bleven mig til Deel, er slet ikke behagelig. Naar jeg skriver mod Kjøbenhavns-



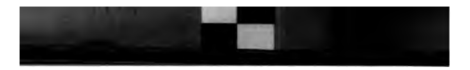
(f. Ex. i Nr. 90 af Kjøbenhavnsposten), deels enkeltviis traadte frem for at sige, hvad de forundrede dem over. Hvad dernæst min Stilling med Hensyn til Tiden angaaer, da er den ikke mindre kjedsommelig, og hvis Een ved at tælle Pulsslagene mellem Lynild og Torden, vilde beregne, hvor langt Uveiret var borte, vilde han vist troe at min Modpart boede idetmindste i Grønland. At jeg ikke er Skyld i denne Dragen i lang Drag af Striden og den derved betingede Mulighed af en Trediveaars-Krig istedetfor en Pennefeide, haaber jeg de ærede Læsere ere overbeviste om; og jeg vil derfor blot endnu omtale Hr. Lehmanns Forsøg paa at undskylde sig i saa Henseende. Hvad nemlig de Modbemærkninger angaaer, som Hr. Lehmann »alt tidligere vilde have gjort«, da kan der naturligviis ikke være Tale om dem, da de udebleve; men for Een, der allerede for over een Maaned siden »vilde have gjort Modbemærkninger«, synes det dog noget sildigt, da det første Stykke af mit Svar til Hr. Hage kom den 12te Marts, først at svare den 31te. Dog Hr. Lehmann mener, sat det endnu turde være Tid dertil« og tillige, sat det kommer vel sildigt«, og tilføier som Grund, hvorfor det ikke kom før, at »han tidligere havde noget bedre at bestille«; i hvilken Anledning vi ikke kunne Andet end beklage, at han ikke har bestilt nærværende Arbeide noget bedre.

Efter disse foreløbige Betragtninger, skulle vi søge at begrunde en Opfattelse af hele denne Artikel seet i sit væsentlige Forhold til Kjøbenhavnsposten i Almindelighed, en Opfattelse, som Hr. Lebmann vist vil gaae ind paa, da han saa »gjerne vilde have fastholdt den Fiction, at Flyveposten, som Organ for en vis Anskuelse, for et vist Parti, selv var Ophav til sine Artikler«, og vi ville til Gjengjæld ansee Navnet<sup>®</sup>) for et Middel til at betegne en

retning. Kp. S. 383 Sp. 2 Anm.

<sup>\*)</sup> Hvorledes »et Mærke« kan være et Middel til at betegne »en vis Nyancering,« som det hedder, kunne vi ikke indsee, da dog vel Mærket er noget aldeles

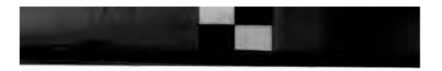
<sup>-</sup>alt tidligere vilde have gjort.] Kp. S. 383 Sp. 2: »vilde jeg alt tidligere have gjort nogle Modbemærkninger, hvis jeg ikke havde vidst, at dette vilde skee paa et andet Sted. Men da Vedkommende ikke dermed har været fornøiet, turde det endnu være Tid dertil. »at det kommer vel sildigt.] Kp. S. 385 Sp. 2: »Derimod maa jeg bede min ærede Vederpart undskylde, at mit Svar kommer noget vel sildigt, men jeg havde tidligere noget bedre at bestille. «gjerne vilde have fastholdt osv.] Kp. S. 383 Sp. 2 Anm. »et Mærke« osv.] «det under Artiklen satte B.; thi hvorvel dette rimeligviis skal betegne, at deane hidrører fra en anden Haand, end alt det øvrige, hvad da ogsaa dens livsfiske og energiske Sprog noksom viser, saa anseer jeg dog et saadant Mærke for et aldeles tilladeligt Middel til at betegne en vis Nyancering i den fælles Hoved-



vis Nyancering i den for Kjøbenhavnsposten fælles Hovedretning<sup>•</sup>), og som et heldigt Middel, da Hr. Lehmann er i fuldkommen Modsigelse med hele Kjøbenhavnsposten; thi den synes virkelig at have gjort vet Brud paa den Agtelse, den skylder sine Læsere og sig selv« (som der staaer skrevet i hiint mærkelige Edict i Kiøbenhavnsposten Nr. 90) ved sat fylde sine Spalter« med Hr. Lehmanns Artikel, der er rettet mod et Stykke, der lader sig betragte »i det Hele som en Stiiløvelse i den humoristiske Maneer«, hvor der altsaa ikke er Talen om Oplysning af en »Sag eller et enkelt Factum.« Dette forholder sig nu saaledes. Da Kjøbenhavnsposten var paa Veie til at spille Fallit, gjorde den som alle Fallenter: den levede flot, (og saaledes lader det litterair-stodderkongelige Actstykke i Nr. 90 sig bedst forklare); imidlertid faldt det den dog ind, at det maaskee var rigtigst at indlade sig i Underhandlinger med sine Creditorer, og i den Henseende paatog Hr. Lehmann sig godhedsfuld at tage fat paa den om end langtfra betydeligste, saa dog som det synes meest haardnakkede Creditor, og ved deels at forsikkre ham, at de andre Creditorers Fordringer vare aldeles ubetydelige, deels at byde ham tilsyneladende anstændige Vilkaar, at bringe ham til Taushed. Som en saadan Commissionair, der,

har nok intetsteds hjemme, da om det er Allotria naturligviis ikke bevises derved, at han siger, at noget Andet er Sagen, ligesom om det han anseer for Sagen virkelig er Sagen eller alene er Sagen, ikke bevises derved, at han erklærer det Øvrige for Allotria; i hvilken Henseende det bliver lidt mistænkeligt, at Hr. Hage, der jo ogsaa alene holder sig til Sagen, har fundet flere Puncter. Hvad Hr. Lehmanns Belysning af Sagen angaaer, da indeholder den i det Væsentlige ikke noget Nyt, men kun det Samme, som Hr. Hage allerede har sagt. Det Ny, der er, reducerer sig til et Forsvar for Paalideligheden af Hr. Hages Referat og et dertil knyttet Forsvar for den i den incriminerede Artikel i Nr. 43 af Kjøbenhavnsposten fundne Tone; hvortil kommer et Par Tilsætninger og Forbedringer, som skulle blive belyste, hver paa sit Sted. Hvad det Første angaaer, da mener Hr. Lehmann, at det er en underlig Fordring til et Referat paa et Par Linier, hvori man i Almindelighed ikke søger Andet end >en tro Gjengiven af Hovedtanken«. Denne Paastand synes imidlertid lidt mere end underlig. Det nemlig at Referatet kun er paa et Par Linier, kommer naturligviis ikke mig ved, og jeg veed heller ikke om der paaligger Hr. Hage nogen speciel Forpligtelse i saa Henseende. Vi have ikke klaget over, at Referatet kun var paa et Par Linier, men over at det var upaalideligt, og troe os berettigede til at gjøre samme Fordring til et kort som til et langt Referat, den nemlig, at det er paalideligt. Hvad det Andet angaaer, da turde det være farligt at indrømme at det Forkeerte i Formen er en Smagssag, i den Betydning, >at Enhver maa have sin Mening.« Dette Sidste vil vel i en vis Betydning Ingen benægte, da man i al Evighed ikke kan forbyde Een at have sin Mening om hvilken som helst Gjenstand; men da det formodentlig skal sige saa meget som, at den ene Mening er ligesaa rigtig som den anden, maae vi protestere. Dette vilde nemlig fore til den fuldkomneste Tøilesløshed i stilistisk Henseende, og var forsaavidt et yderst gavnligt Princip for Kjøbenhavnsposten

mener Hr. Lehmann] Kp. S. 384 Sp. 2: Jeg skjønner saaledes ikke rettere, end at det første Klagepunkt er ugrundet. Hr. B. synes ogsaa selv i Realiteten at have opgivet det, idet han paa en Maade vedkjender sig de Meninger, Hr. Hage fremstiller som den angrebne Artikels Tankegang, og kun anker over, at han ikke tillige har gjengivet den Fremstillingsmaade, som herskede i Kjøbenharnsposten. Dette er nu rigtignok en underlig Fordring til et Referat paa et Par Linier, hvori man i Almindelighed ikke søger mere, end en tro Gjengiven af Hovedtanken: men synker hele Anken sammen til en blot Utilfredshed med Formen, maakee endog blot med enkelte noget stærke Ord, da er dette en Smags-\*ag, hvorom hver maa have sin Meninge (S. 385 Sp. 1).



og dens Medarbeidere, da de synes i saa Henseende aldeles nerede, og da jeg ikke seer nogen nødvendig Grændse melle forskjellige intelligente Udtryk og moralske Invectiver, naar saaledes overhovedet mener, at Formen er en Smagssag omtalte Betydning, og da fremdeles den af os i hiint Nr. 43 viste logiske Forvirring vel skal henføres under samme Cate saa var jo, hvis det Princip gik igjennem, Ævret fuldkomme: givet og det fuldkomneste Anarchie indtraadt i litterair Hense Det er nu rigtignok underligt at høre Hr. Lehmann tale saa om Formen, da han dog vistnok ved anden Leilighed netop n at f. Ex. en Regjeringsform ikke er en Smagssag i den pa Betydning, men noget saare vigtigt. Dog saaledes gaaer det s med de Folk, der tænke over et opgivet Æmne, uden at afi deres Anskuelse til en Heelhed. Hr. Lehmann har da heller kunnet fastholde denne Inconsequents; thi ellers vilde han neppe paa samme Tid, som han forbigaaer de enkelte »ma noget stærke Ord« i hiint Nr. 43, fordi det er en Smagssag, indladt sig paa at bemærke, at jeg i mit Stykke har lade forlede til »usømmelig Kaadhed eller krænkende Uretfærdig

gynder med disse Ord: >I de tre sidste Decennier af det forrige Aarhundrede og gaaer til: »omtrent med Begyndelsen af dette Aarhundrede.« Disse Ord have nemlig som Referat Intet, hvortil de referere sig i hiint udødelige Nr. 43 af Kjøbenhavnsposten. Grunden, hvorfor de ere tilføiede, er imidlertid ikke vanskelig at udfinde. Naar nemlig hiin ubekjendte Forfatter kun havde villet, som det hedder i foreliggende Nr. 96 af Kjøbenhavnsposten »forfølge en vis Retning fra dens Udgang gjennem dens Forfald og indtil dens Gjenopstandelse«, saa var det undskyldeligt, om Forfatteren havde, idet han fæstede sin Opmærksomhed paa hiin »meget lovende Udvikling« og det dertil svarende Echo i vor Tid, overseet lidt den mellemliggende Tid. Men hiint Nr. 43 havde >en noget polemisk Colorit,« som Hr. Lehmann selv siger, og omtaler aldeles ikke, at det kun er som Gjennemgangspunct det behandler den næst forbigangne Tid; men stiller Modsætningen mellem den nærværende og næst forbigangne og lader Sammenligningen fuldkommen falde ud til Fordeel for den nærværende. Forøvrigt er Hr Lehmanns Fremstilling af Sagen saa godt som aldeles Hr. Hages, som vi tilstrækkeligen have afviist i den flyvende Post Nr. 82: thi det Forsøg, der gjøres paa at forflygtige Begrebet af hiin Tids Dygtighed ved at sige: at ofte en i Almindelighed fattig Tid kan føde enkelte store Talenter, ja endog i visse isolerede Retninger ved at concentrere sin Kraft - og aldeles tom er ingen Tid - kan udfolde en vis Dygtighed, har ikke stort at betyde; thi deels passer det dog vel ikke paa en af dansk Kraft udsprungen ægte national litterair Virksomhed, og dersom Hr. Lehmann og med ham Forfatteren af de 5 Stykker i Kjøbenhavnsposten vil have det anvendt paa den forbigangne Tid, saa har han jo netop sigtet den i det Hele for Mangel paa Dygtighed, da han jo taler om sen i Almindelighed fattig Tid.« Nu at gjentage det Samme vi tilforn have sagt i flyvende Post, ville vi ikke og fornemlig af Frygt for at der skal optræde en ny Modstander (f. Ex. Forfatteren af de 5 Stykker om Trykkefrihedssagen) og sige det Samme igjen som først Hr. Hage og derpaa Hr. Lehmann alt have sagt, og derved tvinge os til at gjentage, hvad vi tydelig nok have udtalt; thi

I de tre sidste Decennier osv.] Kp. S. 384 Sp. 1 Lin. 24-29: det udeiadæ lyder: befandt Danmark sig i en livlig og meget lovende Udvikling, der abenbarede sig i vigtige Reformer i vor Lovgivning, i en frugtbar industriel og camerciel Virksomhed og et kraftigt fremspirende Folkeliv:. forfølge en vis Retning osv.] Kp. S. 384 Sp. 2. en noget polemisk Colorite] Kp. 5 385 Sp. 1 L. 6. ved at sige Kp. S. 384 Sp. 2 (en vis Dygtighed, en vis Virtuositet Kp.).

XIII.

33



en saadan Catechisation med hver enkelt Medarbeider eller Ven af Kjøbenhavnsposten er ikke vor Sag. Kun eet endnu angaaende dette første Punct af Sagen. Hr. Lehmann har indladt sig paa nogle chronologiske Forbedringer. Det lader nemlig til at være meget vanskeligt rigtig at bestemme Tiden, da hiin svage Tilstand begyndte. Kjøbenhavnsposten Nr. 43 siger, at den begyndte i Slutningen af forrige Aarhundrede især med Fr. 1799; Hr. Lehmann siger i det han anfører Tankegangen af hiint Stykke, at i de tre sidste Decennier af forrige Aarhundrede befandt Danmark sig i en livlig og meget lovende Tilstand;« han siger fremdeles »at det var Perioden fra 1807-27, der nærmest var tilsigtet (\*) i Nr. 43; og Hr. Hage siger at det var en Deel Aar tilbage den triste Tid begyndte. En egen Art Chronologie er ogsaa den, ifølge hvilken >jeg skal have opgivet min Klage i Realiteten, idet jeg paa en Maade vedkjender mig de Meninger, Hr. Hage fremstiller som den angrebne Artikels Tankegang. Dette forholder sig nu saaledes. Hr. Hage vilde forsvare hiint Nr. 43 af Kjøbenhavnsposten; men dette Forsvar faldt saa uheldigt ud, at han den 4de Marts sagde det, som jeg den 18de Febr. havde sagt. Dette er nu efter Hr.



mangle Kraft og Mandighed, fordi man mener, at en kraftigere og alvorligere Aand begynder at vaagne hos Folket«, saa vil man lægge Mærke til, deels at det er vanskeligt at fastholde Forestillingen om en kraftig Tid, hvis ordførende Individer mangle Kraft, deels, hvad her er Hovedsagen, at disse Ord alvorligere og kraftigere ere Comparativer, og det, Sammenligningen anstilles med, er den forbigangne Tid, der altsaa ikke engang var saa alvorlig og kraftig som en Tid, hvis ordførende Individer mangle Kraft og Mandighed. Betræffende Slutningen af Hr. Lehmanns Drøftelse af den anden Anke, hvis Ord lyde saaledes: >den beroer paa en Misforstaaelse, idet han vel har Ret i, at vort politiske Liv og dettes reformatoriske Stræben endnu ikke har udfoldet nogen stor Kraft; men har Uret i at indvende det mod en Artikel, der har paastaaet det selvsamme; maa jeg erindre, at jeg aldrig har indvendt det mod Artiklen, at den sagde, at vor Tid manglede Kraft; men deels dadlet den, fordi den sagde, at vor kraftløse Tid var bedre end den forbigangne; deels fordi den selv var et daarligt reformatorisk Arbeide. En daarlig Artikel nemlig i et Blad, der adgiver sig for at være reformatorisk, en daarlig Artikel, der selv er et reformatorisk Forsøg, er dog vel eo ipso et daarligt reformatorisk Product. Og da nu fremdeles Hr. Lehmann gjerne kan være enig med mig i, at vor Tids Reformatorer mangle Kraft og Mandighed, og Kjøbenhavnsposten udgjør et Led i denne Kjæde og dog vel ikke hører til de Undtagelser, Hr. Lehmann taler om), og en Reformator uden Kraft og Mandighed egentlig er et Intet, en Blomst uden Farve og Lugt, Parodien paa den sande Reformator, saa kan jeg ikke see andet end, at jeg med fuldkommen Ret har sagt, at Kjøbenhavnspostens Færd var Parodien paa den reformatoriske Stræben; thi den forholder sig til denne som Børnekorstoget til Gottfred af Bouillons.

Jeg er nu færdig med det, Hr. Lehmann kalder Sagen. Om forøvrigt Mere skulde kunne kaldes Sagen, eller om noget ganske Andet er Sagen, det turde falde ham vanskeligt at afgjøre, der bemærker, at »vistnok Kjærnen er skjult under en meget tyk Skal,«

Undtagelser, som han rimeligviis ogsan vil erkjende — fordi man mener, at en alvortigere og kraftigere Aand- osv. Kp. S. 385 Sp. 1. hvis Ord lyde saaledes Kp. S. 385 Sp. 1-2 Lin. 3 (Stræben] Retning Kp., det mod] dette mod Kp.). Børne korstoget det af Petrus Eremita og Walther Habenichts anierte, ganske mislykkede Korstog, som fandt Sted kort før det af Gotfred af Bouilloa ledede 1096. •vistnok Kjærnen er skjult osv.] Kp. S. 385 Sp. 2: en jeg er rigtignok ingenlunde sikker paa at have truffet det Rette, da vistnek. osv.



hvori dog vel ligger et Beviis for, at han ikke har knækket Nødden, siden han ikke veed, hvor tyk Skallen er. At jeg saalænge har opholdt mig ved det, Hr. Lehmann kalder Sagen, deri vil jeg bede Hr. Lehmann see en lille Høflighed, og det saa meget mere, da det har været et meget kjedsommeligt Ophold, da det er gaaet Hr. Lehmann i Forhold til Hr. Hage som den døve Minister, Jean Paul fortæller om, der ved en Hoffest, da Dronningen havde fortalt en Historie, reiste sig op og fortalte den samme. Den tvetydige Roes, der er bleven min Personlighed til Deel, forbigaaer jeg. Derimod skulle vi nu gaae over til at betragte det af Hr. Lehmann anstillede Forsøg paa en Forklaring af vort Stykkes Tilblivelsesgrund. Da Hr. Hage ikke kunde komme videre med vore Artikler, maatte Læseren tage til Takke med hvad Huset formaaede, noget moralsk Boghvedegrød og en interessant Bordconversation angaaende Hr. Liunges Sandhedskjærlighed. Hr. Lehmann er nu mere spirituel, og da han ikke kan komme videre, forvandles han pludselig til Psychologen og Hjertekjenderen og udfinder nu i sin Skarpsindighed, hvad min egentlige Hensigt har været med mine Artikler i flyvende Post. Den hele Passus ville vi lade aftrykke



høien af den nærværende Tid, og idet han optraadte mod denne formeentlige Eensidighed, har givet sin dialectiske Aandsretning og satiriske Lune frit Spil med en poetisk Licents, som stundom rigtignok har forledet ham til usømmelig Kaadhed eller krænkende Uretfærdighed.« Heraf lære vi nu, at Hensigten af en Stiiløvelse i den humoristiske Maneer ikke er at oplyse; men kun at more. Dette maae vi benægte; thi Hensigten af en Øvelse er altid at opfaae en vis Færdighed: Hensigten af en Stiiløvelse i Prædikeforedraget er ikke at opbygge, men at opnaae Dygtighed til at kunne opbygge; Hensigten af en Stiiløvelse i den humoristiske Maneer er altsaa ikke »kun at more.« Men vi ville for et Øieblik antage, at Hensigten af denne saakaldte Stiiløvelse i den humoristiske Maneer kun var den at more, for da at dvæle ved den næste Sætning, >at man gjerne kan nægte den (det skal formodentlig være Forfatteren) Sandhedskjærlighed, uden derved at træde Forfatterens Moralitet for nær.« Jeg veed nemlig ikke, hvad det vil sige, at nægte mig Sandhedskjærlighed, fordi jeg vil more, da dog vel det at more er noget aldeles uskyldigt, og først naar man søger at more paa Sandhedens Bekostning, først da kan man sigtes for Mangel paa Sandhedskjærlighed. Dette sidste skulde altsaa bevises; men bliver det beviist, da følger deraf ingenlunde, at man træder min Moralitet for nær ved at sige det, da der i saa Fald ikke kan være Tale i det concrete Tilfælde om min Moralitet, men om min Immoralitet. At jeg nu virkelig har havt til Hensigt at more, med Bevidsthed om, at det skete paa Sandhedens Bekostning, det skal formodentlig det følgende Punctum oplyse. Hvad de deri omtalte haandgribelige skjøndt stundom ret morsomme Skjævheder angaaer, da angribe disse Ord endnu ikke min Sandhedskjærlighed; men Udtrykket - Fordreielser - synes at ruinere denne. Dog, da der ikke er beviist noget desangaaende, forbeholde vi os at svare paa denne Beskyldning, naar Fordreielserne engang blive paaviste, og gaae nu over til de følgende Ord, at man under en anden Forudsætning, enten maa drage min Intelligents eller bona fides i Tvivl. Heraf lærer man, at under den Forudsætning, >at Een vil more«, behøver man ikke at drage hans bona fides i Tvivl, uagtet der i det. han siger, findes »haandgribelige Fordreielser«, derimod under en anden Forudsætning (f. Ex. naar Een vil kjede) maa man paa Grund af disse samme Fordreielser drage Forfatterens bona fides i Tvivl. Vi gaae videre. Hr. Lehmann har, som vi have seet, opstillet et Dilemma, han maa nemlig under en anden Forudsætning enten drage min Intelligents eller min bona fides i Tvivl; men hvad er da det for en Forudsætning, der modsættes denne vanden



Forudsætning?« Det er den, at min Hensigt blot har været at more; men under den Forudsætning kan der umuligen fremkomme noget saadant Dilemma, da, som sagt, det at ville more er noget aldeles uskyldigt. Hr. Lehmann har derfor ogsaa en anden Forudsætning, den nemlig at ville more paa Sandhedens Bekostning, og saa er Dilemmaet rigtigt stillet. Uheldigviis er imidlertid Hr. Lehmann bleven staaende ligesom det skolastiske Æsel fordum (til at drage min Intelligents i Tvivl er der ingen Grund og til at drage min bona fides i Tvivl kan han ikke beqvemme sig), og jeg kan ikke, hvor gierne jeg end vilde, hjælpe ham ud, da han ikke selv vil, og maa altsaa lade ham blive staaende. I det Følgende kommer pludselig en ny Fortolkning, som Hr. Lehmann har fulgt, styrtende til Hjælp, den nemlig, at mit Angreb har sin Grund i hiin Artikels formeentlige Eensidighed\*). Hvorledes nu denne Fortolkning lader sig forene med den foregaaende om, at det Hele var en humoristisk Stiiløvelse blot for at more, hvorledes disse Fortolkninger ere komne sammen i det samme Punctum, og som det synes for at oplyse hverandre, er ikke let at indsee. - Nu er jeg færdig med min Commentar og vil blot tilføie, at det slet ikke har forundret mig, at saavel Hr. Hage som Hr. Lehmann have



og da det lader til, at Hr. Lehmann ellers har skrevet en Deel, siden han siger, at han vil sætte sit Navn under disse Linier, kan jeg ikke noksom glæde mig over denne Forandring til det, som jeg idetmindste anseer for det bedre, jeg kan ikke noksom glæde mig, siger jeg, over denne Forandring, ligesom heller ikke noksom lykønske Kjøbenhavnsposten til den af dens Puppe udviklede Sommerfugl.

-+×(---

S. Kierkegaard.

I





## AF EN ENDNU LEVENDES PAPIRER.

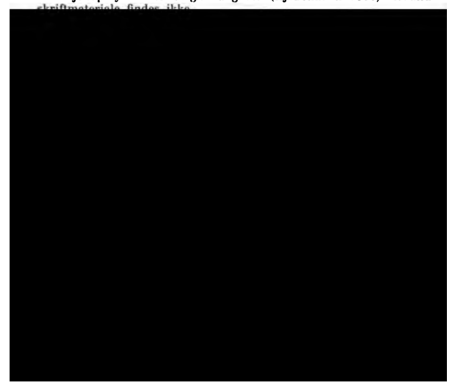
41

UDGIVET AP

J. L. HEIBERG.



Gjenoptrykt efter Originaludgaven (Kjøbenhavn 1838). Haand-



#### AF EN

# **JDNU** LEVENDES PAPIRER

UDGIVET

### MOD HANS VILLIE

AF

S. KIERKEGAARD.

KJØBENHAVN.

HOS C. A. REITZEL. TRYKT HOS BIANCO LUNO.

1838.



#### FORORD.

45

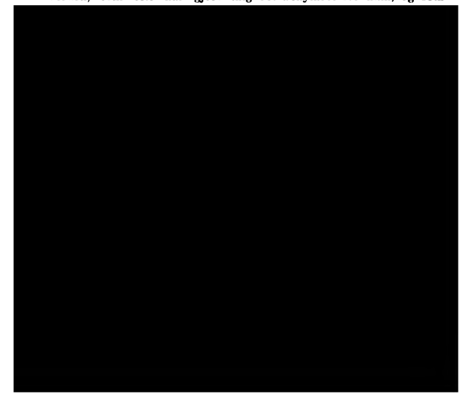
**Forord bryder ingen Trætte, pleier man at sige; nærværende** afbryder idetmindste en Trætte, jeg i længere Tid har havt med den egentlige Forfatter af denne Afhandling. Skjøndt jeg nemlig elsker ham »med Tung og Mund og af Hjertens Grund« og i Sandhed anseer ham for min oprigtige Ven, mit alter ego, er det dog langtfra, at jeg for at betegne vort Forhold kan substituere et andet, som det maaskee kunde synes dermed identisk Udtryk: alter idem. Vort Forhold er nemlig ikke noget venskabeligt idem per idem; tvertimod ere vi næsten altid af forskjellig Mening og idelig i Strid med hinanden, medens vi dog derunder ere knyttede sammen ved de dybeste, helligste, uopløseligste Baand; ja vi ere, skjøndt ofte magnetagtigt divergerende, dog i strengeste Forstand uadskillelige, om end vore fælleds Bekjendtere kun sjeldent, maaskee aldrig har seet os sammen, ihvorvel En og Anden af dem

med Tung' og Mund osv.] sml. Kingos Psalmer og aandelige Sange, samlede og udgivne af P. A. Fenger, Kbhvn. 1827, S. 521: med min Mund af Hjertens Grund (Nr. 231, Den 4de Kong Davids Poenitentse-Psalme). alter ego andet Jeg. alter idem en til af samme Slags. idem per idem den samme i det samme.



IV

maaskee undertiden har forundret sig over, at, ligesom han har forladt den ene af os, han næsten i samme Nu har truffet den anden. Det er derfor saa langtfra, at vi som Venner kunne glæde os ved den Eenhed, som Digtere og Talere i deres gjentagne Forevigelser kun have havt et eneste Udtryk for, at det var som om een Sjæl boede i to Legemer, at det, os betræffende, snarere maatte synes, som om to Sjæle boede i eet Legeme. Hvilke Bryderier vi nu kunne have med hinanden, hvilke huslige Scener, der stundom forefalde, derom vil Du, kjære Læser, bedst kunne gjøre Dig en Forestilling, naar Du vil tillade mig at fortælle, hvorledes det er gaaet til med nærværende lille Afhandling, og Du vil da lettelig fra denne Ubetydelighed kunne slutte Dig til Resten. Min Ven lider nemlig i en temmelig høi Grad af Utilfredsstillethed i Verden, som ofte har gjort mig ret bekymret for ham, og som



sit aborov, saa at han endog synes at unddrage sig mig, til hvem han dog ellers pleier ganske at betroe sig, for hvem han dog ellers ikke pleier at have Hemmeligheder, og det er kun ligesom i en forsvindende Afglands af hvad der bevæger sig i hans Sjæl, at jeg paa en forunderlig sympathetisk Maade (ene forklarlig ved en ubegribelig communicatio idiomatum) føler, hvad der rører sig i hans Indre. Og naar han nu atter vender tilbage til mig, halv undseelig over, om jeg skulde have mærket Noget, og da efter en lille Pause vemodig udbryder:

٠V

Es blies ein Jäger wohl in sein Horn, Wohl in sein Horn, Und alles was er blies das war verlorn —

saa er han virkelig nær ved at forstemme mig. Og lykkes det ham end nu og da at gribe en og anden af de flygtende Ideer, saa maa han ogsaa, som han siger kæmpe og stride med den. Og glemmer han end i Velsignelsens Øieblik, at han halter, saa føler han det kun desto stærkere, naar denne viger fra ham. Men times det ham da at fastholde og fængsle den enkelte Idee i et fyldigere Moment (thi det har vist ogsaa Du, kjære Læser, erfaret, at det ikke blot er for vor Herre at een Dag er som tusinde Aar, men ogsaa om end kun en sparsom Gang for os Mennesker), saa frygter han dog ofte for, at han maaskee ikke i Tide har ladet Tanken christne, og at Nisser og Trolde saaledes have faaet Magt til at lægge en Skifting istedet. Efter deslige mange Vanskeligheder var

abutov ádyton: (utilgængeligt) Allerhelligste. communicatio idiomatum Væsternes Samkvem (den dogmatiske Betegnelse for Forbindelsen af de to Naturer i Christus). Es blies osv.] gammel tysk Vise -Die schwarzbraune Hexei Des Knaben Wunderhorn 1 S. 34. een Dag er som tusinde Aar] 2. Petr. 3, 8.



VI

nu ogsaa nærværende lille Afhandling bleven færdig, og allerede havde jeg, som det Medium, igjennem hvilket han telegrapherer med Verden, bemægtiget mig den, for at besørge det Fornødne til Opnaaelsen af dens udvortes Bestemmelse – at blive trykt. Men hvad skeer! Herimod havde han meget at indvende. Du veed jo, sagde han, at jeg anseer det at skrive Bøger for at være det Latterligste, et Menneske kan foretage sig. Man overgiver sig jo aldeles til Skjebnens og Omstændighedernes Vold, og hvorledes skal man kunne undgaae alle de Fordomme, som Folk føre med sig til Læsningen af en Bog, og som virke ikke mindre forstyrrende end de forudfattede Forestillinger, hvilke de Fleste føre med sig, naar de skulle gjøre et Bekjendtskab, og som ere Skyld i, at saa faa Mennesker virkelig vide, hvorledes Andre see ud? Hvilket Haab kan man vel nære om aldeles *ex improviso* at falde i Læ-



og intetsteds hjemme, og da, som Du veed, den Snak altid er lang nok, som intetsteds har hjemme, saa vil jeg ikke høre et Ord mere. Afhandlingen er nu i min Magt, jeg har Commandoen. Altsaa: Lige ud, Marche. Parolen er: hvad jeg skrev, det skrev jeg.

VII ·

Udgiveren.

verte

hvad jeg skrev osv.] Johannes' Ev. 19, 22. verte vend (Bladet). XIII. 4



.

Efterskrift for de Læsere, der muligen kunne have Skade af at læse Forordet: de kunne jo springe det over, og sprang de saæ langt, at de sprang over Afhandlingen med, saa kan det ogsaæ være det samme.



.

ОМ

### ANDERSEN SOM ROMANDIGTER,

MED STADIGT HENSYN TIL HANS SIDSTE VÆRK:

»KUN EN SPILLEMAND.«

Kun en Spillemand) Original Roman i tre Dele af H. C. Andersen. Kjøbenhævn 1837. 4\* •



Der ligger i den hele nyere Udvikling en stor Tilbøielighed til - langtfra med Taknemmelighed at erindre sig de Kampe og Besværligheder, Verden har udstaaet for at blive til det, den er om muligt endog at forglemme de Resultater, den i sit Ansigts Sved har erhvervet, for paany at begynde forfra, og i ængstende Forudfølelse af, med hvor fuld Ret Efterverdenen vilde kunne behandle den paa samme Maade, deels at overbevise sig selv om sin Virksomhed og sin Betydning, deels at paanøde Efterverdenen denne Anerkjendelse ved at gjøre sig til det egentlige Udgangspunkt for Verdenshistorien, ved, hvis det lod sig gjøre, med sig at begynde den positive Tidsregning og lade den foregaaende Til-værelse, om man endnu er saa fornuftig at antage en saadan, være et Livs-Hoveri, paa hvilket Subtractions-Stykke man kun maa beklage, at det har været nødvendigt at anvende en saa lang Tid. Møde vi dette Phænomen i sin respectableste Skikkelse, saaledes som det træder frem i Hegels store Forsøg paa at begynde med Intet, saa maa det saavel imponere os som glæde os; imponere os i Betragtning af den moralske Kraft, hvormed Ideen er undfanget, den intelligente Energie og Virtuositæt, hvormed den er gjennemført; glæde os, fordi den hele Nægten dog kun er en Bevægelse indenfor Systemets egne Grændser, foretaget netop i Interesse af Gjenvindelsen af Tilværelsens »gediegne Fylde«. See vi det samme Phænomen, fremkaldt ved en ægte original Personligheds naturlige Opposition mod den hele moderne Phraseologie, see vi en saadan, ved Geniets egen dybe, artesiske Kraft høit over Mængden hævet, staae som en imponerende Statue, ganske ind-

Tilværelsens »gediegne Fylde»] en hegeliansk Vending; sml. f. Ex. Hegel, Vorlesungen über die Aesthetik, Werke X<sup>1</sup> (1835) S. 71.



hyllet i sin hjemmegjorte terminologiske Kappes yppige Drapperier; men dog saa egoistisk afsluttet i sig selv, at der ikke er den mindste Pjalt, den »gaffende Pøbel« kan gribe fat i; saa maae vi vel takke Gud for, at en saadan Simon Stylita erindrer os om, hvad Selvstændighed er, men dog ogsaa beklage, at Tidens Forkeerthed fordrede et saadant Offer. Hvad imidlertid disse to Fremtrædelsesformer af den betegnede Lyst til at begynde forfra angaaer, da maa man bemærke, at de ere opstillede for at vise den relative Sandhed, der kan ligge i denne Tilbøielighed, idet jo, hvad den første Fremtrædelsesform angaaer, det væsentligt paaligger Philosophien som System bestandig paany at optage sine egne Præmisser, og denne forsaavidt kun ved en Misforstaaelse tillige har rettet sig mod Tilværelsen selv; og see vi hen til den anden, da er den jo deels fremtvungen ved den almindeligere, hele Stater omspændende, med den kun langt ude beslægtede Forvirring, og deels reformatorisk blot rettet mod Misbrug, der have indsneget sig i den givne Positivitæt, uden derfor at ville udrydde end ikke et eneste oprindelig i Sproget givet Ord. Hvorvidt nu den overordentlige Beredvillighed og Redebonhed, den næsten fore-



•

En sørgeligere Skikkelse af den samme Vildfarelse, og som egentlig er den, vi oprindeligen sigtede til, viser sig i Tidsalderens Hovedretning i det Politiske. Misforstaaende den dybere Betydning af en historisk Evolution\*), klamrende sig, besynderligt nok, ligesom i Kamp for sin Existents fast til den Phrase, at Verden altid bliver klogere, opfattet, vel at mærke, i en for dette Øieblik gunstig forøvrigt parodisk\*\*) Consequents, træder den frem enten som angdommeligt Overmod i for stor Tillid til i Livet ikke prøvede Kræfter (og dette er da dens bedste Skikkelse) ihvorvel i samme Grad som det ægte Ungdommelige, der var det integrerende Moment af Sandhed deri, tager af, i samme Grad Phænomenet nedsætter sig selv til Kaadhed, om end Samtiden skulde være forblindet nok til med sin Tak at henvende sig til en slig klein Zaches genannt Zinnober\*\*\*) - eller som Mangel paa Taalmodighed til at kunne finde sig ind i Livsforholdene, som Afmagt til, udfyldende en bestemt Stilling i Staten, at bære med paa Historiens for den Fornuftige lette og velsignelsesrige Byrde. Men under begge Former gjør denne Tendents sig skyldig i et Attentat paa den givne Virkelighed; dens Løsen er: glem det Virkelige (og allerede dette er et Attentat), og forsaavidt de gjennem Aarhundreder

> Vernunst wird Unsinn, Wohlthat Plage Weh Dir, dasz Du ein Enkel bist.

Jo længere man nemlig er borte fra det egentlig Centrale i Udviklingen, desto besynderligere maa denne naturligviis forekomme, og jeg tvivler ikke paa, at en Rana paradoxa f. Ex. vilde i en eneste Sætning kunne fremkomme med langt betænkeligere Tvivl om Tilværelsen end summa summarum af alle Skeptikere og Fritænkere indtil Dato; thi som J. Paul siger ·Solchen Sekanten, Kosekanten, Tangenten, Kotangenten kommt alles excentrisch vor, besonders das Centrum.

<sup>ee</sup>) Vi noo Forfødt

•;

Vi paa Forfædres Skuldre staae, Vi tykkes store – ere smaa . . .

\*\*\*) Cfr. Hoffmanns Schriften neunter Band p. 45: »Seltsam war die Gruppe, die beide zusammenstehend bildeten. Gegen den herrlich gestalteten Gregor (dette er den historisk udviklede Stat) stach gar wunderlich das winzige Männlein ab, das mit hoch empor gereckter Nase sich kaum auf den dünnen (uhistoriske) Beinchen zu erhalten vermochte.

Vernunft wird osv.] Goethes Faust V. 1623 (Mephistopheles og Studenten). Rana paradoxa] se IV. Bd. S. 344 Anm. J. Paul] Flegeljahre I Nr. 14 (Sämmtl. Werke, Berlin 1827, XXVI S. 113). Hoffmanns Schriften] "Klein Zaches, genannt Ziunober, ein Mährchen- Cap. 3. Den anførte Udgave er E. T. A. Hoffmann's Ausgewählte Schriften I-X, Berlin 1827-28.



grandieust udviklede Statsformer ikke lade sig ignorere, saa maae de vige, ligesom Urskovene fordum for Culturens Plov i Oplysningens Morgenrøde, for at der nu paa de ryddeliggjorte Sletter ikke kan være det mindste poetiske Smuthul; men de faa rene Exemplarer af normale Mennesker kunne, uden at udsættes for den mindste profane Berøring eller for at forsee sig paa nogetsomhelst Broget, Spættet eller Stribet, i en rædsom Monotonie avle en heel Yngel af eligerede, abstracte Cosmopolit-Gesichter. Som Hegel begynder den ikke Systemet, men Tilværelsen med Intet, og det negative Moment, igjennem hvilket og i Kraft af hvilket alle Bevægelserne skee, (Hegels Begrebets immanente Negativitæt) er Mistillid, der unægtelig har en saa negativ Kraft, at det - og det er da det Gode ved Sagen - maa ende med at slaae den selv ihjel, Noget, som da ogsaa vil skee; thi saasnart den juste milieu, det eneste Medium, igjennem hvilket de hænge fast ved Staten, blot et Øieblik skulde med Molboen faae isinde at sige: tøv lidt. mens a spytter i Næverne, saa styrte de redningsløst ned.

Efter disse almindeligere Betragtninger, hvis inderligere organiske Forhold til vort Forehavende paa sit Sted vil, saa haabe vi, vorde Læserne klart, ville vi gjøre et Forsøg paa at orientere os



for, efter at have betalt dem en vis Anerkjendelsens-Tribut, nu med moderne philosophisk Travlhed at sløife dette Høidepunkt og forvandle det til et i Tilværelsen forsvindende Moment, over hvilket maaskee allerede adskillige homines novi (>nyfødte Jarler, nattegamle Svende«) ere komne ud, eller for at fixere dem i en absolut Catholicitzet, uden for hvilken ingen Salighed er; men i Betragtning af den i disse indeholdte Livs-Anskuelse, der ligesaa vist har havt sit corresponderende Element i Tilværelsen til sin Forudsætning, som ogsaa har et vakt til sin Virkning, en Betragtning, der ingenlunde er uden Vigtighed for vort Forehavende, og kun gjennemføres, forsaavidt den har Betydning for samme. Imidlertid maae vi forinden bede den ærede Ubekjendte undskylde, at han - i Lighed med hine udødelige classiske Skribenter, til hvis Fortolkning til Plage for disse gjennem Aarhundreder den ene Generation efter den anden har afgivet sit destoværre ofte altfor talrige Contingent af smagløse Fortolkere og derved bidraget til at formere det Opløb, der ikke sjeldent har trængt sig mellem Forfatterne og de Læsere, der vare disse kjærest - atter her seer sig forfulgt af en Recensent, der dog netop i Følelsen heraf kun i Tillid til sin gode Genius Bistand vil bestræbe sig for sfavere lingua.«

Det Sublimat nemlig af Glæde over Livet, den som Livs-Udbytte resulterende gjennemkæmpede Tillid til Verden, at i den endogsaa i dens mest underordnede Skikkelser ikke Livspoesiens Kilde er udtørret, den Tillid til Mennesker, at der ogsaa i disses mest trivielle Fremtrædelsesformer, naar man blot vil søge rigtigt, findes en Fylde, en Guddomsgnist, der, omhyggeligt pleiet, kan gjennemgløde hele Livet, kort sagt den verificerede Congruens af Ungdommens Fordringer og Bebudelser med Livets Præstationer, der her ikke bevises ex mathematica pura, men anskueliggjøres de profundis, af et rigt Gemyts hele indre Uendelighed, og foredrages med ungdommelig Alvor — give disse Fortællinger et evangelistisk Anstrøg, der nødvendigviis maa sikkre dem stor Betydning for Enhver, der endnu ikke har forskrevet sig til Fanden for at storme Himlen, eller praktisk-grundigt fordybet sig i Støvlerne, for der at

homines novi ny Mænd (saaledes kaldte Romerne dem, der naaede frem til de højeste Statsembeder, uden at deres Forfædre havde beklædt saadanne). "ayfødte Jarler osv.] Baggesen, Sæmunds Examen (Danske Værker, 2. Udg., VII S. 263): Nyfødte Svende, nattegamle Jarle. *favere lingua* begunstige med Tungen 5: undgaa uheldvarslende og forstyrrende Ord (en Opfordring dertil rettedes hos Romerne til dem, der var tilstede ved en Ofring). *ex mathematica para* ud af den rene Mathematik. *de profundis* fra det dybe; sml. ovf. VI S. 179 Anm.

finde Tilværelsens egentlige Reale, og gjøre deres Læsning til et i Sandhed opbyggende Studium.\*) Og føle vi end, at den Vei, der fører til denne Glæde, vistnok gaaer over Sukkenes Bro, og synes man end at høre et ganske enkelt Suk, der dog ikke aldeles har fundet sin Lægedom, og træder derfor end paa et enkelt Sted istedenfor den ægte religieuse, aprioriske Genialitæt en vis Befinden sig vel inden elskelige huslige Forholds hyggelige Vægge, saa er dog den igjennem dem gaaende Aand i Forening med den ved konstnerisk Virtuositæt betingede objektive Holdning, saa glædelig, at om end deres Forfatter, idet han overskuer den hele Samling, stundom fristes til at kalde den en »Benoni«, Læserne nødvendigviis maae kalde den en »Benjamin«. Synes end derfor en og anden Yngre mismodig, at ogsaa her føres Beviset for, at det dog kun er vort Livs Josua og ikke dets Moses, der kommer ind i det forjættede Land, og vender end et og andet yngre Blik sig vemodigt mod hijn mægtige, længst forsvundne Fortid, og lytter end mangen Yngres Øre efter Hiint:

Det donner\*\*) under Ros, de danske Kæmper naar de Dysten ride,

som lod den sig endnu engang opleve, som var det umuligt Andet,

der er værd at drikke: Leve Genie, Skjønhed, Kunst og hele denne herlige Jord! Leve hvad vi elske og hvad vi have elsket! det leve her eller hisset et forklaret Liv, som det lever i vor Erindring.

Medens nu disse Noveller maae søge deres sande sympathetiske Læsere i den ældre Generation, hvis Livs-Anskuelse er Forudsætningen for deres Tilblivelse, der endnu staaer umiskjendeligt betegnet i en Samling af ikke faa betydningsfulde, høiærværdige Individualitæter, saaledes vil deres Forhold til Politikerne<sup>\*</sup>) ikke være værd at omtale af den simple Grund, at det dog kun bestandigt er den, der har Øren at høre med, Evangeliet kan prædikes for, og en Resignation, som ikke er en Følge af et udvortes Tryk (og slige fladtrykte Personer ere ikke saa sjeldne Phænomener) men en Udvikling af en indvortes Elasticitæt, af den Glæde, der har seiret over Verden, synes altfor ubegribelig for politiske Haandgribeligheder - det vil ikke være værd at omtale, siger jeg, uden forsaavidt det afgiver et Beviis paa disse Novellers poetiske Vægtfylde, uden forsaavidt det giver os Anledning til at glæde os over, at en saadan Livsfylde har vidst at holde sig i Politikens »Candidat-Prosa «.

Hvad derimod den yngre Generation angaaer, der endnu staaer og besinder sig paa Verden, da ville disse Noveller ogsaa der finde opmærksomme og taknemmelige om end for en Deel misforstaaende Læsere, hvad enten nu denne Misforstaaelse har sin Grund i, at de i ungdommelig Undulation snart ville, naar de see. hvor mange Offre Livs-Labyrinthens Minotaurus fordrer, beundre, ja næsten fortvivle om at opnaae et saadant Livs-Udbytte,

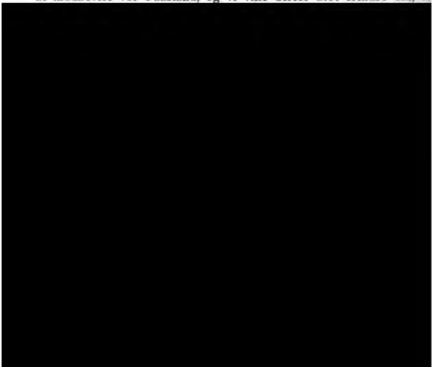
<sup>\*)</sup> Skjøndt nu Montanus den Yngre afgiver et mærkeligt Beviis paa det Alvor og den Kjærlighed, hvormed denne Forfatter omfatter ethvert Phænomen i Virkeligheden, og skjøndt den realistisk-politiske Udvikling maa i høi Grad være ham forbunden for, at han har foretrukket at opstille en saadan Repræsentant, og ligesom ikke har villet agte paa alle de Opfordringer, Udviklingen selv gav ham til at opfatte dens comiske Side, saa kan jeg dog, uagtet alle dens Fortjenester, ikke nægte, at det forekommer mig, at den i Afrundethed staaer tilbage for de øvrige, da Montanus mere bliver knækket, end igjennem Udvikling forklaret. --

<sup>•</sup>Candidat-Prosa•] et Udtryk af G. C. Lichtenberg (Vermischte Schriften, Göttingen 1844, I S. 317). Sml. Efterl. Pap. 1833-43 S. 127. Minotaurusj et Uhyre. som efter Sagnet levede i Labyrinthen paa Kreta og krævede en aarlig Tribut af Drenge og Piger. Sml. Efterl. Pap. 1833-43 S. 48. Montanus den Yngrej s. Skrifter af Forfatteren til •En Hverdags-Historie• II S. 1 ff.



eller de, skjøndt de maae tilstaae sig selv, at det er en stolt Gravsang, denne Livs-Anskuelse bereder sig, dog ville finde, at den ikke ganske gaaer paa den Melodie, de i slige Øieblikke tydelig kunne besinde sig paa blev sjunget over deres Vugge — eller den viser sig deri, at denne Generation, uden endnu at have udviklet den behørige Færdighed i Livet, nu mere condenserer et vist Indbegreb af Sætninger, der skulde indeholde en Garantie for den fornødne Bøielighed i Livet, kort sagt, kommer til at sætte det som Opgave og formeget at dvæle ved Betragtningen deraf som saadant, hvad hin Forfatter har i Kraft af at have gjennemlevet det.

At nu disse Noveller i den yngre Generation, der saavidt som muligt har holdt sig udenfor Berøring med det Politiske, har fundet opmærksomme, ja endog talentfulde Læsere, derfor føre de saa kaldte Bernhardske Noveller et ligesaa tilstrækkeligt som glædeligt Beviis. At disse, som hjemmehørende blandt den yngre Generation, da de overhovedet ikke havde den Vinkel som hine, fik istedenfor hines religieuse Characteer et moralsk Tilsnit, at de istedenfor hines klarede Besindighed udviklede stundom en vis Tilbøielighed til at snakke gammelt<sup>\*</sup>) synes idetmindste ikke at modbevise vor Paastand, og vi ville derfor blot erindre om, at



Noveller saa eiendommelig; men dog finder ogsaa her en vis Begynden forfra Sted, foretaget, medens den negative Side er aldeles latent, i Kraft af at en heel Positivitæt saa at sige vaagner op og kommer til Orde og ungdommelig frisk fornyer og gjenføder sig med autochtonisk\*) Originalitæt. Istedetfor den i Hverdagshistoriens Forfatters Noveller indeholdte Livs-Anskuelse, der er Individets, som har fuldendt Løbet og bevaret Troen, fremtræder her som Eenheden af en for Sjælens indre Øre gjenlydende individuelfolkelig poetisk Grundtone, og et for Phantasien udslagen folkeligidyllisk af mægtige Kornmod gjennemlynet Billede - en dyb poetisk Stemning, indhyllet i Umiddelbarhedens Taageslør. Istedetfor vi i hine Noveller maae beundre den mesterlige Teknik, frapperes vi her mere af enkelte dramatisk-svangre Repliker, som ikke saa meget forudsætte en Cuiviers Skarpsindighed for af dem at construere en Totalitæt, som næsten Naturens Dybsindighed som Tilblivelsesgrund. I ethvert Tilfælde er ogsaa her en Eenhed, der i sin Umiddelbarhed betydningsfuldt peger ind i Fremtiden, og som nødvendigvils maa gribe Samtiden meget mere, end den har gjort, og derved maaskee komme til at virke heldbringende for den prosaiske Maade, paa hvilken Politiken hidtil er bleven behandlet.

Efter saaledes at have givet vor Kikkert de behørige Udtræk, maae vi bede de ærede Læsere at lade Øiet følge med, naar vi rette den hen paa vor egentlige Gjenstand: den af en temmelig betydelig literair Virksomhed ikke ufordeelagtigt bekjendte Digter Hr. H. C. Andersen, idet vi derved haabe os sikkrede mod den illusoriske Opfattelse og de Sandsebedrag, som det blotte Øie ofte er udsat for. Til at iagttage hans første Ungdoms enkelte virkelig skjønne lyriske Frembringelser, dertil trækker vor Kikkert ikke nok, hvorimod vi haabe, at Læserne ville give os Ret i den almindeligere Observation, at han i sin Lyrik ikke staaer betegnet som en ved et dybt Gemyt bemyndiget Choragus for en større Totalitæt, eller som et fuldtonigt Organ for en Folke-Bevidsthed,

<sup>\*)</sup> Af Jorden est Du kommen!

autochtonisk] født af Jorden selv (saaledes kaldte Grækerne de Folkestammer, som antoges for ikke-indvandrede). som har fuldendt Løbet osv.] 2. Brev til Timotheus 4, 7. Cuiviers] om Cuvier se I S. 287 Anm.

literair Virksomhed] H. C. Andersen havde foruden nogle Smaating og Bearbejdelser af Dramaer udgivet: Fodrejse 1829, Kjærlighed paa Nicolai-Taarn 1829. Digte 1830, Phantasier og Skizzer 1831, Skyggebilleder af en Rejse til Harzen 1831, Bruden fra Lammermoor 1832, Ravnen 1832, Aarets tolv Maaneder 1833, Samlede Digte 1833, Agnete og Havmanden 1834, Improvisatoren 1835, 2. Opleg 1837, Eventyr 1835, O. T. 1836, Skilles og medes 1836. Choragus Chorferer.



# 62

eller endelig som en af Naturen skarpt udpræget Personlighed, der ikke har anden Ret til sine besynderlige Udbrud og sine besynderlige Fordringer til Verden end det Naturens imprimatur, som Historien saa ofte ikke accepterer - men snarere som en gjennem en elegisk Duodez-Scala af ligesaa let vakte som igjen dæmpede og uden synderlig Efterklang hendøende Toner sig bevægende og i et saadant Væv af tilfældige Stemninger hildet Mulighed af en Personlighed, der for at blive en saadan behøver en stærk Livs-Udvikling. Idet vi nu henvende vor Betragtning paa denne Andersens Historie, finde vi saa godt som aldeles ingen Antydning af det Stadium, han ordenligviis nærmest efter det lyriske maatte gjennemløbe – det episke. Vi ville her blot beraabe os paa den - under en saa hyppig Produktivitæt som den Andersenske ellers uforklarlige Mangel af nogen poetisk Frembringelse, der bærer den episke Charakteer, for at hjemle vor Paastand, som senere Betragtninger endmere ville bestyrke, at Andersen har\*) oversprunget sit Epos. Og ungtet det kunde synes besynderligt, at en saadan Overspringen af det Episke netop skulde indtræffe i vor paa episk Stof ellers saa rige Tid (hvor med en Tarvelighed,



Livet styrkende Udhvilen deri og Beundring deraf, uden at denne derfor nogensinde behøver at komme til Orde som saadan, men som aldrig kan Andet end have den høieste Betydning for den Enkelte; om det Hele end gik saa umærket af, at Stemningen selv syntes født i Dølgsmaal og begravet i Stilhed.

Ville vi nu nærmere betragte, hvorledes for et Gemyt som det Andersenske Overgangen maatte være realiseret fra det Lyriske til det Episke (hvilket vi her forstaae om den poetiske Stemning, der fortjener dette Navn, og som er en nødvendig Betingelse for det derpaa følgende og i corresponderende Forhold dertil staaende Gjernings-Epos) - saa maatte dette enten være skeet derved, at han med pythagoræisk Taushed havde helliget et Tidsafsnit af sit Liv til et alvorligt Studium, og dette laa allerede Andersen fjernere; eller derved at Samtiden saa poetisk-malerisk grupperede sig om en enkelt Heros; eller den ved en colossal Forening af en Mængde hver for sig betydningsfulde Kræfter, midt i disses mest brogede Mangfoldighed, saa aldeles uden al Misviisning pegede hen paa et eneste Maal, og med en saadan Energie arbeidede derhen, at en saadan Stræben en Tid lang maatte gribe ham og afgive det for ham nødvendige Livs-Supplement. En saadan Begunstigelse af Tidsomstændigheder faldt imidlertid ikke i Andersens Lod; thi hans egentlige Livs-Udvikling falder i den saa kaldte politiske Periode, og naar vi blot et Øieblik ville høre efter, hvad Politikerne selv sige om den, ville vi vistnok overbevises om, hvorlidet styrkende den kan være for et saadant Gemyt. Det er en Gjærings-Periode, sige Bolitikerne, idetmindste er det ingen Gjernings-Periode; det er en Overgangs-Periode - meget rigtigt! idetmindste er Granit-Formationen allerede længe forbi, Fløse-Formationen overstaaet, og vi har formodentlig en god Stund fordybet os i Tørve-Formationen.\*) Eller var det vor Tids Generalforsamlinger,\*\*) disse det politiske

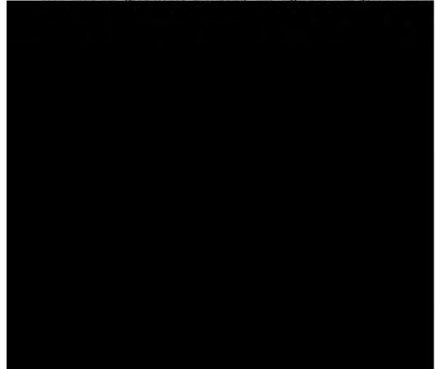
<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Det er ogsan ret mærkeligt, at den nyere Udvikling i saa mange Henseender har distingueret sig som Formetørvs-Perioden.

<sup>\*\*)</sup> Sed nimis arta premunt olidae convivia caprae.

pythagoræisk Taushed] de, der traadte ind i den pythagoreiske Skole, maatte efter Sigende forpligte sig til Taushed en vis Tid. Fløse-Formationen, Fløts-Formationen kaldtes tidligere i Geologien de yngre lagdelte Formationer. Formetørvs-Perioden] om Skæretørvens Forædling til Ælte- eller Formetørv se N. Lund, Underretning om Tørvemosers Opmaaling, Undersøgelse. Beregning osv., Kbhvn. 1809 (S. 20). 1831 var der indkaldt westphalske »Tørve-Gørere for at lære Bønderne forbedrede Methoder (Tidskr. f. Landøkonomi 1831 5. 135). Sed nimis osv. men stinkende Sved generer de altfor tætpakkede Selskaber (Horats, Breve I 5, 29).



Livs Omnibusser, disse brasilianske Myretuer, hvilke, efter en Naturforskers Beretning, ved en Samling af flere Millioner, frembyde en frappant Lighed med Fortidens Mindesmærker over en Mand - en Kæmpehøi? Eller hvorledes skulde han befinde sig vel i den hele politiske Flok af selskabelige\*) Grinder, der trykkes og stødes for vexelviis at komme til at opsnøfle en Monolog? Eller hvad skulde der vel være for Poesien at gjøre i en Tid, da dea Yngre, der stræber efter noget Høiere, maa føle i aandelig Forstand de samme Symptomer, som Franskmændene paa deres Marche over de russiske Stepper, hvor Øiet forgjeves søger et Punkt, det kan hvile sig paa, da de ældre Mænd, der endnu vide, hvad de ville, maae med Smerte see Individerne som tørt Sand smuldre hen mellem Fingrene? I vor Tid, da vi hver Dag opleve de latterligste Combinationer af de ligesom Glasstumper i en Kaleidoskop sammenrystede Individer; i vor Tid, hvis Princip (st venja verbo) ikke er andet end Protestantismens dybe og inderlige nu zum Gebrauch für Jedermann in absurdum reducerede Livs Anskuelse. Lade vi nu denne Udvikling som læsende træde i Forhold til Andersen, da maatte den i sin æsthetiske abstrakte Impotens med sin grandieuse Horizont, der ligesom den jydske Hede



noget interessant ud af, det var et ypperligt Stof eller vice versa i det Uendelige) - nødvendigviis kun virke lidet opmuntrende paa vor Digter. Var derfor Andersen tidlig hildet i sig selv, saa følte han sig ogsaa tidlig, som en overflødig Kornblomst blandt det ayttige Korn, viist tilbage til sig selv, og paa Grund af, at han saledes idelig blev nedstødt i sin egen Personligheds Tragt, maatte, idet hans oprindelige elegiske Stemning ved en slig Art Reflection modificerede sig til en vis Forstemthed og Bitterhed mod Verden. hans poetiske Kræfter i deres selvfortærende og derigiennem producerende Virksomhed, snarere vise sig som en sagte Flamme, der atter og atter blusser op - end, hvilket vilde være Tilfældet med en betydningsfuldere Personlighed, som en underjordisk Ild, der ved sine Udbrud forfærder Verden; thi en Heine kunde Andersen aldrig blive, dertil mangler han saavel dennes Genie som hans Forargelse over Christendommen. Hvad hans Forhold til den philosophiske Udvikling angaaer, da maatte denne enten i sin betydningsfuldere Skikkelse have henviist ham til et alvorligere Studium, eller den kunde have optaget ham med i den uendelige Række af Haandlangere, der fra Hegel kaste philosophiske Muursteen fra Haand til Haand, og ved hans Udtræden af denne Virksomhed bebonet ham med et Hastværks-Resultat, der for Afvexlings Skyld kunde i kort Tid blive et ret pikant Krydderi i den noksom enauyante selskabelige Conversation. Med denne Udvikling er han, enten det nu er til Skade eller til Gavn for ham, aldeles ikke kommen i Berøring.

65

Naar vi nu gaae videre og ville forfølge Andersen i hans Forhold til vor nyere af os tidligere omtalte Novelle-Literatur, da ville vi dog foreløbig i Almindelighed benærke, at Grunden, hvorfor Andersen ikke har faaet saa megen Gavn af denne, som han kunde, vel fortrinlig maa søges deri, at han ikke for sit eget individuelle Livs Skyld, eller af nogen almindeligere æsthetisk Interesse som Læser traadte i Forhold til denne, men i et ved en vordende Novelle-Produktivitæt determineret Hensyn — hvad hans Forhold til Hverdagshistorien angaaer, vel med Rette kunne regne ham blandt de tidligere omtalte misforstaaende Læsere, der blandt Andet ogsaa ved disse Noveller ere bragte til en vis Grad af Refexion; men som i ingen Maade er gjennemført til nogen betydelig

XIII.

ofce versa omvendt (synes her unøjagtigt brugt omtr. i Betydningen: med Variationer). da ville vi dog . . . bemærke] da dette ville efter Meningen Baa styre kunne Lin. 34, skulde her have staaet: da ville vi, idet vi dog foreiøbig i Alm. bemærke.



66

Grad - og hvad hans Forhold til Blicher angaaer, vel med ligesaa megen Ret paastaae, at den i hine Noveller indeholdte umiddelbare Folkepoesie vel tillige med Andet mere har henledet Andersens Opmærksomhed paa det Folkelige, uden at dette derfor i poetisk Fylde er gjenvundet hos Andersen; men at han snarere paa en reen udvortes Maade har benyttet det\*). Føie vi nu hertil den Fristelse til at producere, istedetfor at udvikle sig selv, til at skjule en indre Tomhed under brogede Billeder, til uden al Reproduction at gaue op i Generation, som Læsning af W. Scott og saadanne Romandigtere nødvendigviis maatte være for et saa svagt udviklet Gemyt som det Andersenske, saa vil det vist ikke forundre os, at han, istedetfor at gjennemføre sin Reflexion, tvertimod afslutter sig i et ganske lille Spatium deraf, det vil ikke undre os, at der, naar vi gjennemdeklinere Andersen i disse Livets forskjellige Casibus, fremkommer et Phænomen, som vil afgive et ret heldigt Paradigma for en Cyklus af Phænomener.

ldet vi nu gaae over til nærmere at betegne Andersen som Romandigter, ville vi – opfordrede ved det vistnok unægtelige Faktum, at enhver opmærksom Læser af Andersens Noveller vil



Tidslerne i Evangeliet. Forgjæves arbeider Andersen imod, dog snart opgiver han disse Bestræbelser, snart vender han sig til den modsatte Side, og forstemt og misfornøiet som han er med den virkelige Verden, søger han i sine egne poetiske Skabningers Forknyttelse at have ligesom en Satisfaction for sin egen. Som Lafontaine sidder han derfor og græder over sine ulykkelige Helte, der maae gaae under, og hvorfor? fordi Andersen er den som han er. Den samme glædeløse Kamp, som Andersen selv kæmper i Livet, gjentager sig nu i hans Poesie. Men netop fordi Andersen saaledes ikke kan udskille det Poetiske fra sig selv, fordi han, saa at sige, ikke kan blive af dermed, men saasnart en poetisk Stemning har faaet Spillerum, denne da uden eller med hans Villie strax overvældes af det Prosaiske, netop derfor er det umuligt at faae et heelt Indtryk af Andersens Noveller; netop derfor er det muligt, at Læserne sættes i den besynderligste og fra den af Andersen intenderede høist forskjellige Stemning, idet hans Digt trykker som Virkelighed, da den hele Samling af Enkeltheder vel, fortalte som Virkelighed, kunne have deres Interesse, da man i det fortællende Individ jo maatte forudsætte den gjennem alle disse gaaende, Alt forklarende, i den Fortællendes egen Bevidsthed givne Grundtanke, men denne er det jo fortrinligt at Digteren skal levendegjøre - og hans egen Virkelighed, hans egen Person forflygtiger sig til Digt, saa at man virkelig i enkelte Øieblikke fristes til at troe, at Andersen er en Figur, der er løben bort fra en af en Digter componeret, endnu ikke færdig Gruppe; og unægteligt er det vistnok, at Andersen kunde blive en meget poetisk Person i et Digt, hvorved da netop hele hans Digten vilde blive opfattet i sin fragmentariske Sandhed. Indtrykket gjentager sig naturligviis, om man lader en Reflexion træde til som et bestandigt Memento om, at det er omvendt, og gaaer med en urokkelig Haardnakkenhed som cartesianske Dukker seierrig ud af enhver saadan Kamp med Reflexionen.

Ligesom nu det her af os Udviklede vil afgive det fornødne indre Beviis-Supplement for Rigtigheden af vor Yttring saavel om Andersens Misforhold til en episk Udvikling, som ogsaa om hans ved Misforholdet betingede, men ogsaa fra en anden Side dette i sin Grundethed eftervisende Indeclinabilitæt i Livet, saaledes vil det, naar man med det, som et foreløbigt abstrakt Resultat in

i Evangeliet] der menes Klinten blandt Hveden, Matthæus 13, 24 ff. Memento (husk! 2:) en Paamindelse. cartesianske Dukker] (eller Djævle) Imaa, hule Glasfigurer i en med en Blære lukket Beholder, der ved et Tryk paa Blæren bringes til at synke, men atter stiger tilvejrs, saasnart Trykket ophører.

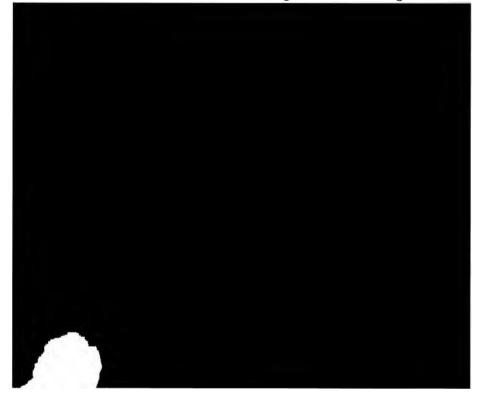
<sup>- 5</sup>**°** 



**68** 

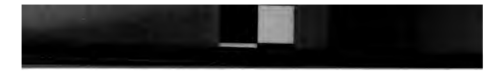
mente, gjennemlæser en eller flere af Andersens Romaner, spalte sig i en saadan Mængde af enkelte Bemærkninger med dertilhørende dicta probantia, at vi saa meget som muligt skulle arbeide imod ved ikke at lade disse som saadanne flagre omkring, men, erindrende os Latinerens betydningsfulde: revocare ad leges artis, lade dem rykke mere sluttede frem, saa at Læseren endog da, naar de enkelte Bemærkninger mest splitte sig ad, dog stundom maa synes ligesom at høre det »Apell til Midten«, der kalder dem tilbage.

Naar vi nu sige, at Andersen aldeles mangler Livs-Anskuelse, saa begrundes denne Yttring ligesaa meget i det Foregaaende, som den selv, efterviist i sin Sandhed, begrunder dette. En Livs-Anskuelse er nemlig mere end et Indbegreb eller en Sum af Sætninger, fastholdt i sin abstrakte Hverkenhed; den er mere end Erfaringen, der som saadan altid er atomistisk, den er nemlig Erfaringens Transsubstantiation, den er en tilkæmpet af al Empirie urokkelig Sikkerhed i sig selv, hvad enten den saa blot har orienteret sig i alle verdenslige Forhold (et blot humant Standpunkt, Stoicisme f. Ex.), der derved holder sig uden for Berøring med en



snart mere afvindes den Side at være oplevede, uden at man derfor med Rette kan, saalænge disse forblive i deres Pebersvende-Stand, deraf drage nogen videre Følge. Vil man nu maaskee sige, at den af os skildrede Livs-Anskuelse er et Standpunkt, man kun esterhaanden kan nærme sig til, og at det er ubilligt at gjøre saa store Fordringer til en saa ung Mand som Andersen, saa ville vi, hvad det Sidste angaaer, medens vi gjerne indrømme, at Andersen er en ung Mand, dog erindre om, at vi kun have med Andersen som Roman-Digter at gjøre, og anlicipando tilføie, at en saadan Livs-Anskuelse er for en Roman-Digter af den Classe, til hvilken Andersen hører, conditio sine qua non; og, hvad det Første angaaer, gierne indrømme en vis Aproximation i sin fulde Betydning, men dog ogsaa i Tide sige Stop, inden vi faae den hele vor Betragtning annullerende Consequents paa Halsen, at den egentlige Livs-Anskuclse indtræder først (demum) i Ens Dødsstund, eller vel endog paa en af Planeterne. Spørge vi nu, hvorledes en saadan Livs Anskuelse kommer istand, da svare vi, at for den, der ikke tillader sit Liv altfor meget at futte ud, men saavidt som muligt søger at føre dets enkelte Yttringer tilbage i sig selv igjen, maa der nødvendigviis indtræde et Øieblik, i hvilket der udbreder sig et besynderligt Lys over Livet, uden at man derfor i fjerneste Maade behøver at have forstaaet alle mulige Enkeltheder, til hvis successive Forstaaelse man imidlertid nu har Nøglen, maa, siger jeg, indtræde det Øieblik, da, som Daub bemærker, Livet forstaaes baglænds gennem Ideen. Har man nu ikke bragt det hertil, ja mangler man endog aldeles Forstand paa, hvad dette vil sige, saa kommer man til parodisk at stille sig en Livs-Opgave, enten derved, at denne allerede er løst, om man saa vil, skjøndt den i en anden Forstand aldrig har været knyttet, eller derved, at den aldrig bliver at løse. Begge Dele finde vi nu til yderligere Bestyrkelse hos Andersen, idet begge Anskuelser saavel foredrages som Laancsætninger, som ogsaa anskueliggjøres til en vis Grad i enkelte poetiske Personligheder. Paa den ene Side læres nemlig, at der er skrevet paa ethvert Menneske et mene mene etc.; i Analogie hermed optræde Individer, hvis egentlige Opgave ligger bagved dem, uden at dette derfor hjælper dem til at komme i den for Livets Betragtning rigtige Stilling >baglænds, da denne Opgave

anticipando foregribendu (se S. 70 ff.). <sup>aden</sup> hvilken ikke o: nødvendig Betingelse. mene mene etc.l Daniel 5, 25 ff. conditio sine qua non Betingelse, demum] betyder egenligt: endelig.



snarere som en Pukkel er anbragt paa deres egen Ryg<sup>•</sup>), og som de derfor ret egentlig aldrig faac at see, eller i aandelig Forstand umulig nogensinde kunne blive sig bevidste, med mindre Andersen til Afvexling lægger en den hele Opfattelse forstyrrende Bevidsthed ind i dem, Individer, der som andre Himmellegemer gaae deres engang anviste Vei med en ufravigelig Nøiagtighed, eller han taber sig i ikke saa meget hoittravende, som langttravende Betragtninger, hvis Helt er en storartet Peripatetiker, der, da han ingen nødvendig Grund har til nogetsteds at standse, men Tilværelsen derimod altid er en Cirkel, kommer til at gaae i Cirkel, om end Andersen og Andre, der i mange Aar have boet paa Bjerget, troe at han gaaer lige ud, da Jorden er saa flad som en Pandekage. Imellem, det vil sige i Eenheden af disse Standpunkter, ligger den sande Midte; men deraf følger ingenlunde, at der jo ved en ny Inconsequents, der, vel at mærke, ikke hæver den foregaaende (thi det var det heldigste) kan opstaae nye Phænomener, idet f. Ex. Andersen pludselig afbryder deres ufortrødne Vandring, idømmer dem en arbitrair Straf, skjærer Næse og Øren af dem, sender dem til Siberien, og saa maa vor Herre, eller hvo der ellers vil, tage sig af





Reflexionen givne Standpunkter, hvorved man da maa erindre, at alle disse Standpunkter som saadanne med Hensyn til Produktivitæt sætte væsentlig af og meer og mere lader den oprindelige Stemning fordampe, blot tilføie, at der paa alle disse vel lader sig producere, men at man dog, naar man er en Smule kræsen med sine Titler, hellere maatte kalde dem Studier til Noveller etc. end Noreller, som det jo ogsaa paa dette Trin vil mislykkes i samme Grad, som man egentlig sætter sig en novellistisk eller Roman-Opgave. Maaskee vil man gaae videre, og idet man beraaber sig paa, at der jo dog er een Idee, der idelig forekommer i Andersens Romaner, derved vindicere Andersen en Livs-Anskuelse, og foretaste mig, der jo selv indrømmer dette, min Inconsequents. Hertil ma jeg svare, at jeg aldrig har paastaaet, at en Idee som saadan (allermindst en fix Idee) er at ansce for en Livs-Anskuelse, og demæst, at jeg, for at indlade mig paa denne Undersøgelse, maa ride lidt nærmere om denne Idees Indhold. Gaaer den nu ud paa, at Livet ikke er en Udviklings-Proces, men en Undergangs-Proces af det Store og Udmærkede, der vilde spire frem, saa troer jeg dog vel med Rette at turde protestere mod Prædikatet Livs-Anskuelses Anvendelse\*) herpaa, forsaavidt man ellers vil give mig Ret i, at Skepsis som saadan ikke er en Erkjendelsens-Theorie, eller for at blive i mit Forehavende, at en saadan Mistillid til Livet vel indeholder en Sandhed, forsaavidt den leder til at finde en Tillid (f. Ex. naar Salomo siger, at Alt er forfængeligt), men derimod i samme Moment, som den determinerer sig til en endelig Afgjørelse af Livets Spørgsmaal, indeholder en Usandhed. Men vi gaae videre. Vi ville for et Øieblik antage, at man kunde have Ret i at kalde en saadan i Reflexion vilkaarligt standset og nu til endelig Sandhed potenseret Betragtning en Livs-Anskuelse; vi ville tænke os et Individ, der, stærkt omtumlet af en hæftig bevæget Samtid, endelig afslutter sig paa et saadant Standpunkt; vi ville lade ham producere Noveller. Et Modermærke ville de alle faae; men i samme Grad, han havde oplevet Meget, i samme Grad han ret havde deeltaget i Livets Svingninger, i samme Grad vilde han

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> For at holde Spørgsmaalet saa reent som muligt, maa jeg erindre om, at jeg ikke søger at gjøre een Livs-Anskuelse gjældende, Andersen en anden; men at jeg søger, uinteresseret for nogensomhelst bestemt Livs-Anskuelse, blot at bekjæmpe dette negative Standpunkt og dets Ret til at udgive sig for en Livs-Anskuelse.

Salomo] Prædikeren 1, 2.



ogsaa være istand til i sine Noveller at udfolde en stor Suite af rædsomme Consequentser, der alle sigtede til hans Helts endelige Undergang;\*) i samme Grad vilde man en lang Tid føle sig fristet til at troe paa hans Livs-Opfattelses Sandhed. Men er dette Tilfældet hos Andersen? det vil vist Ingen paastaae. Tvertimod springer Andersen den egentlige Udvikling over, lægger et behørigt Tidsrum imellem, lader først see, saa godt han kan, de store Kræfter og Anlæg, og derpaa disses Fortabelse.\*\*) Her vil man dog vel give os Ret i, at det ingen Livs-Anskuelse er. Til yderligere Opklarelse af vor Mening ville vi blot tilføie, at en saadan Fortabelsens-Theorie kan udgaae deels fra et alvorligt foretaget, men dog mislykket Forsøg paa at forstaae Verden, derved, at Individet, deprimeret af Verden, skjøndt længe arbeidende imod, tilsidst ligger under; eller den kan fremkaldes derved, at man ved den allerførste Vaagnen af Reflexionen nu ikke kaster Blikket ud efter, men øieblikkelig ind i sig selv og i sin saa kaldte Betragtning af Verden blot nøiagtigt gjennemfører sin egen Liden. Det første er en mislykket Activitæt, det andet en oprindelig Passivitæt,\*\*\*) det første er knækket Mandighed, det andet gjennemført



staaer sig med Andersen. En Livs-Anskuelse er egentlig Forsynet i Romanen, den er dens dybere Eenhed, der giver denne at have Tyngdepunktet i sig; den befrier denne fra at blive vilkaarlig eller hensigtsløs, idet Hensigten overalt er immanent tilstede i Konstværket. Naar derimod en saadan Livs-Anskuelse mangler, da søger Romanen enten paa Poesiens Bekostning at insinuere en eller anden Theorie (dogmatiske, doctrinaire Noveller), eller den træder i endeligt og tilfældigt Forhold til Forfatterens Kjød og Blod. Dette Sidste kan imidlertid gaac for sig igjennem en stor Mangfoldighed af Modificationer, lige fra en uvilkaarlig Overstrømmen af det Dygtigere i Personligheden, lige indtil det Punkt, hvor Forfatteren maler sig selv med, ligesom Landskabsmalerne undertiden ynde det, ja endog glemme, at dette kun havde Betydning, forsaavidt man opfattede det som Situation, og derfor gaae over til, aldeles forglemmende Landskabet, at udpensle sig selv i sin egen forfængelige salomoniske Pragt-Herlighed, der klæder Blomsterne, men ikke Menneskene. (Naar jeg i denne Henseende danner en Modsætning mellem de doctrinaire og de subjektive Romaner, saa seer jeg meget godt, at det dog kun er gjennem en Subdivision, at disse blive hinanden coordinerede; thi ogsaa de doctrinaire Romaner staae i et tilfældigt Forhold til Personligheden, da deres Forfattere gjennem en tilfældig Villiesbestemmelse acquiescere i Sætninger, som de endnu ikke tilstrækkelig have gjennemlevet.) Medens imidlertid begge Classer af Romaner staae i et endeligt og forkeert Forhold til Personligheden, saa mener jeg ingenlunde, at Romanen, i en vis prosaisk<sup>•</sup>) Forstand skal abstrahere fra Personligheden, eller at man fra et andet Standpunkt kunde med Rette gjøre Fordringer til den, som til stræng Speculation; men at Digteren først og freinmest maa selv tilkæmpe sig en dygtig Personlighed, og at det kun er denne saaledes døde og forklarede Personlighed, der bør og kan producere, ikke den mangekantede, jordiske, palpable. Hvor vanskeligt det er at tilkæmpe sig en saadan Personlighed, kan man ogsaa see deraf, at der i mange ellers dygtige Romaner, findes ligesom et Residuum af Forfatterens endelige Charakteer, der som en næsviis tredie Person, som et uopdragent Barn ofte snakker med paa upassende Steder. Anvende vi

<sup>\*)</sup> Saaledes som det er gaaet med Ordet •Upartiskhed•, der i vor lunkne Tid omtrent betegner det, som en Mand allerede forlængst har angivet som sit Standpunkt: hverken at være partisk eller upartisk.

salomoniske Pragt-Herlighed osv.] sml. Matthæus 6, 29.



nu dette paa Andersen, saa troe vi med Rette, ikke saa meget argumenterende af som apostropherende til den temmelig gængse Conversations-Dom, »det er altid Andersen, han er altid sig selv etc.«, at turde regne ham til den Classe af Roman-Digtere, der give en upoetisk Tilgift af deres egen blot phænomenologiske Personlighed, uden at vi derfor ville tillægge ham en saa stærk Villies-Determination i denne Henseende, at den forhindrede ham i ogsaa at streife over paa de doctrinaire Novellers Gebeet, dog ikke saaledes, at han skulde have en eller anden større Theorie, han vilde gjøre gjældende, men snarere, som ovenfor vilst, som en Forkjærlighed for og Overvurderen af visse enkelte Sætninger, der i et saa strængt Coelibat, som Forfatteren holder dem i, ikke have stort at sige. I hvor stærk Forstand Andersens Romaner saaledes staae i et forkeert Forhold til hans Person, vil man bedst overbevise sig om ved at reproducere det Total-Indtryk, hans Romaner efterlade sig. Vi mene ingenlunde, at det er forkeert, at det enkelte Individ gaaer under i Romanen; men dette maa blot være en poetisk Sandhed, ikke, som hos nogle Digtere, en Opdragelsens pia fraus, eller som hos Andersen en sidste Villie; vi fordre ingen-





plevede, og da man desuden i Andersens Romaner deels savner en constituerende Total-Overskuelse (en Livs-Anskuelse), deels løder atter og atter paa Situationer, Bemærkninger 2c., hvilke man el ikke kan nægte at være poetiske, men som dog hos Andersen tase som ufordøiede og som i poetisk Forstand (ikke saaledes i uercantilsk) ubenyttede, utilegnede, uaffiltrerede, saa kunde man ned Rette gjøre den Slutning tilbage, at Andersen selv ikke har i arste<sup>•</sup>) Potens levet poetisk-klart<sup>•\*</sup>), da det Poetiske i anden Poens ikke har vundet større Consolidation i det Hele, og ikke er nere udvadsket i det Enkelte; man kunde gjøre denne Slutning, iger jeg, uden at jeg derfor har gjort den eller vil gjøre den, men eg vil blot gjøre Andersen opmærksom paa, at dersom han paa n eller anden Maade skulde føle sig personligt (som bosiddende and i Kjøbenhavn) afficeret, Grunden da ikke ligger hos mig, men 108 Andersen, hvis Romaner staae i et saa physisk Forhold til um selv, at deres Tilblivelse ikke er saa meget at ansee for en roduktion som for en Amputation\*\*\*) af ham selv; og det veed

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Denne Note, som jeg her maa udbede mig en og anden Læsers Opmærksomhed for, er det mig en sand Fornøielse at udarbeide, da den indeholder Svar paa et Spørgsmaal, som ikkun nogenlunde opmærksomme Læsere kunne gjøre. Det kunde nemlig synes, at naar jeg her ikke i stærkere Udtryk omtaler Andersens første Potens, at jeg da kommer i Strid med min tidligere Yttring, at Andersen selv kunde blive en meget poetisk Person, naar han optoges i et Digt; men hertil maa jeg svare, at Grunden, hvorfor jeg ikke udtalte mig og umuligt kunde udtale mig nærmere om Andersens første Potens, var, fordi jeg kom til den fra hans anden; hvorimod saasnart jeg begynder med Andersen som Lyriker, jeg dog i mange Maader maa sige, at han kunde blive en meget god Figur i en Roman, idet Digteren da med sit Øie vilde skue det i hans Somnambule-Tilstand givne ham i mange Maader ubevidste Poetiske.

<sup>\*\*)</sup> Andersens første Potens maa snarere sammenlignes med de Blomster, hvor Han og Hun sidde paa een Stengel, hvilket som Gjennemgangsstadium er yderst nødvendigt, men ikke egner sig til Productioner i Roman- og Novelle-Faget, der kræver en dybere Eenhed og følgelig ogsan forudsætte en stærkere Kleftelse.

<sup>&</sup>lt;sup>660</sup>) Ligesom der nemlig gives Folk, der som Steen voxe ved udvortes Tilsætning, saaledes gives der Folk, der producere ved en udvortes Udstykken af det oprindelig Givne, saa at de enkelte Tanker efterhaanden tabes ligesom Tænder, blot efterladende et Hul, og der efter en Tids Forløb ikke bliver andet tilbage end en Gumlen paa Stumperne, en Tyggendrøv paa det Gamle, istedetfor en sand digterisk Production burde gjøre Digteren indefter friere, rigere, sikkrere. —



man jo nok, at om det saaledes Amputerede end er langt borte, føler man stundom uvilkaarligt en reen physisk Smerte deri.

Ville vi nu forfølge den af os paapegede Grundfeil hos Andersen igjennem de Consequentser, som frembyde sig, naar vi ikke saa meget see paa Hovedanlægget af Romanen, saaledes som vi nærmest have gjort det i det Foregaaende, men mere fæste Blikket pau Behandlingen af det Enkelte, Tekniken i det Hele, og ville vi bestræbe os for, saa godt som muligt at holde Middelveien i Eenheden af Consequentsen som saadan, der søger sit Beviis i Enkeltheder, og Enkeltheder, der optagne i Consequentsen derved forklares, san ville vi for det første bemærke: Andersen opfatter ved sin Modsætning eller ved et Andet. Som en større Manifestation af den samme Feil ville vi erindre om den hos Polittkerne saa hyppigt forekommende Forkjærlighed for Garantier, der, som Afløsning af en tidligere formeentlig Udtømmen af Gjenstanden ved et eneste stirrende Blik, og de der af flydende i Længden temmelig langweilige apokalyptiske Drømmerier, maaskee har noget Fristende, og som betinget ved Deeltagelse (uden imidlertid at fuldende Lobet) i en af en nyere Udvikling medført liv-



77 grændsede Ungdoms-Alder fixeret som saadan, men som den ud over alle Aldere, altsaa ogsaa ud over Ungdommen som saadan liggende livsfriske Sikkerhed i sig selv, vilde være det Ønskeligste med Hensyn til Novelle- og Roman-Digtningens Intensitæt, saaledes er det dertil svarende og i egentlig store Individualitæter momentant anskuelige Standpunkt, som det fyldige Præsens af Barndom, Ungdom og Manddom, det eneste qualificerede til at frembringe Digininger, hvori en heel Udvikling foregaaer. Staaer man ikke paa dette Standpunkt, saa kommer man paa en eller anden Maade til at lægge en bestemt Alder til Grund som Maalestok (hvilket naturligviis er urigtigt, da ingen Alder som saadan er den absolute, end ikke den man pleier at kalde Eens bedste Aar) og er saledes ikke istand til at give hver Alder Sit. Dette er nu ogsaa Tilfælde med Andersen. Vi ville tage et speciellere Exempel. Skal han skildre Barndommen, da træder der os ikke Repliquer imøde, der ligesom ere grebne ud af en heel barnlig Bevidsthed og beregnede efter det af os skildrede Høidepunkts Meridian; men det bliver ofte enten Barnagtigheder, ufordøiede Reminiscentser fra en enkelt concret Barnealder, eller, hvad vi her nærmest have for Øie, man taler som en Ældre om Livs-Indtrykket, og føier derpaa til i behørige Mellemrum, at man maa huske paa Barndommen, paa Barnephantasiens\*) store skabende Kraft, kort sagt man stiller en udvortes Garantie for Opfattelsens Rigtighed, man sætter en Sopran-Nøgle foran et Tenor-Partie. – Eller Andersen opfatter ved et Andet. Vi ville i denne Henseende dedicere

<sup>9</sup>) Cfr. de 6 første Capitler af Kun en Spillemand. Det er dog et Spørgsmaal, om man i den Forstand skal ophøre at være Barn, at man ikke længer kan glæde sig ved det Smaa, fordi man har seet det Større, hvilket sidste har en ubegrændset Relativitæt. Jeg smiler ad Barnet, fordi jeg har seet Alperne, men skulde da Mohammed ikke med samme Ret smile ad et voxent Menneske, der glæder sig over Alperne, da han havde været i den 7de Himmel. Eller udvikles ikke ved den Anskuelse en reen Materialisme? En anden Sag er det med det Spidsborgerlige; Feilen ligger ikke deri, at det som Barnet glæder sig ved det Smaa, men at det, uagtet en Modsætning er givet i Bevidstheden. nu holder fast ved den Sætning og glemmer derfor at nyde det Smaa: og denne sidste Side er netop Feilen.

de 6 første Capitler] som skildrer Heltens Barndom. Se f. Ex. I S. 18: Barnephantasien behøver jo kun at lade ridse med en Pind i Jorden, for at skabe sig et Slot med Sale og Gange; I S. 15: men for Barnephantasien laae heri en Rigdom osv.



78

Efterstaaende til den almindelige Yttring, sat Andersen altid skal anstille Sammenligninger«. En Sammenligning har naturligviis kun sin Betydning, forsaavidt som den fører tilbage til en dybere Forstaacn af det, for hvis Skyld den traadte frem. Paa anden Maade ender den med at overfylde vor Hukommelse og at efterlade et totalt Deficit for Anskuelsen; thi hvad enten jeg siger, at en By f. Ex. her er ligesom en By i Italien, som jeg ikke kjender; eller at en By i Italien er som en By i Danmark, uden nærmere at betegne dem, saa er jeg derved slet ikke bleven klogere, undtagen forsaavidt jeg, anlediget ved at Forfatteren nævner dem, nu maaskee paa Grund af mit Kjendskab til dem og ved Hjælp af mit eget Digter-Talent seer mig istand til at overtage Digterens Partes og poetisk at udmale for mig et Billede af deres Eiendommeligheder. At anfore Exempel herpaa anseer jeg for unyttigt, - det er en Nemhed, som tidligere har yttret sig i Literaturen ved f. Ex. at hetegne samtidige Digtere og Skribenter med Navne fra den classiske Oldtid i den Tanke derved at have betegnet dem i deres Eiendommelighed. Kun det vil jeg tilføie, at Grunden er den, at Andersen, da han oversprang sit Epos, ogsaa oversprang den til



deprimerende Omstændighed, en enkelt lille Ydmygelse endogsaa da naar Omgivelserne tilsmile En mest, den Kraft, han tillægger disse til at kunne undertrykke endogsaa det sande Genie, hvad jo, for at blive ved >Kun en Spillemand«, Christian virkelig er\*), hvilket indeholder en Miskjendelse af Geniets Magt og dets Forhold til ugunstige Omstændigheder (thi Geniet er ikke en Praas. der gaaer ud for en Vind, men en Ildebrand, som Stormen blot udæsker.) og har sin Grund i at Andersen ikke fremstiller et Genie i dets Kamp, men snarere et Flæb, om hvilket der forsikkres, at det er et Genie, og som kun har det tilfælleds med et Genie, at det lider en Smule Gjenvordigheder, som det vel at mærke endog ligger under for - som ogsaa i at tillægge en enkelt tilfældig Begvenhed en paa Anelse svanger Betydning for hele Livet, Noget som vel kan hænde dette eller hiint virkelig begavede Individ i sin Udvikling, idet det med en sygelig Irritabilitæt og uden Overstuelse af sin Gang, fristes til at tillægge en tilfældig Begivenhed for meget; Noget, som derfor ogsaa kan have sin Betydning i den poetiske Frembringelse, og som i Conjunctiv vel kan være sandt, men bliver usandt i Indicativ, idet det da ikke lader sig bringe i Harmonie med den egentlig poetisk-rectificerede Anelse, der, netop i Sikkerheden af at have det Hele, aldrig kan komme til at forsee sig paa det Enkelte.

Inden jeg imidlertid gaaer over til den speciellere Omtale af Kun en Spillemand, maa jeg udbede mig Læsernes Opmærksombed for en Rubrik endnu, den jeg helst vilde overskrive: Andersens Tilfældigheder, ikke som om jo ogsaa de to foregaaende Afveie, fra et almindeligere æsthetisk Standpunkt iagttagne, maae vise sig som Tilfældigheder, men fordi disse staae i et saa væsentligt Forhold til hele Andersens Stade, at de bedst lade sig opfatte i dette Forhold, og derved ogsaa afgive den behorige Relativitæt, indenfor hvilken jeg vel med Rette som Tilfældigheder vil kunne beskrive den hele Underskov af forstyrrende Bemærkninger, der for den blot nogenlunde opmærksomme Læser af Andersens Romaner gjør Veien i dem ufremkommelig, siger og skriver ufremkommelig: idet det gaaer med Andersens Romaner som med andre

<sup>\*) 1,156.</sup> 

<sup>1,156]</sup> skildres den Opmuntring, det er for Helten, at en Skøge kalder ham et Geni, der nok vil komme frem. Han havde ogsaa den samme Forvisning derom, som ethvert andet sandt Genie, der lægger sin Skjæbne i en formuende Mands eller Qvindes Haand, og disse have som oftest Forstand til at vurdere – omtrent som hun havde det!.



Fabrik-Produkter, at de for de mikroskopiske lagttagelser ikke vinde, men bestandig tabe. Jeg sigter ikke herved til, hvad man strikte kunde kalde Episoder; thi dette Punkt har været Gjenstand for Andres Drøftelse og behøver altsaa ikke videre at omtales, og er paa sit Sted i det Foregaaende bleven berørt; jeg sigter ikke herved til, hvad man og kunde henregne til Episoder, en Opstilling af en eller anden Enkelthed, blot for at forhale Tiden, som det synes, da denne ligesaa lidet træder i nogetsomhelst dybere organisk Forhold til Hoved-Personen, som den ogsaa\*) er blottet for al elastisk Kraft til, ligesom i et Nu ved et Tryk paa den skjulte Fiæder, at staae for os, og desaarsag blot har det Ubehagelige, at man uvilkaarlig kommer til at tænke paa en hemmelig Protokol af Døgn-lagttagelser; - men til den - ved Digteren Andersens Misforhold til sin Person og til det for en Roman-Digter nødvendige Fond af Kundskaber – betingede Usikkerhed, betingede Rysten paa Haanden, som gjør, at hans Pen ikke blot slaaer Klatter, men ogsaa slaaer Sladder, og som udmærker hans Stiil i den Grad, at den derved bliver vanskelig at eftergjøre. Og uagtet jeg nu, idet jeg overskuer den sig frembydende Masse, føler mig



Navn, erindre om, at Grunden hvorfor jeg kalder den tilfældig. ingenlunde er, fordi den er væsentlig forskjellig fra hans øvrige Anskuelse, men fordi jeg nærmest her har med de Yttringer af den at gjøre, der gribe forstyrrende ind i Fremstillingen af det Enkelte. og som vel derfor ogsaa gjerne havde kunnet været undgaaede, om man end nok saa meget deelte Andersens Misfornøielse, ja som formodentlig Andersen selv vil erkjende for tilfældige. For at betegne hans Misfornøielse med Verden i disse dens tilfældige Yttringer veed jeg ikke andet Udtryk end: underløben Harme. Langtfra nemlig, som den egentlig talentfulde Roman-Digter formaaer det, midt i Fortællingens Løb ved en eneste oblique Yttring ligesom at erindre Læseren saa stærk om en eller anden Person i Romanen, at denne nu pludselig staaer paany lyslevende for ham og maaskee tydeligere end nogensinde før, kort sagt, af et eneste Ribbeen at skabe os hele Individet, kan Andersen ikke sikkre sig for, at endog da, naar han selv indfører en Anden talende, hvor det da gjaldt om væsentligt at holde sig inde i denne Andens Charakteer, at denne hans underløbne Harme mod Verden pludselig understryger den enkelte Yttring og giver den et Anstrøg af hans den poetiske Person aldeles uvedkommende Misfornøielse med Verden. Dog denne Art af tilfældig Stemning hænger nærmere sammen med hans hele ovrige Anskuelse end den. vi nu skulle gaae over til at beskrive, og som, saa synes det mig, er saa curieus, at jeg blot vilde ønske, at det maa lykkes mig at fremstille den saa heel og holden, at den fra min Haand kunde ligge færdig til Optagelse i et eller andet psychologisk Kunstcabinet. Det hænder nemlig ikke een, men mange Gange, at Andersen i Fortællingens Løb taber sin poetiske Ligevægt, og derved taber sine poetiske Figurer ud af sin digteriske Skaberhaand, saaledes at disse endog contraponere sig lige overfor ham i en real Existents, ligesaa fuldgyldig som hans egen. Derved fremkommer au et besynderligt Forhold. Disse Individer, som saaledes i ethvert saadant Øieblik ophøre at være blot digteriske Figurer, træder han nu i Rapport til som til andre Væsener paa denne vor Jord. Deels nemlig fatter han en aldeles jordisk Kjærlighed til et eller andet Individ, hvilket vel i de fleste Tilfælde er hans Helt, men som han nu snarere behandler som en Client, han interesserer sig for og ved enhver Leilighed søger at faae pousseret i Verden - ligesom ogsaa enhver, som det synes Andersen, Mangel\*)

 <sup>\*) •</sup>Kun en Spillemand• 1,150, hvor Christian første Gang kommer paa Dandseboden; det hedder: •med Hatten i Haanden hilsede han høfligt til alle Sider.
 XIII.

paa pligtskyldig Opmærksomhed, endog i Tilfælde, hvor Opmærksomheden er saa langt fra at være pligtskyldig, at den endog vilde være urimelig, gaaer paa Grund af den Andersen som Digter betroede Magtfuldkommenhed (til at gjøre hvad han vil) ikke ustraffet hen — deels bliver han i høi Grad opbragt<sup>\*</sup>) paa andre Personer,

Ingen lagde Mærke dertil«. Det er endda ikke saa underligt (naar en Skibedreng kommer ind blandt Matroser paa en Dandsebod, er han maaske snarere udsat for at blive kastet paa Døren og for saavidt kan den lille Christian være glad over, at man ei bemærkede ham); langt underligere er det, at Læseren bliver gjort opmærksom derpaa, og det endda ikke gjennen Christians Mund, det lod sig endda høre, thi han er nu engang et forfængelig\* Skrog; men det er Andersen, der selv gjør Bemærkningen, og som førmodentlig ønskede, at Folkene paa Dandseboden strax skulde einet det store Genie. – 1,156. Han besøger Steffen-Karreet, og idet han skal gnae bort straadte et Par andre Jomfruer ind fra Sideværelset, de vare let klædte, eom hun, og de hørte Historien og loe, og saa med dumme Øine paa Drengen.-Jeg vil ikke tale om, at jeg er bange for, at vi alle komme til at see med ligesaa dumme Øine paa Christian, naar hele Historien er forbi, saafremt man ved dumme Øine forstaaer Øine, som ikke kan see, at Christian var et



der forekomme i hans Romaner, taler saa djærvt imod dem, at man skulde troe, at det var ham om at gjøre at tilintetgjøre deres borgerlige Velvære i den Verden, hvor Andersen selv hører hjemme, men hvor de slet Intet have at bestille. Inden jeg gaaer over til at beskrive det andet Misforhold, som jeg vil betegne som tilfældig Viden, vil jeg gjøre opmærksom paa, at der gives et Stadium af Tilfældigheder, som maaskee passende kunde danne Overgangen fra det Foregaaende, det er: tilfældige Idee-Associationer\*), idet disse saavel kunne opfattes fra Personlighedens Side, idet denne sees som den, der ikke har Magt over sine Tanker, deels fra Tanke-Gjenstandens Side, idet denne sees som den, der paa en oprorsk Maade behersker Personen. Herfra kunne vi nu gaae over til at omtale hans tilfældige Viden. Den Masse af Kundskaber nemlig, som Andersen efterhaanden har erhvervet sig, har lidt efter lidt sammenrottet sig mod ham og begyndt paa en Revolution. hvilket har givet Anledning til, at Andersen har maattet istedenfor fra sit Digterstade at bestemme, hvad der skal med eller ikke, indrømme denne en raadgivende Stemme, hvilket denne naturligviis blot har anseet som Initiativet til at constituere sig selv som den souveraine Magt og gjøre Andersen til sin Befuldmægtigede, som efter Ordre anbringer dens enkelte Bestanddele paa Prent. Som bekjendt deler Andersen gjerne sine Romaner i Capitler, og ethvert saadant har gjerne et Motto. Vil man nu end ikke dele min Anskuelse, at et Motto enten ved sin musicalske Magt. hvilket det til en vis Grad godt kan have uden at være

•~1

<sup>\*</sup> F. Ex. 2,113 .Hendes (Naomis) fine Fingre vendte Bladene i en Bog .... Var det Balles Lærebog eller Psalmebogen, den nye, forbedrede Udgave, hvoraf prosaiske Hænder har plukket Poesiens duftende Blade?. denne sidste Bemærkning er jo Situationen aldeles uvedkommende, og fremkaldt derved, at Andersen, idet han nævner Psalmebogen, derved kommer til at tænke paa den Mangfoldighed af Spørgsmaale, der i den Anledning har været i Bevægelse her hjemme. Cfr. 3,16. .Men for Naomi klang det som Suk og Spot, det var den kolde Luftning fra Spiegelbergs fugtige Fængsler, det var den trykkende Hede fra Venedigs Blykamre. Her gaaer Ideeassociationen ikke igjennem Situationen, men motiveres ved den Omstændighed, at Andersen Paginaet iforveien har nævnet Silvio Pellico: le mie Prigioni. 20. 20.

Mangfoldighed af Spørgsmaale] den evangelisk-christelige Psalmebog var i 30rne Gjenstand for Angreb fra grundtvigiansk Side (f. Ex. Nordisk Kirke-Tidende 1833 Sp. 90 ff., 100 ff., 122 ff.). le mie Prigionij •Mine Fængsler•, en bekjendt Bog af den italienske Patriot Silvio Pellico, hvori Fæstningen Spiegelberg og Blykamrene i Dogepaladset skildres. Andersen citerer den II S. 15.



84

Vers, hør ligesom præludere og derved sætte Læserne i en bestemt Stemning, i den Rhythmus, hvori Afsnittet er skrevet (dette er da, forsaavidt Mottoet er et Vers, det Vaudevilleagtige derved); eller det bør paa en pikant Maade træde i Forhold til hele Afsnittet og ikke danne en Ord-Vittighed med et enkelt i hele Capitlet forekommende Udtryk, eller et fadt almindeligt Udsagn om det, som Capitlet indeholder, - saa vil man dog vist indrømme mig, at der horer temmelig megen Smag, en hoi Grad af Inderlighed i sin Gjenstand og i Stemningens Temperatur til at vælge et Motto, der bliver lidt mere end et intetsigende Udraabstegn eller en Figur, som den Lægerne pleie at skrive over deres Recepter. Disse Egenskaber er nu Andersen ikke i Besiddelse af. Ved lang Syslen med Digteriet staaer naturligviis en stor Mængde af loci communes, af Smaa-Vers 2c. til hans Disposition, som han nu, ledet af en ganske los og udvortes Idecassociation, anvender paa bedste Maade, og den eneste Lov, jeg har kunnet spore, er den, at tage behørigt Hensyn til Digtere af Anden-, Tredie- og Saavidere-Rang. Efter Mottoet begynder Fortællingen; men den gode gamle Skik, som dog efterhaanden ved det mundtlige Foredrag er gaaet af Brug, at tilfældige Grundighed<sup>•</sup>). De enkelte historiske, geographiske, statistiske Data, de enkelte Fragmenter af grundig Viden faae naturligviis, naar de ikke holdes i Ave og opdrages i Herrens Frygt, saa store Tanker om sig selv, at de ikke længere ville lade sig bruge, men være Selbstzweck, og desaarsag uden Hensyn til, om de passe i Sammenhænget eller ikke, træde op med Fordring paa absolut Gyldighed, træde op som Sandheder, man aldrig kan sige for tidt og derfor aldrig kan sige paa urette Sted.

Vi kunne nu som et Annex til det Udviklede føie en speciel Omtale af >Kun en Spillemand«, der naturligviis væsenlig vil holde sig indenfor det ved det Foregaaende affurede Territorium, og indenfor det, ikke ved en arbitrair-pavelig, men ved den i Begrebet selv givne vel usynlige, men derfor desto virkeligere Demarcations-Linie begrændsede Spørgsmaal om det Poetisk-Sande; og det er kun for et Syns Skyld, at vi ville anlægge et lille Udenværk til at holde Øie med et Detachement af Fjender, som dog egentlig ikke ere Fjender, da de i slet Intet ere enige med os, men som snarere

# Deisme. Theisme

#### Atheisme, Pantheisme. - ·

cfr. 3.86 om Frankrigs religieuse Tilstand: »Paris har for Oieblikket ingen Religion. de have glemt Madonna, ja næsten Faderen og Sønnen, Aanden er den ene herskende. Ingen Munk seer Du paa Gaden, ingen Procession; fra Scenen selv prædike Digterne Protestantisme. (?). - Cfr. hele Naomis Reise. 2c.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Cfr. 1,114. Dernede svømmede Skyernes Billede, dernede fløi Fuglen med udbredte Vinger, netop saa dybt, som den svævede over Vandspeilet. Det er Christian, der vogter Gjæs og sidder og phantaserer, og midt i Drengens Phantasie kommer nu den Sætning: netop saa dybt 2c. Hermed kan sammenlignes hele hans Undersøgelse om Naomis religieuse Tilstand. 2,119. Hos hende begyndte den straussiske Fordunstning, som opløser Alt Historisk i Myther. Der udviklede sig hos hende en Anskuelse i Religionssager, som den, der i vor Tid begynder at udtale sig hos Enkelte i Tydskland, en Art Fritænkeri . . .« 2,129 »i religieus Henseende var hendes Anskuelse hverken ascetisk eller hellenistisk, snarere var hun en forudflyvende Partiegængerske for det unge Tydsklande; denne hele Undersøgelse erindrer om en Retssag, hvor der blev Spørgsmaal om, hvorledes det i religieus Henseende stod sig med Inquisiten, i hvilken Anledning nogle tilkaldte Landsbypræster udtømte med stor Grundighed deres hele Skole-Viisdom om:

svævede over Andersen: svævede høit over. Hos hende begyndtel Andersen: . . . begyndte hos hende. som den, der] Andersen: som den. hellenistisk] Andersen: hellenisk. for det unge] Andersen: af det unge Naomis Reise] III S. 57 ff.

maae ansees for nogle intetstedshjemmehavende Snakkere, der formodentlig ikke ville undlade at bemærke, at det vel gjerne kan være sandt, hvad jeg siger, men at deraf ingenlunde følger, at det Andersenske er usandt, og som vist endnu høiere ville gjentage den samme Paastand, naar Spørgsmaalet bliver om Forholdet mellem det Poetisk-Sande og det Historisk-Sande, og bringe Andersen i den Forlegenhed enten at maatte paastaac, at det er en historiskvirkelig Begivenhed, han fortæller, hvorved det hele Standpunkt blev forrykket, eller søge at vindicere Fortællingen sin Betydning som poetisk Sandhed ligeover for den Anskuelse, at den er poetisk usand. Spørgsmaalet bliver da nærmest her, om Hoved-Personen af Forfatteren virkelig er fremstillet som et Genie, og dernæst, om der da er opdrevet tilstrækkelige Momenter til at bevirke dets Fortabelse, og om nu endog det sidste Punkt var oplyst, saa kommer dog det Spørgsmaal igjen, om da det paagjældende Individ virkelig var et Genie; thi man kan jo dog ikke nægte, at den Forestilling, at Geniet maa seire, er ligesom et Arvegods fra en foregaaende bedre Tilværelse, som, frarøvet Menneskeslægten, nødvendigviis maa nedstyrte denne i Modløshed. Da nu den egentlige Hovedperson ligger for os i hele sin Udvikling, san var det ønskeligt,



hedder den usynlige Haand, som omformer Grundstoffet i dets Udvikling.

Medens Billedhuggeren former det bløde Leer, fatte vi ikke strax, hvilket Værk der vil skabes. Det kræver Tid og Arbeide, for Gipsafstøbningen fremstaaer, og efter denne ved Meiselens Slag Marmoret lever op! hvormeget vanskeligere da at slutte sig fra Mennesket som Barn til dets Udvikling og Skjæbne som Mand. Vi see her den fattige Dreng i Svendborg; Instinktet i ham og lødvirkningen udenfra pege som Magnetnaalen kun i to Retninger, binanden aldeles modsatte. Han maa enten blive en sjelden Kunstner eller et usselt, forvirret Væsen. Omgivningens Blomstersløv indvirker allerede med Duft og Farve.

Tonernes Gud kyssede ham alt paa Vuggen, mon vel Tidsgudindernes Sang bringe Begeistring eller Vanvid? Mellem Begge er Grændsen kun en tynd Væg. Skal han maaskee vække Tusinders Beundring, eller maaskee i den usle Kro, med Violinen under Armen, som gammel Mand spille for den vilde, raae Ungdom, spottes som en halv Taabelig med sine Drømme, han hvis Sjæl usynligt fik Tonernes Daab.

»Om Hertugen af Reichstadt veed man, at han var dødfødt; forgjæves anvendte man alle Midler for at faae ham til Live; da lordnede de hundrede Kanonskud, han aabnede Øinene, Pulsen slog. Det var den store Keisers Søn, derfor fik Verden dette at høre; Ingen veed derimod det beslægtede med Armodens Barn; ogsaa han var et Liig, et nyfødt Liig. alt lagt hen paa Bordet ved den sønderslagne Rude; da klang Fløiter og Violiner udenfor, hvor omvandrende Musikanter spillede; en Qvindestemme lød veemodigt stærkt, og den Lille slog Øinene op, rørte den lille Haand. Mon det var Tonerne, som drev Sjælen tilbage for at virke her paa Jorden, eller kun Tilfældet, dette Fornuftmenneskets salomoniske Sværd?

>En sjelden Kunstner maatte han blive, eller et sølle Skrog, en Spurv med Bogguld paa Vingerne, hvem de andre Spurve derfor hugge til Blods. Og om han nu blev det? Hvad Trøst er der for ham? Hvad Trøst for en Menneskehed med Stolthed i Hjertet? Den udslettes og glemmes som Sneeflokken, der falder i den rivende Strøm, kun en Enkelts Værk og Navn gaaer over i nye Aarhundreder. Misundelsesværdige Lod! men kommende Glæder

I Citatet er der foruden uvæsenlige Afvigelser i Interpunctionen følgende Unøjagtigheder: pegel peger, bringel bringer, faae ham til Livel bringe ham til Live, veemodigt stærkt] veemodigt, stærkt, rivendel rindende.

kunne vente os i vor nye Tilværelse, hvor hans Berømmelses Lykke da staaer langt borte i en Verden, han ikke kan fremtræde i, ikke tage Deel i. Hvad gjør det, hvor høit vi staae, kun at vi staae godt! det er Verdens Tryllesang, det er den store Menneskebølges dønende Selvtrøst, idet den vælter frem mod Evighedskysten.

Man kan paa Granstammens Knuder see, i hvor mange Aar Træet har voxet, et Menneskeliv har ogsaa sine synlige Led. Et vigtigt Overgangspunkt, et Slags Hovedmoment i Christians Barndom dannede denne Sommer ved Bekjendtskabet med Naomi, Musikunderviisningen og Besøget paa Thorseng<sup>•</sup>).«

Vi ville nu for et Oieblik overskue det Foregaaende. Født i trange Kaar af fattige Forældre havde Christian — i sin Fader en Mand, saaledes som han oftere findes blandt Almuen, med en Deel naturlig Poesie, som imidlertid blot havde fundet nogenlunde Tilfredsstillelse ved en i tidligere Tid foretagen Reise i fremmede Lande, og sikkret sig en Smule Husvalelse ved Erindringen derom, indtil denne igjen overvældede ham og rev ham paany paa Reiser — en Mand, efter Andersens Fremstilling, med saa dybe uforklarlige poetiske Længsler at han til Skildringen af ham behaver i



Musik havde den vistnok pikante, for Verden skjulte Synders hemmelighedsfulde Resonantsbund, som den barnlige Uskyld har en ligesaa instinktagtig Takt som Gru for. Forsaavidt er der endnu ikke indtraadt Noget, som røber et blot nogenlunde Anlæg for Musik. I Selskab med Gudfaderen foretager han imidlertid en lille Reise, paa hvilken han rigtignok paa en besynderlig Maade kommer i et særegent Misforhold til det Musicalske, ved at see sig anbragt i et Klokketaarn i Nichen ved Lydhullet. Dog denne Begivenhed, der maaskee kunde synes En og Anden at indeholde et ret betydningsfuldt Vink for hele hans Fremtid, opfatter Andersen med Hensyn til den skadelige Indflydelse paa hans Helbred, den havde, og her ere vi da ved et af Hovedhjulene: >de ulyksalige Krampetilfælde, der dog tillige tillægges den Fortjeneste, at gjøre hans Øre mere aabent for Tonernes Sprog.« Føie vi nu anticipando det egentlige Hovedmoment i Christians Charakteer til: en ubeskrivelig Forfængelighed, saa vil dog vist Enhver tilstaae mig, at ulyksalige Krampetilfælde, og hvad jeg vilde kalde en ligesaa ulyksalig Forfængelighed endnu ikke er nok til at constituere det Dilemma, at han enten maatte blive en stor Kunstner eller et sølle Skrog, eller til at sætte saa langtfra hentede og saa høittravende Betragtninger i Bevægelse, som de, der findes 2 D. p. 20 i Anledning af Grevens Yttring om at Geniet maa bane sig selv Vei, idet han til Opmuntring giver ham en Rigsbankdaler: »Det var de Icarus-Vinger, han bandt paa Geniets Skuldre, dristigt formede Vinger, men af Bly. Ordene vare jo dog et gammelt Thema, som fra Slægt til Slægt tonede for Kunstnerens Øre og vil med Variationer klinge i Aartusinder, saa længe Verden er den samme, som da den gav Socrates Gift og Christus en Tornekrone.« Andersen skulde dog have sat et sans comparaison til for at undgaae at blive blasphemisk. Et »sølle Skrog« maatte han blive, fordi han var det. Udtrykket selv forekommer os meget betegnende, idet vi ved Skrog nærmest tænke paa >de ulykkelige Krampetilfælde, og ved sølle nærmest paa hans ubeskrivelige Forfængelighed. Noget af det, der mest pleier at udmærke Geniet og give det sin Overvægt over Verden, er Stolthed, som pleier at blive stærkere i Modgang, som derfor ogsaa ofte formaaer at holde Individet opreist. Hos Christian er derimod Alt Forfængelighed.

<sup>•</sup>de ulyksalige Krampetilfælde•] I S. 62, 65, sml. I S. 59. •gjøre hans Ore osv.] I S. 62: Altsom Nærverne bleve pirreligere, blev Øret mere aabnet for Tonernes Sprog. Det ulykkelige Krampetilfælde vendte oftere tilbage og efterlod• osv. anticipando foregribende (se nedenfor S. 90).



90

Det, det kommer ham an paa, er at henlede Opmærksomheden paa sig, at blive beundret, ja han tager endog til Takke med en Hyldest, som han dog i Grunden veed skjuler Spot i sig, naar han blot kan nyde den et Øieblik. Hans Forfængelighed viser sig ogsaa i hans Forhold til Luzie og Naomi. Imod den første, denne tilbageholdne, beskedne Pige, behager han sig i at lade al sin Forfængelighed udtale sig i stortalende Drømmerier, udtømmer sig i Beundring over sig selv som Joseph i dennes skjønne Forhold til sine Brødre - mod Naomi, denne stolte, men unægtelig poetiske Pige, som er den egentlige Gjenstand for hans Kjærlighed, som han oftere kommer i Berøring med, teer han sig saa ængstelig (saa forfængelig i modsat Retning), ikke fordi hun er ham aandelig overlegen, nei, fordi hun er den fornemme Dame, som omgives af Livré-Tjenere; han ryster, naar han nærmer sig hende, som et Æspeløv. Og sec vi ham endelig i det betydningsfulde Øieblik, da Naomi har gjort Alt for at bevæge ham til et afgjørende Skridt, da hele Livets Landskab bag ved ham er afbrændt ligefra Jødens Huus til hans Stedfaders, da Naomi selv tager forklædt til Hest ud for at tage Afsked med ham - see vi ham da som et sølle Skrog« blive hjemme, saa forundres vi vist over, at der nogen-

sidste Gang have hort Noget om Christian, lader nu Forfatteren ham træde op for os som en stakkels Spillemand, der om Sondagen spiser hos Luzie og hendes Mand, Skolelæreren dersteds, som endnu tænker paa Naomi og samler Penge for engang at bjælpe hende, hvis hendes Flugt med Ladislaus skulde have styrtet hende i Ulykke, kort sagt vi finde et Menneske, som søger, saa godt han kan, at trøste sig over Skuffelsen af utidige Forventninger; men vist nok er det, at der aldeles ikke er Noget i ham, som tyder hen paa et fordums Genie; man erfarer ikke engang Noget om hans Spil; vist nok er det, betræffende hans Hændelsers hele Skare, at hverken nogen enkelt eller alle tilhobe vilde have været istand til at knække et blot nogenlunde Genie. Vi erfare, at han hører til de Hellige. At gjøre ham til Een af dem er ingen Kunst, dertil behøver Andersen blot Papir og Pen, og det er jo næsten blevet til et Sprichwort at blive shellig,« naar man ikke kan tage sig i Verden. At anskueliggjøre, hvorledes han kunde blive det, og det Symptom, som laa ham nærmest, har Andersen fritaget sig for, han er overhovedet bedre skikket til at fare afsted i en Diligence og besee Europa, end til at skue ind i Hjerternes Historie. Føie vi nu hertil, at Andersen lader det gaae Faderen omtrent som Sønnen, idet han, modificerende et gammelt Kneb, naar man ikke kan paa en skikkelig Maade blive af med en eller anden Person, da at putte ham i et Kloster paa en ret besynderlig Maade, lader ham gaae i Kloster, dog ikke for der at finde Trøst for feilslagne Forhaabninger, Hvile for sin Sjæl, saaledes som Middelalderens Dybsind forestillede sig det, og det er saa vist, som jeg skriver dette, at det er Sagnet om Venusbjerget, der altid har Klostret i Baggrunden, der har forledet Andersen men af Frygt for ellers at komme til at sulte ihjel (3,65) et nyt og meget poetisk Motiv til at blive Catholik; føie vi hertil at Gudfaderen hænger sig, saa kan vi med temmelig Ret sige, at den hele Familie kommer paa en unaturlig Maade af Dage. Forfatteren af disse Linier er derimod saa heldig, saa troer han, her paa en naturlig Maade at kunne ende sin Omtale af »Kun en Spillemand,« forsaavidt den skulde skee, og forsaavidt den kun kunde skee fra det i det Foregaaende givne Standpunkt. -

Hvad jeg til Slutning har at sige, foranlediget ved det vistnok i det Hele taget som factisk indrømmede Misforhold mellem en æsende og en critiserende Verdens Dom over Andersen, forsaavidt

Venusbjerget] se ovenfor S. 88. Gudfaderen hænger sig] 1 S. 129.



dette ogsaa har gjentaget sig i min Bevidsthed, da vilde jeg ønske, at det maa lykkes mig herom at tale ligesaa personligt, som jeg har sogt at holde det Foregaaende frit for ethvert obliquet Forhold til min Personlighed. Idet jeg nemlig reproducerer det første Stadium, levendegjøres Erindringen om en Mangfoldighed af poetiske Stemninger, som ethvert digterisk Liv, endogsaa det mest uklare, og i en vis Forstand dette maaskee mest, maa være gjennemflettet med, og idet jeg endnu en Gang søger at fastholde hver enkelt, fortrænger den ene den anden saa stærkt, at Totalitæten af dem samler sig ligesom til Afsked i en eneste Concentration, i et Nærværende, der dog i samme Øieblik føler i sig Nødvendigheden af at blive et Forbigangent, og derved fremkalder et vist veemodigt Smiil hos mig, idet jeg betragter dem, en Taknemlighedsfølelse, idet jeg erindrer mig den Mand, hvem jeg skylder det Hele, en Følelse, som jeg hellere ønskede at hvidske Andersen i Øret end betroe til Papiret, ikke som om det noget Øieblik har været Andet for mig end en Glæde at kunne yde ham, hvad han har Ret til, og som fornemmelig i vor Tid Enhver, der endnu føler lidt for Poesien i den ecclesia pressa, i hvilken vi leve, næsten maa fristes





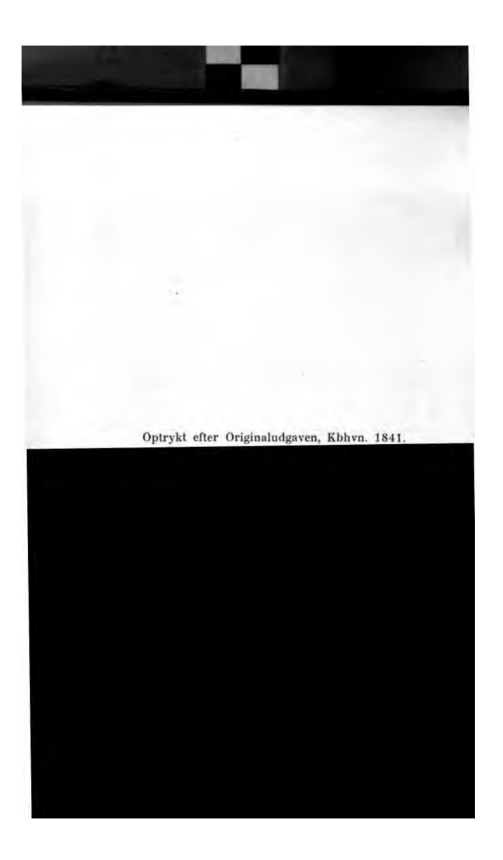
# OM BEGREBET IRONI.

UDGIVET AF

J. L. HEIBERG.

.

.





# BEGREBET IRONI

# MED STADIGT HENSYN TIL SOCRATES.

٨F

# S. A. KIERKEGAARD.

άλλά δη ώδ' έχει: άν τέ τις είς χολυμβήθραν σμιχράν έμπέση άν τε είς το μέγιστον πέλαγος μέσον, δμως γε νει ούδεν ήττον. Πάνυ μεν ούν. Ούχουν καί ήμιν νευστέον χαί πειρατέον σώζεσθαι έχ τοῦ λόγου, ήτοι δελφινά τιν' έλπίζοντας ήμας άπολαβειν άν ή τινα άλλην άπορον σωτηρίαν.

De republica L. 5 § 453 D.

### KJØBENHAVN.

\_\_\_\_\_

### PAA BOGHANDLER P. G. PHILIPSENS FORLAG.

TRYKT I BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.

## 1841.

I de som Disputats benyttede Exemplarer staar der paa Titelbladet: Udgivet for Magistergraden ' af : S. A. Kierkegaard, theologisk Candidat. Det græske Citat mangler.  $d\lambda\lambda \dot{a}$  osv. Men Forholdet er jo dette: hvad enten man kastes i et lille Bassin eller midt ud i det største Hav, saa svømmer man det ene Sted som det andet. – Javel. – Altsaa maa ogsaa vi svømme og forsoge at bjerge os iland fra Undersøgelsen enten i Haab om, at en Delphin nok vil tage os op (som det efter Sagnet gik med Arion), eller om en anden vidunderlig Frelse (Platon, Staten, 5. Bog 453 D, Cap. 4).

Disseriationem hanc inauguralem Philosophorum in Universitate | Hauniensi Ordo dignam censuit, quæ una cum thesibus adjectis rite | defensa auctori gradum Magisterii artium acquirat. Dabam d. XVI Julii MDCCCLI. F. C. Sibbern,



# THESES,

# DISSERTATIONI DANICÆ DE NOTIONE IRONLÆ ANNEX/E

QUAS

AD JURA MAGISTRI ARTIUM IN UNIVERSITATE HAFNIENSI RITE OBTINENDA DIE XXIX SEPTEMB.

# **HORA 10**.

PUBLICO COLLOQUIO DEFENDERE CONABITUR.

SEVERINUS AABYE KIERKEGAARD, THEOL. CAND.

#### MDCCCLXI.

Theses osv.] Theses føjede til den paa Dansk skrevne Afhandling om Be-Jebet Ironi, hvilken Søren Aabye Kierkegaard, theologisk Candidat, den 29. Sept.

 <sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 10 vil søge at forsvare ved en offenlig Forhandling for paa tilbørlig Maade
 <sup>31</sup> upnaa Magistergraden ved Kjøbenhavns Universitet. 1861.
 MDCCCLXI er en Trykfejl for MDCCCXLI o: 1841. Efter 10 og conabitur burde
 <sup>32</sup> intet Punktum staa. XXIX og hora 10. er tilføjet med Blæk. Dette Titelblad
 <sup>34</sup> avelsom de følgende Theses mangler i de Exemplarer, der kom i Boghandlen. XIII. 7



## THESES.

,

- I. Similitudo Christum inter et Socratem in dissimilitudine præcipue est posita.
- II. Xenophonticus Socrates in utilitate inculcanda subsistit, nunquam empiriam egreditur nunquam ad ideam pervenit.
- III. Si quis comparationem inter Xenophontem et Platonem instituerit, inveniet, alterum nimium de Socrate detraxise, alterum nimium eum evexise, neutrum verum invenisse.
- IV. Forma interrogationis, quam adhibuit Plato, refert negativum illud, quod est apud Hegelium.
- V. Apolagia Socratis, quam exhibuit Plato aut spuria est, aut tota ironice explicanda.
- VI. Socrates non solum ironia usus est, sed adeo fuit ironiæ deditus, ut ipse illi succumberet.
- VII. Aristophanes in Socrate depingendo proxime ad verum accessit.

#### Theses.

- 1. Ligheden mellem Socrates og Christus bestaar væsenligt i Uligheden.
- II. Den Xenophontiske Socrates bliver staaende ved at indprente det nyttige, han overskrider aldrig Erfaringen, naar aldrig til Ideen.
- III. Naar man anstiller en Sammenligning mellem Xenophon og Platon, vil man finde, at den ene har taget for meget fra Socrates, den anden hævet ham for højt, ingen af dem truffet Sandheden. (detraxise og evexise er Trykfejl for detraxisse og evexisse).
- IV. Sporgeformen, som Platon har anvendt, svarer til det Negative hos Hegel.
- V. Socrates' Apologi, saaledes som Platon har givet den, er enten uægte eller helt at opfatte ironisk. (Apolagia Trykfejl for Apologia; efter Plato burde der staa Komma).
- VI. Socrates har ikke blot benyttet Ironi, men været i den Grad hengiven til Ironi, at han selv laa under for den.
- VIL Aristophanes er i sin Skildring af Socrates kommet Sandheden meget nær.

7\*



- 100
- VIII. Ironia, ut infinita et absoluta negativitas, est levissima et maxime exigua subjectivitatis significatio.
  - IX. Socrates omnes æquales ex substantialitate tanquam ex naufragio nudos expulit, realitatem subvertit, idealitatem eminus prospexit, attigit non occupavit.
  - X. Socrates primus ironiam introduxit.
  - XI. Recentior ironia inprimis ad ethicen revocanda est.
- XII. Hegelius in ironia describenda modo ad recentiorem non ita ad veterem attendit.
- XIII. Ironia non tam ipsa est sensus expers, tenerioribus animi motibus destituta, quam aegritudo habenda ex eo, quod alter quoque potiatur eo, quod ipsa concupierit.
- XIV. Solgerus non animi pietate commotus, sed mentis invidia seductus, quum negativum cogitare et cogitando subigere nequiret, acosmismum effecit.
- XV. Ut a dubitatione philosophia sic ab ironia vita digna, quæ humana vocetur, incipit.

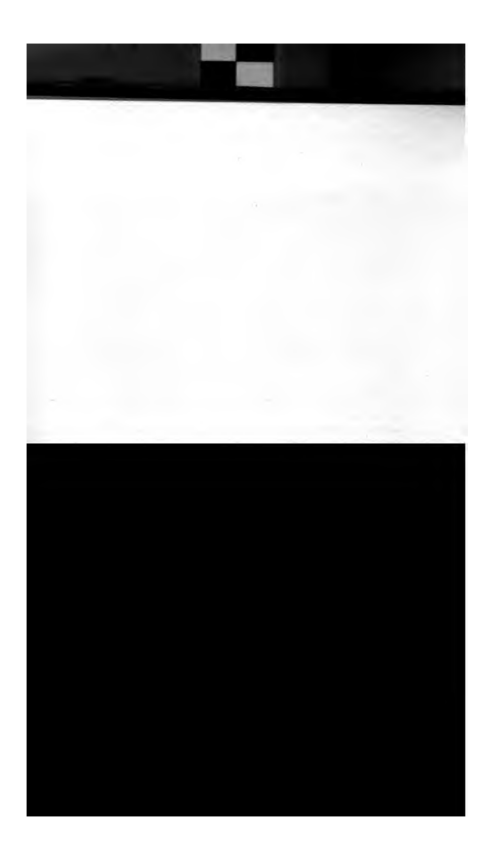


# INDHOLD.

•

.

| Første Deel. Socrates' Standpunkt, opfattet som Ironi. |              |
|--------------------------------------------------------|--------------|
| Indledning                                             | 105.         |
| Capitel I. Opfattelsens Muliggjørelse                  | 109.         |
| Xenophon                                               | 111.         |
| Plato                                                  | 123.         |
| Aristophanes                                           | 214.         |
| Capitel II. Opfattelsens Virkeliggjørelse              | 242.         |
| Socrates' Dzemon                                       | 242.         |
| Socrates' Domfældelse                                  | 250.         |
| Capitel III. Opfattelsens Nødvendiggjørelse            | <b>279</b> . |
| Tillæg. Hegels Opfattelse af Socrates                  | <b>29</b> 8. |
| Anden Deel. Om Begrebet Ironi.                         |              |
| Indledning                                             | 317.         |
| Orienterende Betragtninger                             | 321.         |
| Ironiens verdenshistoriske Gyldighed. Socrates' Ironi  | 333.         |
| Ironien efter Fichte                                   | 344.         |
| Ironi som behersket Moment. Ironiens Sandhed           | 388.         |





# FØRSTE DEEL.

.

# SOCRATES' STANDPUNKT

OPFATTET SOM IRONI.



### INDLEDNING.

Er der Noget, hvorfor man maa rose den nyere philosophiske Stræben i dens storartede Fremtræden, saa er det visselig for den geniale Magt, hvormed den griber og fastholder Phænomenet. Sømmer det sig nu for dette, der som saadant altid er *foeminini generis*, paa Grund af sin qvindelige Natur at hengive sig til den Stærkere, saa kan man dog ogsaa med Billighed af den philosophiske Ridder fordre den ærbødige Anstand, det dybe Sværmeri. istedetfor hvilket man stundom formeget hører Sporernes Klirren og Herskerens Stemme. Betragteren bør være Erotiker, intet Træk, intet Moment maa være ham ligegyldigt; men paa den anden Side bør han dog ogsaa føle sin Overvægt, men kun bruge den til at forhjælpe Phænomenet til dets fuldkomne Aabenbarelse. Om derfor end Betragteren fører Begrebet med sig, gjælder det dog om, at Phænomenet bliver ukrænket, og at Begrebet sees tilblivende ved Phænomenet.

Forend jeg derfor gaaer over til Udviklingen af Begrebet Ironi. bliver det nødvendigt at sikkre mig en paalidelig og authentisk Opfattelse af Socrates' historisk-virkelige, phænomenologiske Existents, med Hensyn til Spørgsmaalet om dennes mulige Forhold til den forklarede Opfattelse, der gjennem en begeistret eller misundelig Samtid er bleven ham til Deel: det bliver uundgaaelig nødvendigt, fordi Begrebet Ironi med Socrates holder sit Indtog i Verden. Begreberne have nemlig ligesom Individerne deres Historie og formaae ligesaalidet som disse at modstaae Tidens

foeminini generis af Hunkjøn.



Vælde, men med alt dette og under alt dette beholde de dog en Slags Hjemvee efter deres Fødeegn. Ligesaalidet som nu Philosophien paa den ene Side kan være ligegyldig ved denne Begrebets senere Historie, ligesaalidet kan den blive staaende ved dets første, om end nok saa fyldige og interessante Historie, som saadan. Philosophien fordrer bestandig noget Mere, fordrer det Evige, det Sande, mod hvilket dog endog den gediegneste Existents som saadan er det lykkelige Gieblik. Den forholder sig overhovedet til Historien som en Skriftefader til sit Skriftebarn, og bør derfor som denne have det smidige, sporende Gehør for den Skriftendes Hemmeligheder, men er da ogsaa istand til, efterat have overhørt Bekjendelsernes hele Række, at lade disse fremtræde for den Skriftende som et Andet. Ligesom nemlig det skriftende Individ vel er istand til ikke blot annalistisk at opremse, men ogsaa underholdende at fortælle sit Livs Fata, men dog ikke selv kan gjennemskue det, saaledes kan Historien vel ogsaa høirøstet pathetisk forkynde Slægtens indholdsrige Liv, men maa overlade til den Ældre\*) (Philosophien) at forklare det, og kan da nyde den glædelige Overraskelse, der i første Øieblik næsten ikke vil vedkjende sig den af



at ikke Philosophien ængster og forknytter det ved sin Overlegenhed, at paa den anden Side Philosophien ikke lader sig bedaare af det Enkeltes Trylleri, ikke distrahere af det Enkeltes Overvætteshed. Saaledes nu ogsaa med Begrebet Ironi gjelder det om, at Philosophien ikke forseer sig paa en enkelt Side af dets phænomenologiske Existents, og overhovedet ikke paa dets Tilsyneladelse, men seer Begrebets Sandhed i og med det Phænomenologiske.

At nu Traditionen til Socrates' Existents har knyttet Ordet Ironi, det veed Enhver, men deraf følger ingenlunde, at Enhver veed, hvad Ironi er. Fremdeles, hvis Een ved et fortroligt Bekjendtskab med Soc.s Liv og Levnet tilvandt sig en Forestilling om hans Eiendommelighed, saa havde han derfor endnu ei et fuldt Begreb om, hvad Ironi er. Vi sige dette ingenlunde som om vi nærede den Mistillid til den historiske Existents, at selve Vordelsen skulde være identisk med en Affalden fra Ideen, da den meget mere er selve Ideens Udfoldelse. Dette være, som sagt, langt fra os; men paa den anden Side kan man da heller ei antage at et enkelt Moment af Existents som saadant skulde være det absolut adæquate til Ideen. Som man nemlig med Rette har bemærket om Naturen, at den ikke er istand til at fastholde Begrebet, deels fordi hvert enkelt Phænomen blot indeholder et Moment, og deels fordi den hele Sum af Naturexistents dog altid er et ufuldkomment Medium, der ikke afføder Tilfredsstillelse, men Forlængsel: saaledes kan man med Rette sige noget Lignende om Historien, idet hvert eokelt Faktum vel er evolverende men dog kun Moment, og den hele Sum af historisk Existents dog endnu ikke er Ideens absolut adæquate Medium, da det er Ideens Timelighed og Stykkeviished, ligesom Naturen er dens Rummelighed), der forlænges efter den ha Bevidstheden udgaaende Repuls, der skuer tilbage, Ansigt til % mod Ansigt.

Dette maa nu være nok med Hensyn til den Vanskelighed, ler bliver ved enhver philosophisk Opfattelse af Historien, og med lensyn til den Forsigtighed, som derfor bør anvendes derved. De pecielle Forhold kunne imidlertid frembyde nye Vanskeligheder, vilket fortrinsviis er Tilfælde ved nærværende Undersøgelse. Hvad ocrates nemlig selv satte saa megen Priis paa, at staae stille og sinde sig o: Taushed, dette er hele hans Liv i Forhold til Vernshistorien. Han har Intet efterladt, hvorefter en senere Tid

Liv med, at man drak af Lethe for at glemme det Forbigangne; efter den første ledsages det af en til Marv og Been indtrængende Bevidsthed endog om hvert unyttigt Ord, der er talet.



kan bedømme ham; ja tænkte jeg mig endog samtidig med h: saa vilde han dog altid være vanskelig at opfatte. Han he nemlig til den Art af Mennesker, hvor man ikke kan blive staae ved det Ydre som saadant. Det Ydre tydede bestandig hen et Andet og Modsat. Ikke var det med ham som med en Ph soph, der foredrager sine Anskuelser, hvor netop dette hans Fo drag er selve Ideens Tilstedeværelse, men det Soc. sagde, betyd noget Andet. Det Ydre var overhovedet ikke i harmonisk Een med det Indre, men snarere dets Modsætning, og kun under del Brydningsvinkel er han at opfatte. Med Hensyn til Soc. altsaa der i en ganske anden Forstand Tale om Opfattelse end ved fleste andre Mennesker. Heri ligger allerede Nødvendigheden at Soc. kun gjennem en combineret Beregning kan opfattes. M da der nu ligger Aartusinder mellem ham og os, og selv h Samtid ikke kunde gribe ham i hans Umiddelbarhed, saa seer n let, at det for os bliver dobbelt vanskeligt at reconstruere h Existents, da vi igjennem en ny combineret Beregning maae stra at opfatte den allerede iforveien indviklede Opfattelse. Sige vi at det, der udgjorde det Substantielle i hans Existents, var Ir (dette er vel en Modsigelse, men skal ogsaa være det), postul



### Capitel I.

### Opfattelsens Muliggjørelse.

Vi gaae nu over til en Oversigt over de Opfattelser af Socrates, som hans nærmeste Samtid leverede Vi have i denne Henseende Tre at lægge Mærke til, Xenophon, Plato og Aristophanes. Og naar **Baur**<sup>•</sup>) mener, at ved Siden af Plato Xenophon meest bør paaagtes, saa kan jeg ikke ganske dele denne Anskuelse. Xenophon er netop bleven staaende ved Socrates' Umiddelbarhed % har derfor visselig i mange Maader misforstaaet ham \*\*); hvor-

<sup>&</sup>lt;sup>†</sup>) Das Christliche des Platonismus oder Sokrates und Christus, von F. C. Baur. Tübingen, 1837.

<sup>&</sup>lt;sup>(h)</sup> Jeg vil anføre et Exempel: Mem. III, 14, 2 om den, der spiste Suul alene. Eet af to maa nu her være Tilfældet: enten er det een af disse uendelig dybe Ironier, der med grundigt Alvor omfatter de ligegyldigste Ting og netop derved dybest spotter Alt; eller det er Vrøvl, et af Socrates' svage Øleblikke, hvor en ironisk Nemesis lod ham synke ind under Bestemmelsen af den uendelige Trivialitet (herom mere siden). Men ingen af Delene er Tilfældet hos Xenophon, hos ham ender det med, at Ynglingen vel ikke gik saavidt i Melancholi, at han aldeles opgav at spise Suul, το μέν δφον ούκ ἐπαύσατο ίσθίων (4), men blev i den Grad moralsk forbedret, at han spiste Brød til (άστον δὲ προσέλαβεν).

Den anførte Afhandling af Baur findes i Tübinger Zeitschrift für Theologie, Jahrgang 1837, Drittes Heft, hvorefter der i det følgende citeres (optrykt i Drei Abhandlungen zur Geschichte der alten Philosophie und ihres Verhältnisses zum Christenthum von Dr. F. Ch. Baur. Neu herausgegeben von Dr. Eduard Zeller, Leipzig 1876, S. 228 ff.). το μέν ὄφον osv. han ophørte ikke med at spise Sul. Δρτον δέ προσίλαβεν men tog Brød til.

imod Plato og Aristophanes gjennem det haarde Udvortes har banet sig Vei til en Opfattelse af den Uendelighed, der er incommensurabel for hans Livs mangehaande Begivenheder. Man kan derfor sige om Socrates, at som han gik sit Liv igjennem bestandig mellem Karrikatur og Ideal, saaledes vandrer han ogsaa efter sin Død derimellem. Hvad nu Forholdet mellem Xenophon og Plato angaaer, da siger Baur rigtigt Pag. 123: Zwischen diesen Beiden tritt uns aber sogleich eine Differenz entgegen, die in mancher Hinsicht mit dem bekannten Verhältnisz verglichen werden kann, welches zwischen den synoptischen Evangelien und dem des Johannes stattfindet. Wie die synoptischen Evangelien zunächst mehr nur die äussere, mit der judischen Messias-Idee zusammenhängende, Seite der Erscheinung Christi darstellen, das johanneische aber vor allem seine höhere Natur und das unmittelbar Göttliche in ihm ins Auge faszt, so hat auch der platonische Sokrates eine weit höhere ideellere Bedeutung als der xenophontische, mit welchem wir uns im Grunde immer nur auf dem Boden der Verhältnisse des unmittelbaren praktischen Lebens befinden. Denne Bemærkning af Baur er nu ikke blot slaaende, men ogsaa træffende,



apologetisk Øiemeed, der da var Spørgsmaal om en Retfærdiggjørelse af Christi Livs Overeensstemmelse med Messias-Ideen, hvorimod Xenophon har med en Mand at gjøre, hvis umiddelbare Existents betyder noget Andet, end den i første Øieblik vil synes, og forsaavidt han fører et Forsvar for ham, kun gjør dette i Form af et Indlæg for en raisonnerende høistæret Samtid. Paa den anden Side er Bemærkningen om Platos Forhold til Johannes ogsaa rigtig, naar man blot fastholder, at Johannes fandt og umiddelbart skuede alt det i Christus, som han netop ved at paalægge sig selv Taushed fremstiller i sin hele Objektivitet, idet hans Øie aabnedes for den umiddelbare Guddommelighed i Christus; hvorimod Plato gjennem en digterisk Virksomhed skaber sin Socrates, da Socrates netop i sin umiddelbare Existents blot var negativ.

Først en Fremstilling af hver især.

### Xenophon.

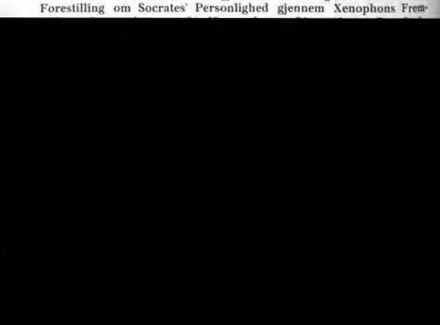
Vi maae foreløbig erindre om, at Xenophon havde en Hensigt (og allerede det er en Mangel eller en besværlig Overflødighed\*, den nemlig, at vise, hvilken himmelraabende Uretfærdighed det var af Athenienserne at dømme Socrates fra Livet. Dette er nu ogsaa i besynderlig Grad lykkedes Xenophon, saa at man snarere skulde troe, at det var Xenophons Hensigt at bevise, at det var en Taabelighed eller en Feiltagelse af Athenienserne at fordømme Socrates; thi Xenophon forsvarer ham paa en Maade, hvorved Socrates gjøres ikke blot uskyldig, men aldeles ufarlig, saa man falder i den dybeste Forundring over, hvilken Dæmon der maa have forhexet Athenienserne i den Grad, at de har kunnet

ser, at det indenfor denne Undersøgelses Gebeet var mig tilladt at gaae ind paa det Forhold mellem Socrates og Christus, om hvilket Baur har i den anførte Bog sagt saa Meget, der er værd at bemærke, ihvorvel der dog altid bliver for mig en beskeden lille asthmatisk Tvivl tilbage om, at Ligheden bestaaer i Uligheden, og at der kun er en Analogi, fordi der er en Modsætning.

<sup>\*)</sup> Xenophon har havt saa megen Mistillid baade til Socrates og til Sandheden overhovedet, at han ikke har turdet lade Socrates gaae paa egen Haand, og derfor bestandig er tilrede med at indskjærpe, hvor ubilligt, hvor uretfærdigt det var af Athenienserne, hvor ganske anderledes det forekom ham.

see Mere i ham end i hvilkensomhelst anden godmodig, snaksom og snurrig Patron, der hverken gjør Ondt eller Godt og ikke staaer noget Menneske i Veien, og mener det saa inderlig vel med den hele Verden, naar den blot vil høre paa hans Slaabrokspassiar. Og hvilken harmonia præstabilita i Galskab, hvilken høiere Eenhed i Vanvid hører der dog ikke til, at Plato og Athenienserne forene sig om at ihjelslaae og udødeliggjøre en saadan skikkelig Spidsborger? Det vilde jo være en Ironi over Verden uden Lige. Som det undertiden gaaer i en Disput, hvor netop Stridspunktet, ved at bringes paa en vis Spidse, begynder at interessere, at en tjenstvillig Trediemand nu godhedsfuldt paatager sig, for at forsone de stridende Magter, at føre hele Sagen tilbage paa en Trivialitet, saaledes maae omtrent Plato og Athenienserne være blevne tilmode ved Xenophons ireniske Indlæg. Xenophon har virkelig, ved at bortskjære alt det Farlige fra Socrates, tilsidst reduceret ham aldeles in absurdum, formodentlig til Vederlag for, at Socrates saa tidt gjorde det ved Andre.

Hvad der nu endmere gjør det vanskeligt, at faae en klar





en Gaade, hvorledes de ere komne ind i den eller den Gjenstand, fordi deres Undersøgelser som oftest ende og<sup>6</sup> begynde i et stagneret<sup>6</sup>) Gadekjær, — dette sikkre socratiske Perspectiv, for hvilket ingen Gjenstand var saa compakt, at han jo øieblikkelig skuede Ideen<sup>60</sup>) deri, og det ikke famlende, men med umiddelbar Sikkerhed, og dog i sig selv tillige havde det prøvede Blik for Perspektivets tilsyneladende Forkortelser, og saaledes ikke ved en Subreption trak Gjenstanden til sig, men blot beholdt den samme endelige Udsigt, medens den derunder for Tilhøreren og Tilskueren Skridt for Skridt dukkede frem, — denne socratiske Tarvelighed, der dannede en saa skjærende Modsætning til Sophisternes indholdsløse Larmen og umættende Svælgen, alt dette var det, man maatte have ønsket, at Xenophon havde ladet os fornemme. Og hvilket Liv vilde derved ikke være kommet i Fremstillingen, naar man midt under

- \*) For Socrates var der intet i den Forstand Staaende; med Hensyn til hans Anskuelse af Erkjendelsen gjælder det om samme, hvad vi i Evangeliet læse om Vandet i den Dam Bethesda, at det kun var helbredende, naar det rørtes.
- \*\*, Naar jeg her opfatter Socrates' Anskuelse af Ideens Forhold til Phænomenet som et positivt, og derved skulde forekomme den opmærksomme Læser at gjøre mig skyldig i en Selv-Modsigelse, med Hensyn til min senere Opfattelse af dette Forhold efter socratisk Betragtning, skal jeg blot tillade mig et Par Bemærkninger. For det Første er det grundet i Socrates' Polemik mod Sophisterne, der slet ikke kunde komme ud af det med Virkeligheden, hvis Speculation tilsidst blev saa hoitflyvende, hvis Veltalenhed blev saa udspilet, at de tilsidst slet Intet kunde sige for lutter Ideer. I Modsætning hertil dvælede Socrates nu altid ved de laveste Forhold i Livet, ved Spise og Drikke, ved Skomagere, Feldberedere, ved Hyrder og Pakæsler, og ved at tvinge dem ned i denne Sphære nødsagede han dem til at anerkjende det Forskruede i dem selv. Men for det Andet var dog Existentsen selv ham bestandig kun Billede, ikke Moment i Ideen, og dette viser hans Idee som abstrakt, hvilket endnu bestyrkes mere derved, at han ingen qualitative Bestemmelser havde med Hensyn til Phænomenets Forhold til Ideen, det Ene var ham ligesaa godt som det Andet, fordi Alt var Billede og kun Billede, ligesom man jo ogsaa maa ansee det for et Tegn paa, at man kun har ideen i dens Abstraction, naar man finder, at Gud er ligesaa kjendelig tilstede i et Halmstraa som i Verdenshistorien, da det dog væsentlig løber ud pea, at han intetsteds er realt tilstede, og endelig var den Idee. Socrates havde, bestandig den dialectiske, den logiske Idee; herom mere siden.

i Evangeliet] Johannes' Evang. 5, 2-4. XIII. Haandværkernes travle Arbeiden, under Pakæslernes Skryden, hav **Le** skuet det guddommelige Islæt, hvormed Socrates gjennemvi **r**kede Existentsen; naar man midt under den stoiende Larm pææ Torvet havde hort den guddommelige Grundaccord, der gjennemlød Tilværelsen, idet hver enkelt Ting var for Socrates en billedlig og ikke uheldig Betegnelse af Ideen, hvilken interessant Conflict mellem det jordiske Livs meest dagligdags Udtryks-Former og Sokrates, der, som det syntes, sagde netop det Samme. Denne Situationens Betydning mangler derfor heller ikke hos Plato, kun er den reen digterisk, og viser saaledes netop dens egen Gyldighed og Manglen hos Xenophon.

Men som Xenophon paa den ene Side mangler Øie for Situation, saa mangler han paa den anden Side Gehør for Replik. Ikke som om de Spørgsmaal, Socrates gjør, og de Svar, han giver, ikke vare rigtige, tvertimod de ere altfor rigtige, altfor seiglivede, altfor kjedelige\*). Hos Socrates var nu Repliken ikke den umiddelbare Eenhed med det Sagte, den var ikke en Udstrømmen, men en bestandig Tilbagestrømmen, og det, man savner hos Xenophon, er Gehøret for Replikens i Personligheden uendeligt gjenlydende baglænds Echo (thi ellers er Repliken Tankens Forplantelse gjennem Lyden forlænds). Jo meer nu Socrates havde undermineret Existentsen, jo dybere og nødvendigere maatte hver enkelt Yttring gravitere mod den ironiske Totalitet, der som aandelig Tilstand var uendelig bundløs, usynlig, udelelig. Denne Hemmelighed har nu Xenophon slet ikke ahnet. Man tillade mig ved et Billede at anskueliggjøre hvad jeg mener. Der existerer et Stykke, som forestiller Napoleons Grav. To store Træer overskygge den. Videre



tes Repliker. Man hører hans Taler, ligesom man seer Træerne, hans Ord betyde det, de lyde paa, ligesom Træerne ere Træer, der er ikke en eneste Stavelse, der giver et Vink om en anden Fortolkning, ligesom der ikke er en eneste Streg, der antyder Napoleon, og dog, dette tomme Rum, dette Intet er det, der gjemmer det Vigtigste. Som vi i Naturen finde Exempler paa Steder, der ere saa besynderlig construerede, at de, der staae nærmest, ikke han høre den Talende, men kun de, der staae paa et bestemt Punkt, ofte i lang Afstand; saaledes ogsaa med Socrates' Repliker, naar vi blot erindre, at at høre her er identisk med at forstaae, og ikke at høre med at misforstaae. Det er disse to Hovedmangler, jeg foreløbig maa udhæve hos Xenophon, og dog er Situation og Replik den Complexus, der udgjør Personlighedens Ganglie- og Cerebral-System.

Vi gaae over til den Samling af Betragtninger, som findes hos Xenophon tillagte Socrates. Disse Betragtninger ere nu i Almindelighed saa lavstammede og forkrøblede, at det ikke er vanskeligt men for Øiet sløvende at overskue den hele Mængde. Kun sjelden hæver Betragtningen sig til en poetisk eller philosophisk Tanke, og trods det skjønne Sprog er Udviklingen ganske i samme Smag, som enten vort Folkeblads Grundigheder eller en naturbeundrende Seminarists himmelske Degneskrig<sup>\*</sup>).

\*) Kun sjelden hører man midt i denne vanslægtede Prosa en Bemærkning, der endnu har Noget tilbage af sin himmelske Oprindelse, skjøndt altid med en forstyrren de Tilsætning. Som Exempel vil jeg for Xenophons Skyld anføre Mem. I, 1, 8. Han taler om de Ting, som den menneskelige Kløgt selv kan udføre, og føler da til: τὰ δὲ μέγιστα τῶν ἐν τούτοις ἔση τοὺς δεοὺς ἱαυτοῖς καταλείπεσδαι· οῦτε γάρ τοι τῷ καλῶς ἀγρὸν φυτευσαμένῷ δῆλον ὅστις καρπύσεται κτλ. Socratisk er nu heri det Modsætningsforhold, der antydes mellem Menneskenes travle Virksomhed, og hvad der udrettes endog indenfor de Grændser, der betegne den menneskelige Virksomheds Territorium; socratisk er det først at skildre det Gebeet, der er utilgjængeligt for den menneskelige Viden (§ 6: περὶ δὲ τῶν ἀδήλων ὅπως ἀποβήσοιτο, μαντευσομένους ἔπεμπεν, «ἱ ποιητέα), derpaa at antyde, hvad dog Menneskene selv formaae at udrette,

vort Folkeblads] Dansk Folkeblad, udgivet af Selskabet for Trykkefribedens rette Brug 1835-48. tả ờẻ μέγιστα osv. men det vigtigste af det herhen hørende, sagde han, at Guderne forbeholdt sig selv.... hverken den, der havde beplantet en Mark godt, kunde nemlig med Sikkerhed vide, hvem der skulde beste den osv. πτρὶ δὲ τῶν ἀδήλων osv. men angaaende de Ting, hvor det var avist, hvorledes de vilde falde ud, henviste han Folk til at spørge Oraklet, om de skulde gjøre dem.



Idet vi nu gaae over til de af Xenophon opbevarede socratiske Betragtninger, ville vi, uagtet de ofte synes blot at være sammenbragte Børn, dog stræbe at forfølge den mulige Familie-Lighed.

og naar nu Sindet er gaaet til Ankers ved denne Tryghed, da pludselig at skrække det op ved at vise, at de dog igjen ei heller her formaae Noget, ved ligesom at optøe den Iis, hvori de vare indefrosne og komne til Rosom paa det faste Land, og lade dem atter drive for Strømmen. Kum maatte vi ikke savne Ironien; thi den er det netop, der fravrister dem det Sidste; men hos Xenophon mangler den; thi denne Betragtning indledes med de Ord: τά δὲ μέγιστα (socratisk vilde det naturligviis have lydt: den lille Vanskelighed, der bliver tilbage o. s. v.). Paa den anden Side maatte vi heller ei savne den Mulighed af, den Disposition til og Truen med en dogmatisk Anskuelse, som maa have været Socrates eiendommelig. For at begrunde den Bemærkning, at Guderne havde netop i de endelige Ting forbeholdt sig det Største, viser Socrates, at Ingen kjender sin tilkommende Skjæbne, og at altsaa denne Uvidenhed er et Skjær, hvorpaa enhver klegtig Assureren kan strande. Snarere maatte man have ventet, at Socrates vilde have udhævet, netop idet han gjør tilsyneladende Menneskene til selvvirksomme, at de ikke engang vare Guddommens Medarbeidere, at deres hele



Vi haabe, at Læserne vil give os Ret i den Bemærkning, at den empiriske Bestemmelse er Mangekanten, at Anskuelsen er Cirklen, og at der forbliver i al Evighed en qvalitativ Forskjel imellem dem. Hos Xenophon stripper nu den omføitende Betragtning altid i Mangekanten, bedrager vel ofte sig selv, idet den, naar den har et langt Stykke liggende for sig, troer at have den sande Uendelighed og derfor, ligesom et Insekt, der kryber langs en Polygon, falder ned, idet det, der viste sig som en Uendelighed, kun var en Vinkel.

Hos Xenophon er det Nyttige et af Udgangs-Punkterne for den socratiske Underviisning. Men det Nyttige er netop den Mangekant, der svarer til det Godes af sig selv udgaaende og til sig selv uibagevendende, mod ingen af sine egne Momenter ligegyldige, men i dem alle og heel i dem alle og heel i hver især sig rørende. indre Uendelighed. Det Nyttige har nu en uendelig Dialectik, og tillige en uendelig slet Dialectik. Det Nyttige er nemlig det Godes udvortes Dialectik, dets Negation, der løsrevet som saadant blot bliver et Skyggernes Rige, hvor Intet bestaaer, men Alt form- og gestaltløs fortætter og forflygtiger sig, alt i Forhold til Betragterens ustadige og overfladiske Blik, hvor hver enkelt Existents kun er en uendelig delelig Brøks-Existents i en evindelig Calculation. Det Nyttige medierer sig selv Alt endog det Unyttige, da der, ligesom Intet er absolut nyttigt, heller ei kan være Noget absolut

hed. — Vi ville tage et andet Exempel, hvor Socrates endog i Xenophons Fremstilling synes at nærme sig Ironien, Mem. I, 2, den bekjendte Samtale med Kritias og Charikles. Men Socrates bevæger sig her mere paa Sophistikens Gebeet (§ 36 µŋð' ἀποχρίνωμαι οὖν, ἔφη, ἄν τίς με ἐρωτậ νέος, ἐἀν εἰδῶ, οἰον, ποῦ οἰχεῖ Χαριχλῆς; ῆ, ποῦ ἐστι Κριτίας); og er altsaa kun forsaavidt ironisk, som Sophistik vel kan nærme sig dertil, men er dog qvalitativt forskjellig fra Ironien. Herom mere siden. Og besynderligt nok, Charikles er virkelig vittigere end Socrates, idetmindste overbyder det bekjendte Svar ham langt: στλάττου, ὅπως μἡ καὶ σὺ ἐλάττους τὰς βοῦς ποιήσης. — Jeg har lidt vidtløftigere udviklet disse to Exempler for at vise, at endog da, naar det hos Xenophon streifer nærmest over paa en Opfattelse af Sokrates, faaer man dog ingenlande det Bifrontiske i ham, men blot et Noget, som hverken er det Ene eller det Andet.

und' ἀποκρίνωμαι ούν osv. skal jeg da heller ikke svare, sagde han, naar en mg Mand spørger mig f. Ex. om, hvor Charikles bor, eller hvor Kritias er, hvis jeg ved det. φυλάττου, ὅπως osv.] (37) »pas paa, at ikke ogsaa du skal komme til at gjøre Køerne færre« (nemlig ved at blive henrettet). Sokrates har bebrejdet de 30, at de «gjorde Køerne færre« (ved Henrettelser) og altsaa var slette Hyrder.



unyttigt, da den absolute Nytte blot er et flygtigt Moment i Livets ustadige Vexel). Denne almindelige Anskuelse af det Nyttige findes udviklet i Samtalen med Aristipp, Mem. III, 8. Medens det hos Plato netop er Socrates, der bestandig fører Sagen ud af den tilfældige Concretion, hvori hans Omgivelser see den, og leder den hen til det Abstracte, er det hos Xenophon netop Socrates, der tilintetgjør de vistnok svage Forsøg af Aristipp paa at nærme sig Ideen. Jeg behøver ikke videre at udvikle denne Samtale, thi Socrates' første Attitude viser paa eengang den øvede Fægter og Loven for hele Undersøgelsen. Paa Aristipps Spørgsmaal om han vidste noget Godt, svarer han § 3: ἀρά γε, ἔφη, ἐρωτậς με, εί τι οίδα πυρετού ἀγαθόν; hvorved jo strax det discursive Raisonnement er antydet. Ad denne Vei gaaer nu ogsaa hele Samtalen med en Urokkelighed, der ikke gaaer af Veien for den tilsyneladende Paradox § 6: άρ' ούν, έφη, και κόφινος κοπροφόρος καλόν έστιν; Νή Δί', ἔφη, καὶ χρυσή γε ἀσπὶς αἰσχρὸν, ἐἀν πρὸς τὰ ἑαυτῶν έργα ό μεν καλώς πεποιημένος ή, ή δε κακώς. Skjøndt jeg kun har anført denne Samtale som et Exempel, og forsaavidt væsentlig





efter Xenophons Opfattelse er det Socrates' ramme Alvor, saaledes at kalde Undersøgelsens begeistrende Uendelighed tilbage paa Empiriens nedenoms slette Uendelighed.

119

Det Commensurable overhovedet er nu Socrates' egentlige Tumleplads, og hans Virksomhed for en stor Deel den at omslutte hele Menneskets Tænken og Handlen med en uoverstigelig Muur, der udelukker al Trafik med Idee-Verdenen. Videnskabernes Studium maa heller ei overskride denne Sundheds-Cordon, Mem. IV, 7. Geometri<sup>•</sup>) skulde man lære saa meget af, at det kunde hjelpe En til at holde Øie med, at Ens Marker blev rigtigt tilmaalte; det videre Studium af Astronomi fraraades, og han advarer mod Anaxagoras' Speculationer — kort sagt, enhver Videnskab bliver reduceret zum Gebrauch für Jedermann.

Dette Samme gjentager sig paa alle Gebeter. Hans Naturbetragtninger ere aldeles Fabrik-Arbeide, den endelige Teleologi i en Mangfoldighed af Mønstre. — Hans Opfattelse af Venskab skal man ikke beskylde for Sværmeri. Han mener vel, at ingen Hest\*\*) og intet Asen har saa megen Værdi som en Ven, men deraf følger naturligviis ingenlunde, at flere Heste og flere Æsler ikke skulde have ligesaa megen Værdi som een Ven. Og det er den samme Socrates, om hvem Plato, for at betegne hans hele indre Uendelighed i Forhold til Venner, bruger et saa sandseligt-aandeligt Udtryk.

<sup>\*)</sup> Man sammenligne hermed den Vægt, Soc. i de republica 7de Bog lægger paa Geometrien og dens Betydning, at føre Tanken bort fra det Vordende til det Værende. -thi naar Geometrien nøder os til at anskue Væren, da gavner den, men Vorden, da gavner den ikke.« Smlgn. Plato i Asts Udgave, 4de Bog Pag. 404. Men Vorden (γένεσις) er aabenbart den empiriske Mangfoldighed, og lige i det Følgende taler han ligesaa om Astronomien, og mener, at der ved disse Videnskaber reases, vækkes en Sjæle-Sands, der er mere værd end 1000 Øine, og dadler derfor saavel Astronomer som Musikere, fordi de blive staaende ved den empiriske Bevægelses-Lære og den empiriske Harmoni-Lære.

<sup>••)</sup> Mem. II, 4. I, 3, 14.

<sup>IV, 7] § 2 om Geometriens Studium, 4 om Astronomi, 6 Advarsel mod Anaragoras. de republica 7 de Bog] Piaton, Staten VII Cap. 9; det oversatte Sted 526 e. Asts Udgave] Platonis quae exstant opera ... rec. Fridericus Astius, Lipslae 1819 ff. (der menes 4. Bind). i det Følgende] Staten VII 527 d-e. Mem. II, 4. I, 3, 14.] II 4 handler om Venskab fra et Nyttesynspunkt (deri § 5: hvilken Hest eller hvilket Spand er saa nyttigt som en god Ven). I, 3, 14 handler om noget ganske andet; maaske menes der III 11, 5: det er langt bedre at besidde en Flok Venner end en Flok Faar, Geder og Koer.</sup> 



som παιδεραστείν μετά φιλοσοφίας, og Socrates siger selv i Symposiet, at han kun forstaaer sig paa έρωτικά. Og naar vi da i Mem. III, 11 høre Socrates samtalende med den tvetydige Dame Theodota, hvor han praler af de Elskovsmidler, han er i Besiddelse af til at lokke unge Mennesker til sig, saa væmmes vi ved ham som ved en gammel Coqvette, der endnu troer sig istand til at bedaare, ja vi væmmes endmere, fordi vi ikke kan indsee Muligheden af, at Socrates nogensinde skulde have formaaet det. - Ogsaa i Forhold til Livets mangehaande Nydelser finde vi den samme endelige Nøgternhed, medens Plato saa storartet tillægger Socrates en Slags guddommelig Sundhed, der gjør ham Umaadelighed umulig og dog ikke berøver ham, men netop skjænker ham Nydelsens fuldeste Maal\*). Naar Alcibiades i Symposiet lader os vide, at han aldrig har seet Socrates beruset, saa antydes deri tillige, at det var umuligt for Socrates at blive det, som vi jo og i Symposiet see ham drikke alle de Andre under Bordet: Xenophon vilde naturligvis have forklaret det af, at han aldrig overskred en i Erfaring provet Recepts quantum satis. Det er altsaa ikke hin skjønne harmoniske Eenhed af Naturbestemmelse og Frihed, som betegnes



at han ikke vil forsvare sig, end ikke da af Xenophon skues i overnaturlig Størrelse (saaledes som f. Ex. Christi guddommelige Taushed ligeoverfor hans Anklagere), men blot ledet af sin Dæmons, Socrates maaskee uforklarlige, Omsorg for hans Eftermæle. Og naar vi af Xenophon (Mem. I, 2, 24) erfare, at Alcibiades var et meget skikkeligt Menneske, saalænge han levede i Omgang med Socrates, men senere blev udsvævende, saa forundrer det os mere, at han blev saalænge i Socrates' Selskab, end at han senere blev udsvævende; thi fra et saadant aandeligt Christiansfeldt, en saadan sammensnærpende Maadeligheds Tvangsskole, maatte han jo blive temmelig slugen paa Nydelse. Vi har altsaa i Xenophons Opfattelse af Socrates den parodierende Slagskygge, der svarer til ldeen i dens mangfoldige Fremtræden. For det Gode har vi det Nyttige, for det Skjønne det Brugbare, for det Sande det Bestaaende, for det Sympathetiske det Lucrative, for harmonisk Eenhed Nogternhed.

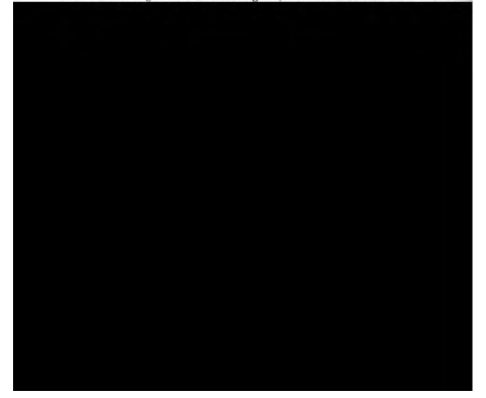
Hvad nu endelig Ironien<sup>•</sup>) angaaer, da finde vi aldeles ikke Spor deraf hos hans Socrates. Istedetfor denne fremtræder Sophistik. Men Sophistik er netop Erkjendelsens evindelige Tvekamp med Phænomenet i Egoismens Tjeneste, der netop aldrig kan bringe det til en afgjørende Seier, fordi Phænomenet staaer op igjen ligesaa hurtigt, som det falder, og da kun den Erkjendelse, der som en frelsende Engel udriver Phænomenet af Doden og oversætter det fra Døden til Livet<sup>••</sup>), kan seire, tilsidst seer sig belæmret af Phænomenernes uendelige Hærskarer. Men Klangfiguren, som svarer til denne monstrøse Mangekant, den Livets stille indre Uendelighed, der svarer til denne Larmen og Støien i al Evighed, er enten Systemet eller Ironien, som den »uendelige, absolute Negativitet,« naturligviis med den Forskjel, at Systemet er uendelig

- <sup>4</sup>) Det Ironiske, der er hos Xenophon, er derfor heller ei Ironiens saligt i sig selv hvilende Svæven, men et Opdragelses-Middel, derfor snart opmuntrende mod dem, Socrates virkelig venter Noget af (Mem. III, 5, 24), snart blot tugtende (Mem. III, 6).
- \*\*) Derfor hører der Mod til al Erkjendelse, og kun den, der har Mod til at offre Livet, frelser Livet, enhver Anden gaaer det, som det gik Orpheus, der vilde stige ned til Underverdenen for at hente sin Hustru op, men Guderne viste ham blot et Skyggebillede af hende, fordi de ansaae ham for en kjælen Citharspiller, der ikke havde havt Mod til at offre Livet af Kjærlighed.

-uendelige, absolute Negativitet.] Hegel, Vorlesungen über die Aestheük. Werke X<sup>1</sup> S. 89, sml. smstd. S. 205. men Guderne viste ham blot et Skyggebillede osv.] denne fra Sagnet afvigende Opfattelse fremsættes i Plakous Symposion 179 d.



veltalende, Ironien uendelig taus. Og saaledes see vi ogsaa her, at Xenophon ganske consequent er kommen til Modbilledet af den platoniske Opfattelse. Af Sophismer findes der nu en tilstrækkelig Mængde i Memorabilierne<sup>•</sup>), men deels mangle de points (f. Ex. de korte Sætninger i Mem. III, 13), deels mangle de den ironiske uendelige Elasticitet, den hemmelige Falddør\*\*), gjennem hvilken man pludselig styrter ned, ikke som Skolemesteren i Alferne 1000 Favne, men i Ironiens uendelige Intet. Paa den anden Side ere hans Sophismer ligesaa lidet approximatoriske til Anskuelsen. Som Exempel vil jeg anfore Mem. IV, 4, Samtalen med Hippias. Her viser det sig ogsaa, hvorledes Socrates kun gjennemfører Spørgsmaalet til et vist Punkt, uden at lade det besvare sig selv i en Anskuelse. Efterat nemlig det Retfærdige er blevet bestemt som identisk med det Lovlige, og Tvivlen om det Lovlige (med Hensyn til, at Lovene forandres, smlgn. § 14) synes at skulle beroliges ved Betragtningen af det til alle Tider af Alle erkjendte Lovlige (Gudsloven), bliver han dog staaende ved enkelte Exempler, hvor Syndens egen Consequents er iøinefaldende. Ligesom ogsaa i det Exempel, der anføres i § 24 af Utaknemlighed, hvorved Tanken maatte være



nde ved den udvortes lagttagelse, lod det sig jo dog tænke, at en Utaknemlige f. Ex. ikke blev indhentet af den haltende Retærdighed.

Jeg er nu færdig med min Opfattelse af Socrates, saaledes om han staaer og gaaer i Xenophons Perspectivkasse, og jeg vil blot til Slutning bede Læserne, forsaavidt de skulde have kjedet sig ikke at vælte Skylden derfor alene paa mig.

### Plato.

Læserne vil vist i det Foregaaende have attraperet mangt et stjaalent Øiekast hen til den Verden, der nu skal være Gjenstand for vor Undersøgelse. Vi nægte det ikke; men deels har det sin Grund i Øiet, der ved længe at stirre paa een Farve uvilkaarlig udvikler dens Modsætning; deels i min egen maaskee lidt ungdommelige Forliebelse i Plato; deels ogsaa i Xenophon selv, der maatte have været en daarlig Karl, om der ikke i hans Fremstilling skulde have været de Revner, i hvilke Plato passer og fylder, saa at man i Xenophon eminus et quasi per transennas øiner Plato. Og i Sandhed denne Længsel var i min Sjæl, men den blev visselig ikke mindre under Læsningen af Xenophon. Min Recensent! jeg beder Dig, blot eet Punctum, een uskyldig Parenthes, for at give min Tak Luft, min Tak for den Husvalelse, jeg fandt ved Læsningen af Plato. Thi hvor skulde man finde Lise, naar ikke i den uendelige Ro, hvormed i Nattens Stilhed Ideen lydløst, helligt sagte og dog saa mægtigt udfolder sig i Dialogens Rhythmus, som var der intet Andet til i Verden, hvor hvert Skridt overveies og gjentages langsomt, høitideligt, fordi Ideerne selv ligesom veed, at der er Tid og Tumleplads for dem alle; og naar skulde man vel i Verden have trængt til Hvile, naar ikke i vor Tid, hvor Ideerne fremskynde hverandre med Vanvids Iil, hvor de blot antyde deres Tilværelse dybt nede i Sjælen ved en Boble paa Havets Overflade, hvor Ideerne aldrig udfolde sig, men fortæres i deres fine Skud, blot stikke Hovedet ind i Tilværelsen, men saa strax døe af Sorg,

eminus et quasi per transennas paa Afstand og ligesom gjennem et Gitter.



som det Barn, Abraham a Sancta Clara fortæller om, der i samme Oieblik det blev fodt, blev saa angst for Verden, at det løb tilbage i Modersliv igjen.

#### Indledende Betragtninger.

Ligesom et System har en tilsyneladende Mulighed af at lade ethvert Moment blive et Udgangspunkt, men denne Mulighed dog aldrig bliver til Virkelighed, fordi ethvert Moment væsentlig bestemmes ad intra, fastholdes og bæres af Systemets egen Samvittighed<sup>•</sup>) – saaledes har virkeligen enhver Anskuelse, og fortrinsviis en religieus Anskuelse, et bestemt udvortes Udgangspunkt, et Positivt, der i Forhold til det Particulære viser sig som den høiere Causalitet, i Forhold til det Deriverede viser sig som det Ursprüngliche. Individet stræber nemlig stedse fra Referatet og igjennem Referatet tilbage til den beskuende Hvile, som kun Personlighed giver, til den tillidsfulde Hengivelse, som er Personligheds og Sympathis hemmelighedsfulde Reciprocitet. At nu en saadan primitiv Personlighed, en saadan Personlighedens status absolutus ligeoverfor Slægtens status





Analogien hertil kan altsaa være dobbelt, enten positiv o: befrugtende, eller negativ o: forhjelpende det paralytiske, det i sig forflygtigede Individ til den oprindelige Spændstighed, blot fredende og iagttagende lade det saaledes styrkede Individ besinde sig paa sig selv\*). Men i begge Analogier bliver Forholdet til en saadan Personlighed for den secundære et ikke blot impulserende men daterende, et Individet selv uforklarligt Kildespring til et evigt Liv. Vi kunne sige, enten er det Ordet, der skaber, eller Tausheden, der føder og avler Individet. Grunden, hvorfor jeg har anført disse to Analogier, er maaskee i dette Øieblik endnu ikke Læseren indlysende, men jeg haaber, at den skal senere blive det. At Plato har seet Eenheden af disse to Momenter i Socrates, eller rettere, at Plato i Socrates har anskueliggjort Eenheden af dem, kan man ikke nægte; at en anden Opfattelse, der i den Omstændighed, at Socrates' Moder Phænareta var Gjordemoder, har seet en billedlig Betegnelse af Socrates' forløsende Virksomhed, har fremhævet den anden Side af Analogien, veed Enhver.

Hvilket Forhold finder imidlertid Sted mellem den platoniske og den virkelige Socrates? Dette Spørgsmaal lader sig ikke afvise. Socrates gjennemstrømmer hele den platoniske Philosophis frugtbare Territorium, han er allestedsnærværende i Plato. Hvormeget nu ikke blot den taknemlige Discipel har troet, men den med ungdommeligt Sværmeri elskende Yngling har ønsket at skylde ham, fordi Intet var ham kjært, naar det ikke kom fra Socrates, eller han idetmindste var Sameier og Medvider i disse Erkjendelsens Elskovs-Hemmeligheder, fordi der gives en Sig-Udtalen for en Ligestemt, der ikke sammensnøres ved den Andens Begrændsning. men udvides og naaer en overnaturlig Størrelse i den Andens Opfattelse, da Tanken først forstaaer sig selv, først elsker sig selv, idet den er indoptaget i den Andens Væsen, og det saaledes bliver

\*) At ogsaa dette Personlighedens Forhold er et Kjærlighedsforhold, ja at det ret egentlig erindrer om den Species deraf, der hos Plato altid tillægges Socrates: »Pæderasti,« naturligviis med Hensyn til den første Ungdoms Opvaagnen af Barndommens Slumren og Besindelse paa sig selv, at det giver et ikke uheldigt Vink om den Forkjærlighed, hvormed Socrates opfattede og ret gottede sig over sine Disciples Smaa-Svagheder, vil man vist give mig Ret i. I Symposiet (Heise Pag. 21) hedder det derfor: Disse elske ikke Drenge, men kun dem, hos hvilke Aands-Udviklingen er begyndt, hvilket pleier at skee i den første Ynglingsalder.

Phænareta var Gjordemoder] Platon, Theaitetos 149 a. Sml. Hegel, Werke XIV S. 57. I Symposiet] 181 d (Heise II. Bd.).



for i den Grad harmonerende Væsner ikke blot ligegyldigt, men umuligt at afgjøre, hvad hver især eier, fordi den Ene bestandig Intet eier, men eier Alt i den Anden - dette skal jeg her ikke nærmere undersøge. Som Socrates derfor saa skjønt knytter Menneskene fast til det Guddommelige ved at vise, at al Erkjendelse er Erindring, saaledes føler Plato sig i Aandens Eenhed uopløselig sammensmeltet med Socrates, saa at al Viden er ham Samviden med Socrates. At denne Trang til at høre sine egne Bekjendelser af Socrates' Mund efter dennes Død maa være bleven Plato endnu dybere, at Socrates for ham maatte opstaae forklaret af sin Grav til et endnu inderligere Samliv, at Forvexlingen mellem Mit og Dit maatte blive større nu, da det var Plato umuligt, hvormeget han end ydmygede sig selv, hvor ringe han end følte sig selv til at sætte Noget til Billedet af Socrates, dog ikke at forvexle det poetiske Billede med den historiske Virkelighed: det er vel indlysende. - Efter denne almindelige Betragtning troer jeg, at det vil være paa rette Sted at erindre om, at man allerede i Oldtiden har været opmærksom paa dette Spørgsmaal om Forholdet mellem den virkelige og den poetiske Socrates efter Platos Fremstilling, og at den



Handlung) er Platos fri Digtning, eller om det ligger deri, at i de diegematiske Dialoger det væsentlig er Socrates' egne Tanker, i de dramatiske Indholdet er de af Plato i Socrates indtænkte Anskuelser, det kan jeg ikke afgjøre; derimod maa jeg atter ikke blot underskrive men afskrive den rigtige Observation af Baur: Wenn nun aber auch Plato mit Rücksicht auf diesen historischen Grund, diesen Dialogen gerade diese Form gab, so kan doch hieraus auf den historischen Charakter des Ganzen nicht geschlossen werden. - Og saaledes nærme vi os nu det vigtige Problem, hvad tilhører i den platoniske Philosophi Socrates, og hvad tilhører Plato, et Sporgsmaal, vi ei kan afvise, hvor smerteligt det end er at adskille dem, som saa inderlig ere forenede. Her maa jeg beklage, at Baur lader mig i Stikken; thi efterat han har viist Nødvendigheden af. at Plato sluttede sig deels til Folkebevidstheden (deri seer han Betydningen af det Mythiske), deels til Socrates' Personlighed, som det positive Udgangspunkt, saa ender dog den hele Undersøgelse med. at Socrates' væsentlige Betydning bliver Methoden\*). Men da hos Plato Methoden endnu ikke sees i dens absolut nødvendige Forhold til Ideen, saa maa det Spørgsmaal frembyde sig, i hvad Forhold stod Socrates til Platos Methode?

Det bliver altsaa af Vigtighed at tale lidt om Methoden hos Plato. At Dialogen ikke ved et Tilfælde er bleven den fremherskende Form hos Plato, men at den har en dybere Grund, det føler vist Enhver. Jeg kan her ikke gaae videre ind paa en Undersøgelse om Forholdet mellem en Dichotomi, saaledes som den findes hos Plato, og en Trichotomi, saaledes som den nyere i strængere Forstand speculative Udvikling kræver den. (Lidt vil jeg komme til at tale derom, hvor jeg udvikler Forholdet mellem det dialectiske og mythiske Element, en Dichotomi, i Platos tidligere Dialoger). Heller ikke kan jeg faae Tid til, idet jeg viste Nødvendigheden af en Dichotomi for Græciteten og derved anerkjendte dens relative Gyldighed, tillige at vise dens Forhold til den absolute Methode. Vel er nemlig den af Socrates optugtede Dialog et Forsøg paa, at lade Tanken selv fremtræde i hele sin Objectivitet,

Observation af Baur] a. St. Trichotomi] om Tredelingen i den Begelske Philosophi se f. Ex. J. L. Heiberg, Speculativ Logik § 13 ff. (Prosaiske Skrifter I S. 120 ff.).

<sup>•.</sup> Da det vilde blive for vidtløftigt at citere Baur, maa jeg henvise Læseren til det Afsnit, der begynder Pag. 90, bede ham læse Pag. 90 og 91 og derpan Pag. 98.



men den Eenhed af successiv Opfattelse og Intuition, som kun den dialectiske Trilogi gjør mulig, mangler naturligviis. Methoden bestaaer egentlig i at simplificere Livets mangehaande Combinationer ved at føre dem tilbage paa en bestandig mere og mere abstract Abbreviatur; og da Socrates begynder sine fleste Undersøgelser ikke i Centrum, men i Peripherien, i det i sig selv uendeligt sammenslyngede Livs brogede Mangfoldighed, saa hører der visselig en høi Grad af Kunst til at udvikle ikke blot sig selv, men det Abstracte af ikke blot Livets, men og Sophisternes Forviklinger. Denne Kunst, vi her beskrive, er naturligviis den noksom bekjendte socratiske Kunst at sporge,\*) eller, for at erindre om Dialogens Nødvendighed for den platoniske Philosophi, den Kunst at samtale. Derfor er det, at Socrates saa ofte med saa dyb en Ironi foreholder Sophisterne, at de vel forstaae at tale, men ikke at samtale. Det han nemlig dadler ved det Udtryk at tale i Modsætning til at samtale, er det Selviske i Veltalenhed, der attraaer, hvad man maatte kalde det abstract Skjønne, versus rerum inopes nugæque canoræ, der i Udtrykket selv, løsrevet fra dets Forhold til en Idee, seer en Gjenstand for en from Veneration. Ved Sam-





vil da sige, naar Samtalen ikke ansees for identisk med en excentrisk Vezelsang, hvor hver synger sit Stykke uden Hensyn til den

jeg, at Sagen prøves bedst, naar man ganske udelader dette -dersom.« Protagoras (Heise Pag. 160): da han (Protagoras) havde sagt dette, gave de Tilstedeværende paa en larmende Maade deres Bifald tilkjende, fordi han havde talt saa smukt. Men jeg sagde: Jeg er et meget glemsomt Menneske, og naar Nogen taler saalænge, forglemmer jeg ganske, hvorom Talen er. Ligesom Du altsaa, dersom jeg var tunghørig, vilde ansee det nødvendigt at tale i en hoiere Tone til mig end til Andre, naar Du vilde tale med mig, saaledes maa Du ogsaa nu, da Du har truffet paa et glemsomt Menneske, skjære Noget af Dine Svar og gjøre dem kortere, ifald jeg skal følge Dig. Cfr. Gorgias (Heise Pag. 21). Socrates . . . . men det maa ikke undre Dig. om jeg snart igjen skulde spørge Dig om Et og Andet, skjøndt det syses ganske tydeligt. Thi som sagt, jeg spørger Dig ikke derom for Din Skyld, men for at vi paa en følgerigtig Maade kunne bringe vor Undersegelse til Ende, og ikke blive vante til, skjøndt vi kun gjætte os til hinandens Mening, at tage Ordene af Munden paa hinanden, og forat Du kan gjøre Din Anskuelse gjældende paa den Maade, Du finder meest passende. – Derfor denne Haardnakkethed i at fastholde Gjenstanden, der ikke lader sig forstyrre af Noget cfr. Gorgias (Heise Pag. 68). Socrates: Vakkre Polos! nu vil Du igjen forskrække mig istedetfor at gjendrive mig, ligesom før, da Du kaldte Vidner frem imod mig . . . . Længere hen (Pag. 68) .... Socrates: hvad er det Polos? Du leer? Er det en ny Maade at fore Beviis paa, at lee ad det, man siger, istedetfor at gjendrive det? - Der tages derfor intet Hensyn til, om Flere har den samme Mening eller ei, men hvis Mening der er den rigtige. Polos beraaber sig paa, at de Tilstedeværende ere enige med ham og opfordrer Socrates til at spørge dem ad. Socrates (Pag. 68): o Polos! jeg er ingen Statsmand. Da det ifjor tilfaldt mig at sidde i Raadet, fordi min Stamme havde Forsædet, og jeg skulde indsamle Stemmer, vakte jeg almindelig Latter, fordi jeg ikke forstod mig herpaa. Derfor maa Du heller ikke anmode mig om at indsamle Stemmer af de Tilstedeværende . . .; thi jeg forstaaer kun at fremkalde eet Vidne for det jeg siger, nemlig den, jeg taler med, og de Andre lader jeg fare. - (I Modsætning til dette socratiske Alvor, der slutter sig saa aarvaagent og opmærksomt til sin Gjenstand, som en Fangevogter til sin Fange, see vi ham en enkelt Gang mere at søge Samtalens lette sig Skillen og Meden og det deri liggende Erotiske. Som Phædros bebreider ham det i

Protagoras] 334 c (Heise II. Bd.). Cfr. Gorgias] 454 b-c (Heise III. L). Vakkre Polos osv.] Gorgias 473 d. Længere hen] Gorgias 3e. Socrates (Pag. 68)] Gorgias 473 c-474 a. XIII 9



Anden, og det kun forsaavidt endnu har Skin af at være en Sam tale, som de ikke tale i Munden paa hinanden. Denne Samtalen Concentricitet udtrykkes nu ogsaa bestemtere derved, at Samtaler opfattes under Form af Spørgsmaal og Svar. Om hvad det er at spørge, maae vi derfor udvikle os lidt nærmere.

130

At spørge betegner deels Individets Forhold til Gjenstanden, deels Individets Forhold til et andet Individ. – I første Tilfælde er det Bestræbelsen for at frigjøre Phænomenet fra ethvert endeligt Forhold til Subjectet. Idet jeg spørger veed jeg Intet, og forholder mig reent receptiv til min Gjenstand. I denne Forstand har den socratiske Spørgen en om end fjern dog utvetydig Analogi med det Negative hos **Hegel**, kun at det Negative efter Hegel er et nødvendigt Moment i selve Tanken, er en Bestemmelse *ad intra*, hos Plato anskueliggjøres det Negative og lægges udenfor Gjenstanden i det spørgende Individ. Hos Hegel behøver Tanken ikke udenfra at spørges; thi den spørger og svarer sig selv i sig selv; hos Plato svarer den kun, forsaavidt den bliver spurgt, men dette, om den bliver spurgt eller ei, er et Tilfældigt, og det, hvorledes den bliver spurgt, et ikke mindre Tilfældigt. Skiondt saaledes Spørgeformen skulde frigjøre Tanken



maal og besvare det, saaledes laae der en lignende Adskillelse til Grund for den af os opstillede Forskjel, Adskillelsen nemlig mellem at spørge og at udspørge; det sande Forhold bliver altsaa mellem det at udspørge og besvare\*). Vel bliver der endnu bestandig noget Subjectivt tilbage; men naar man erindrer, at Grunden til. at Individet spørger saaledes eller saaledes, ikke ligger i dets Vilkaarlighed.\*\*) men i Gjenstanden, i det Nødvendigheds-Forhold, der copulerer dem sammen, saa vil ogsaa dette forsvinde. – I andet Tilfælde er Gjenstanden et Mellemværende mellem den Spørgende og den Svarende, og Tanke-Udviklingen fuldbyrder sig i denne alternerende (alterno pede) Gang, i denne Halten til begge Sider. Dette er naturligviis atter en Art dialectisk Bevægelse, men da Eenheds-Momentet mangler, forsaavidt der i ethvert Svar er indeholdt en Mulighed af et nyt Spørgsmaal, ikke den sande diaectiske Evolution. Denne Betydning af at spørge og at svare er identisk med Dialogens Betydning, der er som et Sindbillede paa Græcitetens Opfattelse af Forholdet mellem Guddommen og Mennesket, hvor der vel er et Vexelforhold, men intet Eenheds-Moment saalidt den umiddelbare som den høiere), og egentlig ogsaa det unde Toheds-Moment mangler, idet Forholdet udtømmer sig i blot Reciprocitet: det har som et pronomen reciprocum ikke Nominativ, men blot casus obliqui, og kun Dualis og Pluralis. – Forholder det her Udviklede sig nu rigtigt, saa seer man, hvad Hensigten, bvori der spørges, angaaer, at den kan være dobbelt. Man an nemlig spørge i den Hensigt at faae et Svar, der indeholder den attraaede Fylde, saaledes at jo mere man spørger, desto dybere og betydningsfuldere bliver Svaret; eller man kan spørge ikke i lateresse af Svaret, men for gjennem Spørgsmaalet at udsuge det ülsyneladende Indhold, og derpaa lade en Tomhed tilbage. Den første Methode forudsætter naturligviis, at der er en Fylde, den uden, at der er en Tomhed; den første er den speculative, ien anden den ironiske. I den sidste Methode practiserede nu Særdeleshed Socrates. Naar Sophisterne i et godt Lag havde

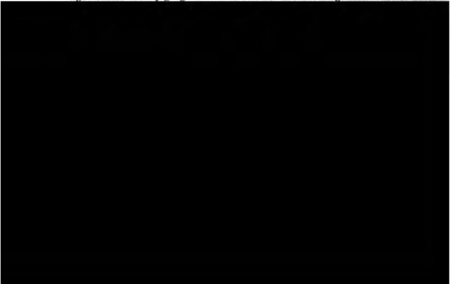
<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Identiteten heraf udtrykkes saa skjønt i det tydske Sprog, hvor at udfritte hedder: \_aushorchen.«

<sup>\*\*)</sup> Ligesom en Ønskeqvist paa en hemmelighedsfuld Maade corresponderer med det i Jorden skjulte Vand, og kun ønsker der, hvor det er.

alterno pede med vexlende Fod (Horats, Oder I 4, 7). pronomen reciproun gjensidigt tilbagevirkende Stedord. casus obliqui Afhængighedscasus (alle asus udenfor Nom.).

omtaaget sig selv i egen Veltalenhed,\* da var det Socrates en Glæde, at anbringe paa den hofligste og beskedneste Maade af Verden en Smule Træk,\*\*, der i en føie Stund forjog alle disse poetiske Dampe. Disse to Methoder har nu vistnok især for en Observation, der blot iagttager Momentet, stor Lighed med hinanden; ja denne Lighed bliver endnu større derved, at Socrates' Spørgen væsentlig var rettet mod det erkjendende Subject, gik ud paa at vise, at de dog til Syvende og Sidst slet Intet vidste. Enhver Philosophi, der begynder med en Forudsætning, ender naturligviis i den samme Forudsætning, og som Socrates' Philosophi begyndte med den Forudsætning, at han Intet vidste, saaledes endte den med, at Menneskene overhovedet Intet vidste; den platoniske

\*\*) Smlgn. Protagoras Pag. 145 og 146 midt. . . . Nu altsaa, Protagoras! mangler der mig kun Lidet i at have Alt, naar Du nemlig vil besvare mig dette . . . Men dette •dette• er netop det, hvorpaa Alt kommer an. – Eller for at tage et andet Exempel: Socrates' Apologi (Ast 8 B. Pag. 98): "O τι μὲν ὑμεῖς, ὡ ἀνδρες ᾿Αθηναῖοι, πεπόνθατε ὑπὸ τῶν ἐμῶν ×ατηγόρων, οὐx οἶδα ἐγώ δ'οὖν καὶ ἀὐτὸς ὑπ' ἀὐτῶν ὀλίγου ἐμαυτοῦ ἐπελαθόμην· οῦτω πιθανῶς Eleror. Endog i Symposiet mod Agathon Pag. 54 (Helse): Hvorledes, Du Lykkelige! skulde ikke jeg og enhver Anden komme i Forlegenhed ved at træde



<sup>\*)</sup> Smign. Gorgias Pag. 38: Socrates . . . Jeg beder Dig, o Polos! at Du vil forskaane os for de lange Taler, som Du allerede forhen forsøgte at gjøre Brug af. Polos: Hvorledes? Det skulde ikke være mig tilladt at tale sas meget, jeg vil. Socrates: Det vilde rigtignok være haardt, min kjære Ven! om Du skulde være kommen til Athen, hvor der i hele Hellas hersker den største Talefrihed, og Du ene ikke skulde have Ret til at betjene Dig sf den.



begyndte i den umiddelbare Eenhed af Tænken og Væren og blev deri. Den Retning, der gjorde sig gjeldende i Idealismen som en Reflexion over Reflexionen, den samme gjorde sig gjeldende i Socrates' Spørgen. Det at spørge o: det abstracte Forhold mellem det Subjective og Objective, var ham tilsidst Hovedsagen. Jeg. vil, ved nøiagtigere at gjennemgaae en Yttring af Socrates i Platos Apologi stræbe at oplyse, hvad jeg mener. Overhovedet er den hele Apologi ypperlig skikket til at faae et klart Begreb om denne Socrates' ironiske Virksomhed\*). I Anledning nemlig af det første Klagepunkt af Melitus, at Socrates er en Gudsbespotter, omtaler Socrates selv det bekjendte Udsagn af Oraklet i Delphi, at han var den viseste Mand. Han fortæller, hvorledes dette Udsagn gjorde ham raadvild et Øieblik, hvorledes han, for at prøve om Oraklet havde sagt Sandhed, henvendte sig til En af de meest anseete Vise. Denne Vise var en Statsmand, men Socrates fandt snart, at han var uvidende. Derpaa henvendte han sig til en Digter, men fandt, idet han affordrede ham en udførligere Forklaring over hans egne Digte, at han heller ei vidste Besked derom. I denne Anledning antyder han ogsaa, at Digtet maatte ansees for en guddommelig Indskydelse, hvoraf Digteren forstod ligesaa lidet som Propheter og Spaamænd af det Skjønne, de udtale). Endelig gik han til Kunstnerne, og vel vidste de Noget, men da de dog derunder vare befængte med den Indbildning, at de ogsaa forstode andre Ting, saa sank de ind under samme Bestemmelse, som de Andre. Kort sagt, Socrates udvikler, hvorledes han har omskibet hele Intelligentsens Rige, og fundet det Hele begrændset af et Okeanos af illusorisk Viden. Vi see, hvor grundigt han har opfattet sin Opgave, hvorledes han har anstillet Experimentet med

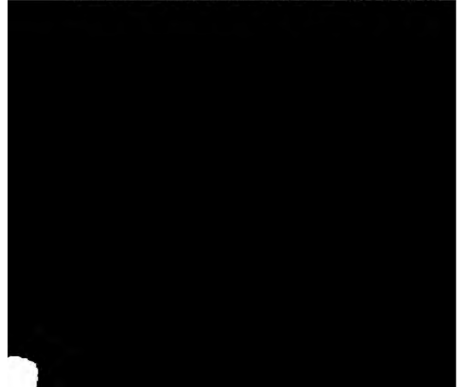
<sup>\*)</sup> Vistnok er hele Apologien i sin Heelhed et ironisk Anlæg, idet den store Masse af Ankiager reducere sig til et Intet, ikke i den almindelige Forstand, men til et Intet, som Socrates netop udgiver for sit Livs Indhold, hvilket igjen er Ironien, ligesom og hans Forslag om at blive underholdt i Prytaneum. eller en Pengestraf, og fornemlig det, at den egentlig slet ikke indeholder noget Forsvar, men deels har han sine Anklagere til Bedste, deels faaer han sig en gemytlig Passiar med sine Dommere. Hermed stemmer ogsaa den bekjendte Historie, at han modtog og gjennemlæste en Forsvarstale af Lysias, men erklærede, at han ikke fandt sig foranlediget til at bruge den, skjøndt det vist var en fortræffelig Tale.

Platos Apologi] Cap. 5-8. Okeanos] tænktes at omgive hele Jorden. hans Forslag] Apologien 36 d-e. gemytlig Passiar] Apologien Cap. 31-33. den bekjendte Historie] Diogenes Laert. II 40.



enhver intelligent Magt, og dette finder Socrates selv bestyrket derved, at hans tre Anklagere repræsenterede de tre store Magter, hvis Intethed i deres Fremtræden i Personligheden han havde afsløret. Melitus mødte nemlig paa Digternes Vegne, Anytus paa Kunstnernes og Statsmændenes Vegne, Lykon paa Talernes Vegne. Ja han opfatter det som sit guddommelige Kald, sin Mission, at gaae omkring hos Landsmænd og Fremmede for, naar han hører om En, at han skal være viis, da, naar det ikke forekommer ham saa, at komme Guddommen til Hjælp og vise, at han ikke er det<sup>\*</sup>). Og paa Grund deraf, har han ikke havt Tid<sup>\*\*</sup>) at udrette Noget

•) I denne sin refuterende Virksomhed omfatter han Alle, især sine Landsmænd: ταῦτα xaì νεωτέρφ xaì πρεσβυτέρφ, δτφ ἄν ἐντυγχάνω, ποιήσω, xai ξένφ xai dστῷ μάλλον δὲ τοῦς ἀστοῦς, ὅσφ μοι ἐγγυτέρω ἐστὲ γένει· ταῦτα γἀρ κελεύει ὁ δεός, εὖ ἴστε. Smlgn. Ast 8 B. Pag. 128 § 30 A. Han fortæller, at Mange sluttede sig til ham, fordi det ikke er uinteressant, at see Folk, der bilde sig ind at vide Noget, overbeviste om, at de Intet vide: ἐμοὶ δὲ τοῦτο, ὡς ἐγώ φημι, προστέτακται ὑπὸ τοῦ δεοῦ πράττειν καὶ ἐκ μαντείων καὶ ἔξ ἐνυπνίων καὶ παντὶ τρόπφ ῷπέρ τίς ποτε



af Betydning, hverken i offentlige eller private Anliggender, men han er paa Grund af denne Gudstjeneste paa alle Kanter i Armod. Dog jeg vender tilbage til det omtalte Sted i Apologien. Socrates viser det Glædelige i, efter Døden at komme i Forbindelse med de store Mænd, der have levet før ham og deelt Skjebne med ham, og tilføier nu: και δή και το μέγιστον, τους έκει έξετάζοντα καί έρευνώντα, ωσπερ τους ένταῦθα, διάγειν, τίς αὐτῶν σοφός ἐστι χαὶ τίς οἴεται μέν, ἔστι δ'οῦ. (Ast 8 B. Pag. 156 § 41 B.) Her staae vi ved et afgjørende Punkt. Man kan ikke nægte, at Socrates her næsten falder i det Latterlige ved denne Iver for at udspionere, der ikke engang lader ham Fred efter Døden. Og hvo kan vel bare sig for at smile, naar han tænker sig Underverdenens alvorlige Skikkelser, og da midt iblandt dem Socrates, som er i utrættelig Virksomhed med at udspørge dem, og med at vise dem, at de Intet veed. Vel kunde det synes, at Socrates dog selv har meent, at Nogle af dem maaskee vare vise; thi han siger, at han vil prøve, hvo af dem der er viis, og hvo der synes sig at være det og dog ikke er det; men deels maa man jo erindre, at denne Viisdom er hverken meer eller mindre end den beskrevne Uvidenhed\*); deels, at han siger, at han vil prøve dem der, ligesom dem her, hvori jo synes at ligge, at det formodentlig ikke vil gaae disse store Mænd bedre ved dette tenlamen rigorosum, end det gik de store Mænd her i Livet. Her

offentlige Forsamlinger, hvori dog, som Digteren siger, Mænd først kunne udmærke sig, og tilbringer sit øvrige Liv i en Krog, hvor han sidder og hvidsker tre eller fire Ynglinge Noget i Ørene, uden dog nogensinde at udtale sig paa en fri, ædel og kraftig Maade. – Den opmærksomme Læser behøver jeg vel neppe at erindre om, hvormegen Lighed dette Kallikles' Foredrag har med den videnskabelige Maadeholdenhed, som Xenophon lader Socrates anbefale.

\*) Forsaavidt der endnu kunde være Tale om en Viden om noget Andet end denne Uvidenhed, et svagt Spor, en flygtig Antydning af en positiv Viden, da siger Socrates jo selv i Symposiet (Heise Pag. 10): min Viisdom er af en ringe Art og en tvetydig Natur, liig en Drøm — og fortolker i Apologien det delphiske Orakels Udsagn saaledes: ὅτι ἡ ἀνθρωπίνη σοφία ἀλίγου τινός ἀξία ίστὶ καὶ οὐδενός. Smign. Ast 8 B. Pag. 112 § 23 A.

Socrates viser osv.] Apologien 41 a-b. xai δή xai osv. og nu det største, at tilbringe Tiden med at prøve og undersøge Folk hisset ligesom Folk her, hvem af dem der er vis, og hvem der tror at være det, men ikke er det. tentamen rigorosum skrap Examination. Symposiet] 175 e. ὅτι ή droposivn osv. at den menneskelige Visdom er lidet eller rettere intet værd.



see vi saaledes Ironien i hele sin guddommelige Uendelighed, der slet Intet lader bestaae. Som Samson griber Socrates om de Søiler, der bar Erkjendelsen. og styrter nu Alt ned i Uvidenhedens Intet. At dette er ægte socratisk, det vil vist Enhver indrømme, platonisk derimod bliver det aldrig. Og her er jeg altsaa ved een af de Dupliciteter, der er i Plato, og som netop er det Spor, jeg vil forfølge forat udfinde det reent Socratiske.

Den omskrevne Forskjel mellem at spørge for at finde Fylde og at spørge for at beskjæmme viser sig nu ogsaa i en bestemtere Skikkelse, som Forholdet mellem det Abstracte og det Mythiske i Platos Dialoger.

Jeg skal, for nærmere at oplyse dette, udførligere gjennemgaæ et Par Dialoger, for at vise, hvorledes det Abstracte kan afrunde sig i Ironi, det Mythiske bebude en riigholdigere Speculation.

# Det Abstrakte i de første platoniske Dialoger afrunder sig i Ironi.



Symposiet.

undersøges. Men Enhver, der blot med Opmærksomhed har læst denne Dialog, vil vist give os Ret i den tidligere Bemærkning, at Methoden bestaaer i >at simplificere Livets mangehaande Combinationer ved at føre dem tilbage paa en bestandig mere og mere abstract Abbreviatur.« Den endelige Fremstilling af Eros' Væsen indaander nemlig ingenlunde, hvad den foregaacnde Udvikling havde udaandet, men i en bestandig Stigen hæver Betragtningen sig mere og mere over den atmosphæriske Luft, indtil næsten Aandedraget standser i det Abstractes rene Æther. De foregaaende Taler sees derfor ikke som Momenter i den endelige Opfattelse, men snarere som en jordisk Tyngde, Tanken mere og mere maa frigjøres for. Medens nu de forskjellige Fremstillinger ikke staae i noget nødvendigt Forhold til den endelige, saa staae de derimod indbyrdes i et Forhold til hinanden, idet de ere Taler om Kjærligheden, der udspringe fra de i Livet givne heterogene Synspunkter, fra hvilke de Talende som Allierede allevegne fra bespænde det Territorium, der udgjør Kjærlighedens egentlige Væsen, der i den socratiske Opfattelse viser sig at være usynligt, som det mathematiske Punkt, da det er abstract, og uden at dette Punkt igjen udstraaler de forskjellige relativ skjæve Opfattelser. Alle disse Foredrag ere derfor ligesom Udtræk paa en Kikkert, den ene Fremstilling slutter sig saa sindrigt i den anden, og er derunder saa lyrisk sprudlende, at det gaaer med dem som med Viin i kunstigt slebne Krystaller, at det ikke blot er den i dem indeholdte skummende Viin, der beruser, men tillige den uendelige Brydning, det Lyshav, der frembyder sig, naar man skuer ned deri. Skjøndt Forholdet mellem det Dialectiske og det Mythiske ikke er saa stærkt fremtrædende i Symposiet som f. Ex. i Phædon, og skjøndt forsaavidt denne Dialog er mindre tjenlig til mit Forehavende, har den dog ogsaa den Fordeel, at den saa bestemt fremhæver, hvad Socrates selv siger, og hvad han har hørt af Diotima.

**Phædros** begynder. Han skildrer det Evige i Eros. Eros seirer selv over Tiden, hvilket betegnes derved, at han ingen Forældre har, han seirer i Mennesket ikke blot over alt det Smaalige ved Hjelp af hiin begeistrende Undseelsens Rødme, men ogsaa over Døden, saa den henter sin elskede Gjenstand fra Underverdenen, og belønnes derfor af Guderne, der selv ere inderlig rørte derover. **Pausanias** fæster Blikket paa den dobbelte Natur i Eros, dog ikke saaledes, at denne Dobbelthed opfattes i en negativ Eenhed, som i Diotimas Fremstilling, hvor Eros er en Søn af Poros

tidligere Bemærkning] ovf. S. 128.



og Penia. Den Ene er den moderløse Datter af Uranos, den himmelske; den Anden er langt yngre, har Kjønsforskjellighed til sin Forudsætning og er den gemene. Derpaa udvikler han Betydningen af den himmelske Pæderasti, der elsker det Aandelige i Mennesket, og derfor ikke neddrages og nedværdiges ved det Sexuale. Da det nu traf sig, at Aristophanes havde faaet Hikke, erklærede han, at det var Lægen Eryximachos' Sag enten at forjage hans Hikke, eller at tale i hans Sted. Derpaa begynder Eryximachos. Han fortsætter den af Pausanias gjorte Bemærkning, som han selv mener, men egentlig opfatter han den i Kjærligheden givne Dobbelthed fra en ganske anden Side end Pausanias. Medens Pausanias var bleven staaende ved to Arter af Kjærlighed, hvis Forskjellighed han havde søgt at fremstille, opfatter Eryximachos derimod Sagen med Hensyn til, at der til ethvert Kjærligheds-Moment hører to Factorer, og dette efterviser han fornemlig i Naturen betragtet fra hans lægevidenskabelige Standpunkt. Kjærligheden er saaledes Eenheden i det Stridende, og fordi Asklepios forstod at indgyde det hinanden meest Modsatte (det Varme og Kolde, Bittre og Søde, Tørre og Vaade) Kiærlighed, derfor blev



befries fra at hikke), tager han Ordet og begrunder det i Kjærligheden givne Modsætningsforhold, dybere end Nogen af de foregaaende Talere, ved at anskueliggjøre den i Kjøns-Modsætningen og den derved af Guderne foretagne Halvering af Menneskene; ja han antyder endogsaa Muligheden af, at Guderne vderligere kunne faae i Sinde at udstykke Menneskene, saafremt de ikke vare fornøiede med at være, hvad de ere: det Halve af et Menneske, »da vi, gjennemskaarne ligesom Flyndere, ere blevne to af Een.« Og nu giver han sit Lune det frieste Spil saavel i at skildre den oprindelige Kjøns-Indifferents og Menneskets Tilstand derunder, som han ogsaa med dyb Ironi opfatter det Negative i Kjærligheden, Trangen til Forening, og man kommer under denne aristophaniske Fremstilling uvilkaarlig til at tænke paa Guderne, der formodentlig har moret sig kosteligt over at see disse halve Mennesker, der i en uendelig Forvirring mellem hverandre søgte at blive hele Mennesker. Efter Aristophanes taler nu Tragikeren Agathon; hans Foredrag er mere ordnet. Han gjør opmærksom paa, at de Andre ikte saa meget have roest Guden, som priist Menneskene lykkelige for de Goder, som Guden skjænker; men hvorledes han selv er, der tildeler alle disse Goder, har Ingen endnu berørt. Agathon vil derfor vise, hvorledes Guden selv er, og hvilke de Goder ere, han tildeler Andre. Det hele Foredrag er nu en Ode over Eros, han er den yngste af Guderne (da han er altid ung og i Selskab med Ungdommen), han er den fineste, (thi han boer i det Blødeste af Alt, i Guders og Menneskers Hjerter og Sjæle, og gaaer ethvert haardt Gemyt forbi); hans Farve er den skjønneste (thi han lever bestandigt blandt Blomster) o. s. v. o. s. v. Menneskene har han nu skjænket ethvert Mesterskab i Kunst; thi kun de bleve berømte, hvem Eros begeistrede.

•da vi, gjennemskaarne osv.] 191 d. •men dette var osv.] 198 d.

139



denne, at Enhver af os skulde holde en tilsyneladende og ingen virkelig Lovtale over Eros.« Socrates gaaer nu som sædvanlig sporgsmaalsviis tilværks; han begynder med et af disse ægte socratiske udsugende Spørgsmaal, om Eros i Følge sin Natur er Kjærlighed til Noget eller ikke til Noget; men naar nu Kjærligheden tillige attraaer det, der er dens Gjenstand, saa har den jo ikke, men trænger til den, om ogsaa denne Trang opfattes identisk med Onsket om den vedvarende fremtidige Besiddelse; thi man attraner jo ogsaa da det, man ikke har, naar man ogsaa for Fremtiden ønsker at beholde det, man har. Kjærlighed er altsaa Trang til, Attraa efter, hvad man ikke har, og naar nu Kjærlighed er Kjærlighed til det Skjønne, saa trænger altsaa Eros til Skjønhed og besidder den ikke. Naar nu det Gode tillige er det Skjønne, saa trænger jo altsaa Eros ogsaa til det Gode. Saaledes lod det sig nu gjennemføre med alle Ideer, og vi see, hvorledes Socrates ikke afskræller Skallen for at komme til Kjernen, men udhuler Kjernen. Her ender nu Socrates' Udvikling; thi den følgende Fremstilling er jo blot Referat. Og forsaavidt Læseren ikke alle-



Kizrligheden, det vil sige den immanente Negativitet. Attraa, Trang, Længsel o. s. v. er Kjærlighedens uendelige Subjectivering, for at bruge et af Hegels Udtryk, der her netop erindrer om, hvad det skal erindre om. Denne Bestemmelse er nu tillige den meest abstracte, eller rettere, den er selve det Abstracte, ikke i Betydning af det Ontologiske, men i Betydning af det sit Indhold Manglende. Nan kan naturligviis enten opfatte det Abstracte som det Alt Constituerende, forfølge det i sine egne tause Bevægelser, og lade det bestemme sig hen til det Concrete, udfolde sig deri. Eller man han gaae ud fra det Concrete og med det Abstracte in mente finde det i og ud af det Concrete. Men ingen af Delene er Tilfældet med Socrates. Det er ikke til Kategorier, han kalder Forholdet tilbage. Hans Abstracte er en aldeles indholdsløs Betegnelse. Han guer ud fra det Concrete og kommer til det meest Abstracte, og der hvor nu Undersøgelsen skulde begynde, der hører han op. Det Resultat, han kommer til, er egentlig den rene Værens ubestemmelige Bestemmelse: Kjærlighed er; thi det Tillæg, den er Langsel, Attraa, er ingen Bestemmelse, da det blot er et Forhold ül et Noget, som ikke er givet. Paa samme Maade kunde man ogsaa føre Erkjendelse tilbage paa et aldeles negativt Begreb, ved at bestemme den som Tilegnelse, Erhvervelse, thi dette er jo ubenbart Erkjendelsens ene Forhold til det Erkjendte, men paa den anden Side er den og Besiddelse. Men som nu det Abstracte i Betydning af det Ontologiske har sin Gyldighed i det Speculative, saledes har det Abstracte som det Negative sin Sandhed i det lroniske

Her staae vi nu igjen ved en Duplicitet i Plato: den dialectiske Udvikling udføres, indtil den forsvinder i det reent Abstracte; derpaa begynder en ny Art Udvikling, der vil levere Ideen, men da saaledes Ideen ikke staaer i et nødvendigt Forhold til det Dialectiske, saa seer man, at det bliver usandsynligt, at den hele Evolution tilhører Een. Men paa den anden Side kan man da heller ei vilkaarlig tillægge den Ene Eet, den Anden et Andet, naar blot Enhver faaer Noget. Socrates og Plato maa hver have havt en Anskuelse, der, hvor forskjellig den end kan have været, maa have havt væsentlige Coincidenspunkter, det er den ironiske (thi det Dialectiske som saadant constituerer ingen Anskuelse, der staaer i et væsentligt Forhold til Personlighed) og den spe-

Kjærlighedens uendelige Subjectivering] der menes vistnok Hegel, Vorlesungen über die Aesthetik, Werke X<sup>2</sup> (1837) S. 178 ff., hvor dog selve disse Ord ikke findes sammenstillede.



culative. Hvorvidt nu den Udvikling, som Socrates efter Diotim opstiller, bringer Sagen videre, og hvilken Betydning man ma tillægge den Dichotomi: Kjærlighed og det Skjønne (hvorved de negative Moment lægges udenfor, og det positive Moment er er dorsk og indolent Qvietisme, istedetfor at en Trichotomi stra: vilde see dem i og med hinanden, og derfor ikke være udsat for nvad der hænder Diotima, at det Skjønne igjen bliver det i si Skjønne, bliver noget reent Abstract, som siden skal vise sig) – alt dette skal jeg vidtløftigere gjennemføre ved Udviklingen af de Mythiske i Dialogerne.

Jeg alluderede i det Foregaaende til den almindelige Bemærkning, at der i Symposiet søges et Complement til det Manglende i den dialectiske Opfattelse derved, at Kjærligheden anskueliggjøres i Socrates' Person, saa Lovtalerne over Kjærlighed ende i en Lovtale over Socrates. Er nu end Ideens Anskueliggjørelse i en Personlighed et blot Moment i selve Ideen, saa har det dog ogsaa netop som saadant sin Betydning i Udviklingen. Den dialectiske Bevægelse hos Plato bliver, netop fordi den ikke er Ideens egen Dialectik, i hvor sindrige pas den end bevæger sig, dog Ideen selv fremmed. Medens derfor de ovrige Talere famlede som Blinsom Sirenerne, tilstopper sine Øren, for at han ikke skal blive siddende ved hans Side og ældes, ja ofte ønsker han endog, at Socrates ikke var i Live, og dog veed han, at om det skete, vilde det være ham langt smerteligere. Han er som bidt af en Slange, ja han er bidt af noget Smerteligere og paa det smerteligste Sted. nemlig i Hjertet eller i Sjælen. At det Kjærligheds-Forhold, der fandt Sted mellem Socrates og Alcibiades var et intelligent, behøver jeg naturligviis blot at erindre om. Men spørge vi nu, hvad det da var hos Socrates, der gjorde et saadant Forhold ikke blot muligt, men nødvendigt (thi Alcibiades bemærker jo rigtigt, at det ikke var ham alene, der stod i dette Forhold til Socrates, men næsten alle dem, der havde Omgang med Socrates), saa veed jeg lntet at svare uden, at det var Socrates' Ironi. Havde nemlig deres Kjærligheds-Forhold bestaaet i en rig Udvexling af Ideer, eller en fyldig Udstrømmen fra den ene Side og taknemlig Modtagelse fra den anden Side, saa vilde de jo have havt det Tredie, bvori de elskede hinanden, i Ideen nemlig, og et saadant Forhold vilde derfor aldrig have affødt en slig lidenskabelig Uro. Men netop fordi det er Ironiens Væsen aldrig at demaskere sig, og fordi det paa den anden Side er den ligesaa væsentligt proteusagtigt at forandre Maske, derfor maatte den nødvendig forskaffe den elskende Yngling saa megen Pine\*). Men som den saaledes har noget Afskrækkende ved sig, har den ligesaa vist noget overordentligt Forførerisk og Fortryllende. Det Formummede og Hemmelighedsfulde, den har ved sig, den telegraphiske Communication, den aabner, fordi en Ironiker altid maa forstaaes langtfra, den vendelige Sympathi, den forudsætter, Forstaaelsens flygtige men ubeskrivelige Nu, der fortrænges øieblikkelig af Misforstaaelsens Angst, - alt dette fængsler med uopløselige Baand. Idet derfor ladividet i første Øieblik føler sig frigjort og udvidet ved Ironikerens Berøring, idet han aabner sig for dette Individ, er det i næste Øieblik i hans Magt, og det er det formodentlig, Alcibiades mener, naar han omtaler, hvorledes de ere blevne skuffede af Socrates, idet han istedetfor Elsker blev den Elskede. Da det dernæst er Ironikeren væsentligt, aldrig at udtale Ideen som saadan,

<sup>\*)</sup> Ironikeren løfter Individet ud af den umiddelbare Existents, dette er det Frigjørende, men derpaa lader han ham svæve ligesom efter Sagnet Muhameds Lig-Kiste mellem to Magneter – det Tillokkende og det Frastødende.

tilstopper sine Øren] som Odysseus for ikke at forlokkes af Sirener-Des Sang.



men blot flygtigt at antyde den, at tage med den ene Haand, hvad der gives med den anden, at besidde Ideen som personlig Eiendom, bliver Forholdet naturligviis endnu mere spændende. Og saaledes har nu i al Stilhed den Sygdom udviklet sig i Individet, der er ligesaa ironisk som al anden Tæring, og lader Individet befinde sig bedst, naar det er sin Opløsning nærmest. Ironikeren er den Vampyr, der har udsuget Blodet af den Elskende, og som derunder har tilviftet ham Kjølighed, har dysset ham i Søvn og piint ham med urolige Drømme.

Man kunde nu spørge: hvortil hele denne Udvikling? Jeg vil svare: i en dobbelt Hensigt. For det Første for at vise, at selv i Alcibiades' Opfattelse af Socrates er Ironien det Væsentlige hos ham, og dernæst for at antyde, at det Kjærligheds-Forhold, der har fundet Sted mellem Socrates og Alcibiades, og den Oplysning, vi deraf kunne faae om Kjærlighedens Væsen, ere negative. – Hvad nu det første Punkt angaaer, da maae vi erindre om, at man har troet at kunne bevise Nødvendigheden af, at en stor positiv Fylde maa have været i Socrates, ved at beraabe sig paa den Begeistring, med hvilken Alcibiades omtaler sit Forhold til ham\*) Men forelabiet svnes det dog af Vigtighed lidt mærmære

men naar han var alvorlig og hans Indre aabnet, veed jeg ikke. om Nogen har skuet Guddomsbillederne i hans Sjæl. Jeg har engang skuet dem, og de forekom mig saa guddommelige, gyldne, over al Maade skjønne og beundringsværdige, at jeg besluttede eieblikkelig, at maatte gjøre Alt, hvad Socrates befalede.« Herved bliver nu at bemærke Følgende. Paa den ene Side, at det ikke er let at faae nogen Forestilling om, hvad Alcibiades egentlig mener, og forsaavidt ikke aldeles ubilligt at formode, at heller ei Alcibiades ganske har været paa det Rene med sin Forestilling derom. Paa den anden Side, at Alc. selv antyder, at det kun var en meget sjelden Gang, at Socrates saaledes aabnede sig. Og forfølge vi nu videre Alc.s egen Anviisning, da see vi, at han bruger det Udtryk: >jeg har engang skuet dem.« Han har skuet disse Guddomsbilleder. Skal man nu tænke paa Noget herved, maa man vistnok tænke paa det guddommelige Personlighedens Præsens, der bar Ironien, men derved er der endnu Intet mere udsagt om Socr., end hvad der lader sig sige om ham som Ironiker. Men saadanne Transfigurations-Øieblikke bevise jo dog i det Høieste en guddommelig Fyldes Tilstedeværelse κατά κρύψιν, saaledes at man ikke kan sige, at det var den positive Fylde, der begeistrede. Erindre vi nu endvidere, at Soc.s egentlige Element var Tale, Samtale, saa synes det jo virkelig at være med en Slags Emphasis. at Alc. bruger det Udtryk: >at skue; digesom det ogsaa er paafaldende at høre Alc. sige: >thi dette har jeg glemt i det Foregaaende, at ogsaa hans Taler ligne hine aabnede Silener.« Dette synes jo ogsaa at tyde paa, at det væsentlig var Socrates' Personlighed, hvori Alcibiades var forelsket, den harmoniske Naturbestemmelse, der dog fuldbyrdede sig i en negativ Sig-Forholden til Ideen og en omphalopsychitisk Henstirren paa sig selv. Vel siger Alcibiades, at disse Taler, naar man saae dem aabnede, vare først de forstandigste, derpaa de guddommeligste, og at de indeholdt de fleste Dydsbilleder og havde videst Omfang. Men dersom dette havde været det Fremtrædende eller dog det let løinefaldende ved Socrates' Taler, saa bliver det uforklarligt, hvorfra al den lidenskabelige Uro, alt det Dæmoniske i hans Kjærlighed kom, da man saa snarere maatte have ventet, at Socrates' Omgang vilde i ham have bidraget til at udvikle en stille Aands uforkrænkelige Væsen. Vi see derfor ogsaa, at det Hele ender med, at Socrates med sin lroni igjen vipper Alcibiades ud paa det bølgende Hav, og denne er, til Trods for sin Ruus, sin Begeistring og sine store Ord, lige

κατά κρύφιν skjult. hore Alc. sige] Symposiet 221 d. XIII. 10



nær i sit Forhold til Socrates. Ja Alcibiades maa finde sig i, al ligesom da han vi sandselig Attraa lagde sig under Socrates' Kappe og med begge Arme omfavnede denne guddommelige og i Sandhed beundringsværdige Mand, og laae saaledes den hele Nat, at han dog foragtet, udleet, haanet trods sin Skjønhed, ikke stod anderledes op fra Leiet hos Socrates end om han havde ligget hos en Fader eller en Broder,« saaledes maa han ogsaa her finde sig i at Socrates støder ham fra sig igjen med den Bemærkning, at han havde holdt det hele Foredrag af Iversyge paa Agathon: sthi den hele Tale gik ud derpaa, at adskille Agathon og mig fra hinanden. da Du troer, at jeg bør ikke elske nogen Anden end Dig, og Agathon ikke bør være elsket af nogen Anden end af Dig.« - Hvæd nu dernæst den Oplysning angaaer, vi af denne Fremstilling fase med Hensyn til Kjærlighedens Væsen, saaledes som den var i So crates, saa vil vi overbevise os om, at Theori og Praxis vare Samklang. Den Kjærlighed, der her beskrives, er Ironiens, met Ironien er det Negative i Kjærligheden, den er Kjærligheden! Incitament, den er paa Intelligentsens Gebeet hvad Gjækkeri, Elskovs-Stridigheder er i den lavere Kjærligheds Rige. At der nu



Gine uskjønne Analogi, som Strausz har faaet opstillet mellem denne Symposiets Slutning og Christi Forklarelse paa Bjerget. Forsavidt der nu kan være Tale om, at Socrates skal afgive Eenheden af det Comiske og Tragiske, saa kan det aabenbar kun være forsaavidt, som Ironien selv er denne Eenhed. Naar man nu vil forestille sig, at Socrates, efterat alle de Andre vare blevne berusede, var efter gammel Vane sjunken ind i sig selv, saa kunde han ved denne Stirren hen for sig, til hvilken han saa ofte hengav sig, afgive et plastisk Billede af den abstracte Eenhed af det Comiske og det Tragiske, om hvilken her kan være Tale. At stirre kan nemlig enten betegne den contemplative Hensynken idette vilde nærmest være den platoniske Stirren); eller at stirre betegner hvad vi sige, at tænke paa Intet, idet at >Intet< næsten bliver synligt for En. En saadan høiere Eenhed kunde vel Socrates afgive, men denne Eenhed er den abstracte og negative Eenhed i Intet.

#### Protagoras.

Jeg skal nu gaae over til at behandle Protagoras paa en lignende Maade, for at vise, hvorledes den hele dialectiske Bevægelse. der her er ene fremtrædende, ender i det aldeles Negative. Forinden jeg imidlertid gaaer over dertil, maa her en almindeligere Bemærkning angaaende Platos Dialoger finde en Plads, og som jeg ber en rigtig Plads, forsaavidt som Protagoras er den første Diaog der giver Anledning til den. Naar man nemlig vil inddele Platos Dialoger, troer jeg, at man gjør rigtigst i at følge den Adtillelse, Schleiermacher gjør, mellem de Dialoger, i hvilke det )ialogiske er et væsentligt Moment, og den aldrig trættede Ironi vart løser, snart binder Disputen og de Disputerende; og de contructive Dialoger, der udmærke sig ved en objectiv videnskabeg Fremstilling. Disse sidste ere: Staten, Timæus, Kritias. Disse ialoger betræffende, da anviser saavel Traditionen, som deres en indre Characteer dem den sidste Plads i Udviklingen. I sse Dialoger er Spørgsmaalsformen egentlig et overvundet Moent, den Svarende optræder mere som et Vitterligheds-Vidne, m en Menigheds-Repræsentant med sit Ja og Amen, kort, der mtales ikke mere. Ironien er dernæst ogsaa tildeels forsvunden. n erindre vi nu, hvor nødvendigt det var for Socrates at sam-

ofte hengav sig] Platon, Symposiet Cap. 3 og 220 c. Schleiercher] Platons Werke, 2. Aufl., Berlin 1817, I<sup>1</sup> S. 45 ff.





at der endnu bruges Dialogens Form, og man maa næsten forundre sig over, at Plato, der i Republikken misbilliger den poetiske Fremstilling i Modsætning til den simple Fortællen, ikke har ladet Dialogens Fremstilling vige Pladsen for en strængere videnskabelig Form.

En stor Deel af disse første Dialoger ende nu uden Resultat, eller som Schleiermacher bemærker, alle de Dialoger, der før Republikken afhandle een eller anden Dyd, udfinde ikke den rigtige Forklaring; smlgn. Platons Werke von F. Schleiermacher, Dritten Theiles erster Band Pag. 8: So behandelte Protagoras die Frage von der Einheit und von der Lehrbarkeit der Tugend, aber ohne den Begriff derselben aufzustellen, so ist im Laches von der Tapferkeit die Rede und im Charmides von der Besonnenheit. Ja da auch in der Frage von der Gerechtigkeit der Gegensatz zwischen Freund und Feind ein bedeutendes Moment bildet, mögen wir auch des Lysis hier gedenken. Ja det, at de ende uden Resultat, lader sig endnu nærmere bestemme saaledes, at de ende i et negativt Resultat. Som Exempel herpaa skal nu Protagoras tjene, ligesom ogsaa den første Bog af Staten, der efter Schleiermachers Observation ogsaa ender uden Resultat. Dette er imidlertid af stor Vigtighed for denne Undersøgelse, thi skal der være Tale om at udfinde det Socratiske, maa dette jo vel nærmest være at søge i de første Dialoger.

Hvad da nu Hensigten med Dialogen Protagoras angaaer, om den er at tage Tilløb til den definitive Besvarelse af de i Dialogen indeholdte Problemer (om Dydens Eenhed og Muligheden af, at den kan læres), eller om den, som Schleiermacher antager, ikke ligger i noget enkelt Punkt, og den følgelig er incommensurabel for de i Dialogen berørte Opgaver, og svævende over det Hele først fuldbyrder sig i den, gjennem den successive Forsvinden af hvert enkelt Punkt, luttrede og forynget opdukkende Anskueliggjørelse af den socratiske Methode, skal jeg her ikke afgjøre, men kun bemærke, at jeg gjerne kan være enig med Schleierm., naar Læseren blot erindrer, at Methoden efter min Anskuelse ikke bestaaer i det Dialectiske i Spørgsmaalsform som saadant, men i den af Ironi udgaaende og til Ironi tilbagevendende, af Ironi baarne Socrates og Sophisten blive derfor mod Slutningen Dialectik. af Dialogen, hvad Franskmanden egentlig kun siger om Een:

i Republikken] III 9. Schleiermachers Observation] a. St. 5.7. Schleiermacher] Platon's Werke, ersten Theiles erster Band S. 228 ff.



vis-à-vis au rien; de staae ligeoverfor hinanden som de to Skaldede, der efter en lang Strid endelig fandt en Redekam. Det som nu bliver mig det Væsentlige ved denne Dialog, er naturligviis det hele ironiske Anlæg i den. Thi det, at man ikke er kommen til nogen afgjørende Besvarelse af de opstillede Problemer, det vilde jo være hvad Schleierm. siger, at Dialogen ender uden Resultat; men det vilde jo ikke være noget Ironisk, da det, at Undersøgelsen her var bleven afbrudt, deels kunde være begrundet i det aldeles Tilfældige, hvoraf der lader sig construere en heel Uendelighed, deels kunde være forbundet med en dyb Længsel efter ved en fuldbyrdet Fødsel at befries fra de tidligere ufrugtbare Veer, med andre Ord, da Dialogen kunde blive sig bevidst som et Moment i en heel Undersøgelse. Saaledes vilde jo vel Dialogen være endt uden Resultat, men dette »uden Resultat« er ingenlunde identisk med et negativt Resultat. Til et negativt Resultat hører der altid, at der er et Resultat; og et negativt Resultat i sin reneste og meest ublandede Tilstand kan kun Ironien afgive; thi selv Skepsis ponerer altid Noget, hvorimod Ironien gjør det bestandig





stanten Katholik\*); kun at her det Latterlige er optaget i den ironiske Bevidsthed. - En Indvending, som her muligen kunde gjøres, skal jeg saameget desto hellere tage Hensyn til, som kun en opmærksom Læser kan gjøre den. Det kunde nemlig synes, som om det var Plato, der her anbragte den ironiske Løftestang, for i et ret muntert overgivent Himmelspræt at vippe ikke blot Protagoras, men og Socrates tilveirs, og hvor pudsigt end denne sidste kunde tage sig ud i et saadant Hurlumhei, maa jeg dog netop paa dennes Vegne frabede mig en slig Fortolkning. Det er nemlig Socrates, der selv gjør den Bemærkning, og enhver nogenlunde sympathetisk Læser vil vist ikke kunne undlade at forestille sig det med ironisk Alvor stridende og derudaf sig tvetydigt udkjæmpende ironiske Smiil, hvormed han har ledsaget sin ironiske Forundring over, at den hele Leg fik dette Udfald, den Overraskelse, hvormed han seer Protagoras finde, hvad han nødvendig vidste han maatte finde, da han selv havde gjemt det.

Dette med Hensyn til Dialogens hele Anlæg eller Formen i Dialogen. See vi nu hen til Indholdet, det vil sige, til de i samme indflettede Problemer, der, ligesom *meta* paa Løbebanen, afgive de faste Punkter, om hvilke de Stridende bevæge sig, søgende stedse nærmere og nærmere ind under dem, stedse hurtigere og hurtigere ilende hinanden forbi, da troer jeg man i det Hele vil finde en lignende negativ Ironi.

lsær er dette Tilfældet med det første Spørgsmaal, om Dyden er een. Socrates opkaster nu det Spørgsmaal, om Retfærdighed,

metaj saaledes kaldtes de to Piller i den romerske Circus' Midtaxe, om brike Væddekørslen foregik. habitus (indre) Beskaffenhed, Natur.

<sup>\*)</sup> Den Anekdote, jeg her alluderer til, afgiver den anden Form af et ironisk negativt Resultat; thi her ligger det Ironiske deri, at man kommer til et virkeligt Resultat, men da dette virkelige Resultat er aldeles personligt og som saadant forholder sig indifferent imod Ideen, og da det altsaa lader sig formode, at den katholske Neophyt atter vil have samme overbevisende Kraft paa den nybagte Protestant, som denne havde paa ham i det foregaaende Anløb, og saa fremdeles, saa øiner man jo deri Muligheden af en uendelig Disput, der for de Stridende i ethvert Øieblik er overbevisende, uden at derfor dog Nogen af dem i noget Øieblik har en Overbevisenig: kun det corresponderende Forhold bliver imellem dem, at i det Øieblik A er Katholik, bliver B Protestant, og i det Øieblik B bliver Katholik, bliver A Protestant, hvilket naturligviis ligger deri, at Ingen af dem skifter habitus, men Begge Habit.



Besindighed og Fromhed o. s. v. ere Dele af Dyden eller kun Navne paa een og samme Sag; og dernæst, om de ere Dele paa samme Maade som Ansigtets Dele, nemlig Mund, Næse, Øine og Øren, eller snarere som Guldets Dele, der i Intet ere forskjellige fra hinanden indbyrdes eller fra det Hele uden med Hensyn til Storhed og Lidenhed. Uden nu videre at indlade mig paa en i det Enkelte gaaende Drøftelse af det meget Sophistiske, der fra begge Sider opdrives, skal jeg blot erindre om, at Soc.s Argumentation væsentlig gaaer ud paa at tilintetgjøre den relative Ulighed mellem de forskjellige Dyder for at redde Eenheden, Protag derimod bestandig har den qualitative Ulighed for Øie, men derfor mangler det Baand, der er istand til at omslutte og sammenholde den rige Mangfoldighed. Mediationens Idee gaaer derfor ikke op for ham, han famler i dens Tusmørke, naar han for at vindicere Eenheden klamrer sig fast ved den subjectiverede Mediationens Idee, der beroer paa Lighedens og Ulighedens Identitet. Overalt, siger han, ligne alle Ting hinanden i en vis Henseende. Selv det Hvide ligner paa en vis Maade det Sorte og det Haarde det Bløde, og saaledes Alt hvad der synes at være hinanden meest modsat.



først myrder alle sine Undersaatter, for nu med fuldkommen Trygbed stolt at kunne herske over de blege Skyggers tause Rige. Naar Fromheden nemlig ikke er Retfærdighed, saaledes argumenterer Socr., saa er altsaa det at være from det Samme som at were ikke-retfærdig o: uretfærdig o: ugudelig. Enhver seer nu let det Sophistiske i Soc.s Argumentation. Men hvad jeg i Særdeleshed maa gjøre opmærksom paa, er, at denne Dydens Eenhed bliver su abstract, saa egoistisk afsluttet i sig selv, at den kun bliver den Klippe, paa hvilken de enkelte Dyder som velbefragtede Seilere strande og sønderslaaes. Dyden gjennemløber som en sagte Hvidsken, som et Gys, sine egne Bestemmelser, uden at den bliver borlig endsige articuleret i nogen af dem, ligesom, hvis jeg tænkte mig, at enhver Soldat glemte Parolen i samme Øieblik han hvidskede sin Nabo den i Øret, og jeg da tænkte mig en uendelig Række af Soldater, Parolen da egentlig slet ikke vilde være til, saaledes omtrent forholder det sig med denne Eenhed. Den Bestemmelse af Dyden, at den er een i den Forstand, hvori Socr. fastholder det, er aabenbart for det Første egentlig ikke nogen Bestemmelse, da det er den svagest muligt beaandede Udtalelse af dens Tilværelse, i hvilken Anledning jeg til yderligere Oplysning blot skal erindre om Schleiermachers skarpsindige Bedømmelse af Betydningen af den Guds Egenskab, at han er een, som findes i bans Dogmatik; dernæst er den en negativ Bestemmelse, da den Eenhed, der etableres, er saa usocial som muligt. Det Ironiske ligger deri, at Socrates fralister Protagoras enhver concret Dyd, og idet han skal føre den tilbage paa Eenheden, aldeles forflygtiger den; det Sophistiske er det, i Kraft af hvilket han er istand dertil: og saaledes have vi paa eengang den af sophistisk Diaectik baarne Ironi og den i Ironi hvilende sophistiske Dialectik.

Hvad den anden Sætning angaaer, om Dyden kan læres, som Protagoras mener, eller den ikke kan læres, som Socrates mener, sa fastholder naturligviis hiin her for meget det discrete Moment, idet han vil lade den ene Dyd udvikle sig aldeles paa den andens Bekostning, og dog lade Dyden som Eenhed være tilstede i det pagjeldende Individ og saaledes krone den, der endnu er paa Løbebanen. Socrates fastholder derimod Eenheden i den Grad, at han, skjøndt i Besiddelse af en uhyre Capital, dog er fattig, da han ikke kan gjøre den frugtbar. Den socratiske Sætning, at Dyden ikke kan læres, synes at indeholde en høi Grad af Positivi-

i hans Dogmatik] Schleiermacher, Der christliche Glaube, 2. Aufl. Berlin 1830, I S. 334 ff.

tet, eftersom den fører Dyden tilbage enten paa en Naturbestemmelse eller paa Noget Fatalistisk. Men saavel Dyden opfattet som umiddelbar Harmoni, som og i sin fatalistiske diastopa er dog i en anden Forstand en aldeles negativ Bestemmelse. Det derimod, at Dyden kan læres, maa enten forstaaes saaledes, at en oprindelig Tomhed i Mennesket efterhaanden giennem en Læren udfyldes, men dette er en Modsigelse, da Noget, der er Mennesket absolut fremmed aldrig kan bringes ind i ham; eller det er Udtrykket for den under en Succession af Læren sig gradviis udfoldende indre Dydsbestemmelse og forudsætter altsaa dens oprindelige Tilstedeværelse. Det er da Sophistens Misforstaaelse, at han anmasser sig at ville bringe Noget ind i Mennesket; den socratiske derimod, i enhver Forstand at nægte, at Dyden kan læres. Og at nu denne socratiske Opfattelse er negativ, det er aabenbart; des negerer nemlig Livet, Udviklingen, kort sagt, Historien i sin almindeligste og videste Forstand. Sophisten negerer det Oprindelige, Socrates den senere Historie. - Spørge vi nu fremdeles til hvilken almindeligere Betragtning denne socratiske Anskuelse maa henføre, i hvilken Totalitet den hviler, da er det aabenbart i den Betydning, Erindringen tillægges; men Erindring er netop den retrograde Udvikling, og altsaa Modbilledet til den stricte saakaldte Udvikling. Vi have saaledes ikke blot en negativ Bestemmelse i den Sætning, at Dyden ikke kan læres, men ogsaa en ironisk negativ Bestemmelse, der bevæger sig i aldeles modsat Retning. Det er sa langt fra, at Dyden kan læres, at den tvertimod ligger saa langt bag ved Individet, at man maatte befrygte, at den var glemt. Platonisk vilde det være at styrke Existentsen ved den opbyggelige Tanke, at Mennesket ikke er jaget tomhændet ud i Verden, ved gjennem Erindring at besinde sig paa sit rige Udstyr, socratisk er

Ajennen Erinning af besnude sig par sit rige eusigt, soeranse e



Dissolute i Erfaringen, saa Mennesket blev ligesom den dumme Gottlieb aldrig klog af Erfaring, gjorde Socrates Dyden saa snerpet og knibsk, at den af den Grund aldrig kom til at gjøre Erfaring. Socrates gjør imidlertid et dybere Forsøg paa at vise, at Dyden er een, det er, han vil udfinde det Andet, hvori alle Dyder saa at sige elske hverandre, og dette bliver da Erkjendelsen. Imidlertid gennemføres dog denne Tanke ingenlunde til den Dybde af sorgks Pelagianisme, der er Græciteten eiendommelig, saa at Synd bliver Uvidenhed, Misforstand, Forblindethed, og Villies-Momentet deri, Stolthed og Trods, bliver overseet, men idet han, for at skaffe sig Fodfæste, disputerer e concessis, opstiller han det Gode som det Behagelige, og den Erkjendelse, han saaledes vindicerer, bliver en Maalekunst, en fiin Forstandighed paa Nydelsens Gebet. Men en saadan Erkjendelse hæver i Grunden sig selv, idet den bestandig forudsætter sig selv. Medens derfor det tidligere berørte Ironiske i hele Dialogen viser sig deri, at Socrates, der erklærede, at Dyden ikke kunde læres, dog reducerer den paa Erkjendelse, og altsaa beviser det Modsatte, og det gaaer ligesaa med Protagoras, saa bliver det Ironiske ogsaa mærkeligt deri, at han opstiller en Erkjendelse, der, som sagt, tilsidst hæver sig selv, idet den uendelige Beregning af Nydelsens Forhold forhindrer og qvæler selve Nydelsen. Vi see altsaa: det Gode er det Behagelige, det Behagelige beroer paa Nydelse, Nydelsen beroer paa Erkjendelsen, Erbjendelsen paa en uendelig Maalen og Vragen, det vil sige: Det Negative ligger i den i en uendelig Empiri altid nødvendigen inhærerende usalige Utilfredsstillethed, det Ironiske i det »Velbetomme!« Socrates, saa at sige, ønsker Protagoras. Saaledes er nu i en vis Forstand Socrates atter kommen til sin første Sætning, # Dyden ikke kan læres, idet Erfaringens uendelige Sum, ligesom a Masse af lutter stumme Bogstaver, jo mere den voxer desto nindre lader sig udtale. I første Potents ligger altsaa det Ironiske at opstille en saadan Erkjendelseslære, som annihilerer sig selv, i aden Potens ligger det Ironiske i, at han lader, som om han ved t Tilfælde er kommen til at forsvare Protagoras' Sætning, uagtet an jo ved selve Forsvaret tilintetgjør den. Thi at den platoniske ocrates af anden Grund skulde have opstillet den Sætning, at et Gode er det Behagelige og det Onde det Ubehagelige, end for t tilintetgjøre den, det vilde jo være aldeles Urimeligt at antage.

den dumme Gottlieb] i Tiecks Der gestiefelte Kater, ein Kindermärchen.

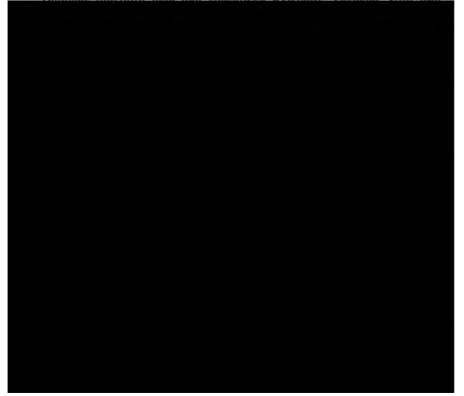
e concessis udfra en Indrømmelse.



# Phædon.

Jeg skal nu gaae over til at behandle Phædon, en Dialog, i hvilken det Mythiske er mere fremtrædende, ligesom det Dialektiske fandtes ublandet i Protagoras. I denne Dialog føres Beviserne for Sjælens Udødelighed, i hvilken Henseende jeg foreløbig skal anføre en Bemærkning af **Baur** (anførte Skrift Pag. 112): Dieser Glaube (an die Fortdauer der Seele nach dem Tode) gründet sich auf die Beweise, welche Plato den Socrates entwickeln läszt, diese Beweise selbst aber, wenn wir sie näher betrachten, führen uns wieder auf etwas anderes zurück, was in der unmittelbarsten Beziehung zu der Person Sokrates steht.

Forinden jeg imidlertid gaaer over til en Undersøgelse af disse Bevisers Natur, skal jeg give mit ringe Bidrag til at besvare Spørgsmaalet om Slægtskabet mellem Symposiet og Phædon. Som bekjendt har Schleiermacher og efter ham hos os Heise sat disse to Dialoger i den nøjeste Forbindelse, idet de antage, at disse



rakter (Pag. 157). Fremdeles bemærker han, at Schleiermacher aldeles har miskiendt den platoniske Compositions Aand ved at sætte Phædon i Forbindelse med Symposiet: Im Symposion wird der hellenische Weise als vollendeter Erotiker dargestellt, im Phädon dagegen verschwindet der heitere, himmlisch-schöne Hellenismus, und der griechische Socrates wird zum indischen Brahminen idealisirt, der einzig in der Sehnsucht nach Wiedervereinigung mit Gott lebt, dessen Philosophie also Betrachtung des Todes ist ..... Er (der Geist) flicht die den Geist trübende und störende Sinnlichkeit, und schmachtet nach Erlösung aus den Fesseln des ihn einkerkernden Körpers (Pag. 157 og 58). – At der nu ved første Betragtning er en saare betydelig Forskjel mellem Phædon og Symposiet, det er indlysende; men paa den anden Side kan man ia heller ei nægte, at Ast aldeles isolerer Phædon, og at det Forseg, han gjør paa at sætte den i Forbindelse med Phædrus, Protagoras og Gorgias ved at betegne den som tragisk, hvori det Rørende har Overhaand, egentlig ikke er i Samklang med hvad un selv siger om den mørke orientalske Mystik, der danner Modætningen til den lyse himmelskjønne Hellenismus, der hvælver sig wer Symposiet; thi fordi Phædon er tragisk, derfor kunde den pæske Himmel gjerne overskinne den ligesaa skjøn, ligesaa rolig, igesaa skyfri, da den jo havde været Vidne til mangen Tragoedie, iden at enten den derfor blev overtrukken og skyfuld, eller Luften rykkende og gvalm som Orientalernes. Men er den saaledes ikke presk, saa søger man forgjeves at incorporere den i Plato, end uge at stille den i Geled med andre. Hvad derimod Schleiernachers Opfattelse angaaer, da kan man ikke nægte, at den Livsanskuelse, der foredrages i Symposiet, og den Dødsanskuelse, ler opstilles i Phædon, ikke ganske harmonere, hvilket man un bemærke endog blot derved, at Phædon gjør Døden til Udangspunkt for Anskuelsen af Livet, hvorimod Symposiet fastholder <sup>a</sup> Livsanskuelse, hvori Døden ikke er optaget som Moment. Disse <sup>D</sup> Opfattelser kan nu ingenlunde tænkes som saa gunstigt stemte 10d hinanden, at de uden en tredie Opfattelse kunde gjennemænge hinanden. Denne tredie Opfattelse maa enten være en kulativ Betragtning, der er istand til at overvinde Døden, eller t er Ironien, der i Symposiet gjorde Kjærligheden til det Subantielle i Livet, men dog tog igjen med den anden Haand, idet n opfattede Kjærlighed negativt som Længsel, som nu her optter Livet retrograd, ethvert Øieblik vil tilbage i det Dunkle, oraf Sjælen udgik, eller rettere i den formløse uendelige Gjenmsigtighed. Døden er i Phædon aabenbart opfattet aldeles ne-



gativt. Vel er og bliver Døden altid et negativt Moment, mer saasnart den blot opfattes som Moment, saa vil ogsaa det Positive deri, den frigjørende Metamorphose seierrigt overleve det Negative Naar jeg nu erklærer mig for Ironien (tiltrods endog for saadanne Yttringer som Pag. 27: >Idetmindste troer jeg ikke, sagde Socr., at den, der hører vor Samtale, var det selv en Komoedieskriver, tør sige, at jeg fører daarlig Snak, og taler om Ting, som ikke angaaer mig.), saa kan det maaskee synes Een og Anden ved første Øiekast saare urimeligt, ved nærmere Eftersyn maaskee ret antageligt. Den spekulative Eenhed kan nemlig ikke saaledes usynlig og umærkelig være tilstede, men vel den ironiske.

Naar jeg nu siger, at Ironi er et væsentligt Element i Phædon, saa mener jeg naturligviis ikke de ironiske Forziringer, der findes adspredte i denne Dialog, da de, hvor betydningsfulde de end kunde være, og hvor meget de end for den dybere Betragning stedse mere og mere udvide sig, dog i det Høieste kun kan være Vink om den endelige Anskuelse, der gjennemtrænger bele Dialogen. Jeg vil anføre et Par Exempler. Pag. 42: »Dog synes Du og Simmias gjerne at ville udføre denne Sætning videre og ligesom Børnene at frygte for, at Vinden virkelig skal bortblæse



dæn, der her kan være Tale om, i en Slappelse af den Sjælens Nuskelkraft, af den Spænding, som Bevidstheden er, i en Opløsthed og tungsindigt hensynkende Mathed, i en Blødgjørelse, hvorved man ikke bliver lettere, men tungere, hvorved man ikke forflygtiges, men chaotisk blandes og i ubestemte Bevægelser rører sig i en Taagemasse. Østerlænderen kan derfor vel ønske at befries fra Legemet og føle det som noget Trykkende, men det er da egentlig itte for at blive friere men for at blive mere bunden, som om han istedetfor Locomotion vilde ønske Plantens vegetative Stillkeen. Det er istedetfor Tankens Himmel at ønske sig den taagede, desige Svælgen, som et Opiat kan forskaffe, istedetfor Handlingens Energi at ønske sig en med et dolce far niente forbunden illusorisk Hvile i en Fuldbringelse. Men Grækenlands Himmel er høi og hrælvet, ikke flad og trykkende, den høiner sig bestandig mere og mere, synker ikke ængstende ned; dens Luft er let og gjennemsigtig, ikke diset og qvalm. De Længsler, her kan være Tale om, gaae derfor ud paa at blive lettere og lettere, at concentreres i et stedse flygtigere og flygtigere Sublimat, ikke at evaporere i en sløvende Mathed. Bevidstheden vil ikke udblødes i flydende Bestemmelser, men strammes mere og mere. Østerlænderen vil derfor tilbage bag Bevidstheden, Grækeren ud over Bevidsthedens Succession. Men dette aldeles Abstrakte, den vil, bliver tilsidst det meest Abstrakte, det Letteste, nemlig Intet. Og her staae vi red et Coincidentspunkt for de to Opfattelser, der hidrøre enten fra den subjektive Mystik eller fra Ironien. At nu den af den successive Afdøen resulterende Existents i Phædon er opfattet aldeles abstrakt, det vil vist indlyse for Enhver, der har læst denne Dialog. Lidt nærmere at eftervise det, kan imidlertid ikke rære af Veien. Dette kan skee deels ved at vise, hvorledes Socrales opfatter Sjælens Natur, forsaavidt som jo den rette Oplattelse af Sjælen egentlig i sig maa indeholde, maa være impregneret med det rette Beviis for dens Udødelighed; deels ved Meiagtigere at analysere de forskjellige Yttringer, der findes med Hensyn til Sjælens tilkommende Hvorledes. Ved denne sidste Indersøgelse vil jeg subsidialiter tage et Hensyn til Apologien, der vetop som historisk Aktstykke maa kunne lede os paa vor Vei.

Det er til disse Undersøgelser jeg nu skal gaae over, og jeg kal forinden blot gjøre den Bemærkning, at det er betænkeligt, ied Hensyn til den Vigtighed et saadant Spørgsmaal som det om jælens Udødelighed altid maa have, at det i Platonismen be-

subsidialiter subsidiairt, til Hjælp.



handles leilighedsviis, nemlig i Anledning af Socrates' Død. De er altsaa til den første Undersøgelse jeg nu skal gaae over, eller til det Spørgsmaal, hvorledes Socrates opfatter Sjælens Væsen, og dette fører os ind i den nærmere Drøftelse af de af ham opstillede Beviser for dens Udødelighed<sup>•</sup>).

\*) To andre Beviser, som mere indirekte ere indeholdte i Phædon, skal jeg her kortelig berøre. Det første indeholdes lige i Begyndelsen af Dialogan, hvor Socrates advarer mod Selvmord og erindrer om Mysteriets Ord: at vi Mennesker ere som paa Vagt, og at man ikke maa afløse sig selv eller undvige. Naar denne Betragtning havde faaet Lov at besinde sig paa sk rige Indhold, naar den var bleven udvidet til Forestillingen om Mennesket som Guddommens Medarbeider, og den deri givne reale Existents ligeovarfær Gud, saa vilde i denne Betragtning, om end i en populær og mere opbyggende end bevisende Skikkelse, indeholdes en Anskuelse, der i Tankas Gjenfødelse vilde opstaae med speculativ Holdning. Dette skeer imidlærtel ikke. Imod den af Kebes gjorte ægte græske Bemærkning, at man, nær man ret fastholdt dette, snarere maatte klamre sig fast til Livet, og ibbs, som Philosopherne efter Socrates' Mening gjøre det, ønske at døe, klamve





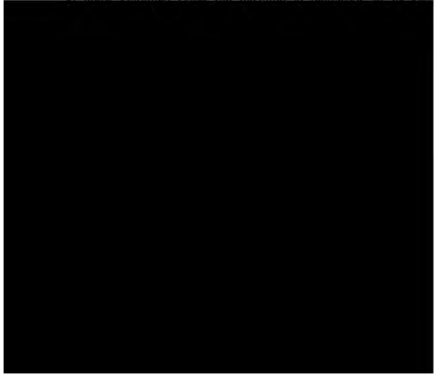
Som Indledning til den egentlige Argumentation oplyser Socrates først, hvorledes det hænger sammen med Philosophernes Lyst til at døe. Er Døden nemlig, hvilket indrømmes, en Adskillelse af Sjæl og Legeme, beroer fremdeles den egentlige Erkjendelse paa en Abstraktion fra den lavere Sandsning, da man aldrig ved nogen sandselig lagttagelse træffer det, som udgjør en Tings Væsen, ifølge hvilket den er det, den er, saasom Størrelse, Sundhed, Styrke o. s. v. (smlgn. Pag. 17), saa indseer man jo lettelig, at Philosopherne maae ønske (smlgn. Pag. 20) at have saa Lidt som muligt at skaffe med Legemet, ja ved Døden at luttres og befries fra Legemets Daarskab, for at fuldkomme hvad de allerede her i Livet have forsøgt (smlgn. Pag. 18), med den rene Tanke at efterjage Tingenes rene Væsen. Men her er nu aabenbart Sjælen opfattet ligesaa abstrakt, som det Tingenes rene Væsen, der er Gjenstand for dens Virksomhed. Og der bliver en betænkelig Tvivl tilbage, om der egentlig, om end Philosophien med nok saa stor Anstrængelse søger at skræmme dette Tingenes rene Væsen ud af alle dets Smuthuller, om der egentlig vil vise sig noget Andet end det reent Abstrakte (Sundhed, Størrelse o. s. v.), der som saadant i sin Modsætning til det Concrete er Intet. Heraf følger da igjen, at Sjælen i sin erkjendende Virksomhed, for ret at blive congruent med sin Gjenstand, i samme Grad maa blive til Intet. Ja Sjælen maa i den Grad stedse blive lettere og lettere, at det kun er de Sizele, der have pleiet for megen Omgang med Legemet, der paa Grund af dette (smlgn. Pag. 50) vil betynges og trækkes tilbage til

vilde have digtet denne Fabel, at Guden vilde forsone begge, der laae i Strid med hinanden; men da han ikke kunde det, forbandt han dem ved Enderne;« han griber Giftbægeret med en Anstand, med en Livslyst, som han i et Symposium vilde have grebet den skummende Pokal; han spørger Fangevogteren: .hvad mener Du? Tør man vel af denne Drik udgyde Noget til Offer? Er det tilladt eller ikke?« Alt dette er nu meget godt; men naar man derhos erindrer, at han dog egentlig ikke veed Beskeed om, hvorledes det Tilkommende vil være beskaffent, eller om der er et Tilkommende; naar vi midt i denne Poesi høre prosaiske Beregninger over, at det dog aldrig kan være nogen Skade, at antage et andet Liv, og andet Mere, som paa sit Sted skal blive oplyst, saa seer man, at dette Arguments overbevisende Kraft temmelig indskrænkes.

Pag. 17] (Heise I. Bd.) Phaidon 65 d. Pag. Pag. 20] 66 d-c. 18 (Heise I. Bd.) 66 a. Pag. 50] 81 c. han griber Giftbægeret osv.] Cap. 66. XIII.



det synlige Sted, af Frygt for det Formløse og Aandeverdenen, og som skyggeartede Skikkelser bevæge sig omkring ved Mindesmærker og Grave. Saadanne Skyggebilleder maae de Sjæle vise os, som ikke ere blevne reent afløste, men endnu have Deel i det Synlige, hvorfor de da ogsaa sees. At opfatte Spøgelser som en ufuk-kommen Existents, derimod kunde vel Intet være at indvende, men naar man sætter det »Formløse« som det Ideale, saa sees dog, hvor negativt Alt er opfattet og hvorledes Sjælen bliver til Intet. Vil man derfor give Socrates Ret i det af ham opstillede Dilemma (smlgn. Pag. 20), at man maa antage Eet af To, enten at vi aldrig komme til Erkjendelse eller først efter Døden, saa vil man vist ogsaa blive temmelig betænkelig ved den socratiske Udvei. Jeg har opholdt mig lidt længere ved disse indledende Undersøgelser, fordi de give en Forestilling om, hvad man kan vente sig af den hele følgende Betragtning. At opstille de enkelte Argu-menter og derpaa at gjennemgaac dem, vilde her blive for vidløftigt, og jeg vil for de Læsere, som ønske ikke at forfølge den i deres Tilblivelse under Samtalen, men at see dem, saavidt mulig, i fuldstændig videnskabelig Holdning, henvise til Baur og Ast.



Af mere Vigtighed super det derimed at hemerke at de



Exposition af Sjælens Begreb, og at altsaa Udødeligheden kun forsaavidt følger af dem, som den allerede bliver forudsat i Sjælens Begreb, saa kan man vel være enig med ham; men man maa dog ikke oversee, at det Haarde, Sjælen her bliver, som ellers det Gode, det Skjønne o. s. v., her ikke staaer som et Udgangspunkt, men som et Resultat, at det er netop idet Betragtningen vil gribe Sjælens Væsen, at dette viser sig som uigjennemtrængeligt, og ikke i Medfør af denne Sjælens Uigjennemtrængelighed, at man gaaer ud i Argumenternes Mangfoldighed. Dette er nemlig et negativt Resultat, det Andet en positiv Forudsætning, hvilket jeg her atter maa gjøre opmærksom paa.

See vi nu hen til, hvilken Sjælens Beskaffenhed maa være, hvilken specifik Existents den maa have, forsaavidt som Besvarelsen af disse Spørgsmaal skal hentes fra den Forestilling herom, som hviler i det Argument for dens Udødelighed, der hentes fra Erindringens Natur og Væsen, da komme vi ogsaa til de meest abstrakte Bestemmelser. Idet nemlig Mennesket sandseligt paavirkes, fører det disse Sandse-Indtryk hen til visse Almeen-Forestillinger f. Ex. det Lige (Pag. 33 ff.), det i og for sig Skjønne, Gode, Retfærdige, Fromme o. s. v., overhovedet til alt det, »som vi saavel i vore Spørgsmaal som Svar betegne som det, der er« smign. Pag. 37). Disse Almeen-Forestillinger erhverves ikke ved Erfaringens atomistiske lagttagelser, eller ved Inductionens Usurpationer, tvertimod de forudsætte sig selv bestandig. »Enten ere vi altsaa fødte med disse Erkjendelser, og vi besidde dem alle vort hele Liv igjennem, eller de, om hvilke vi sige, at de lære Noget, erindre sig i Grunden kun dette, og det at lære er altsaa en Erindren « (Pag. 38 ned.) Den spekulativt uforklarede, vistnok som alt Spekulativt ved første Øiekast paradoxe, Synthese af det Timelige og det Evige beroliges her poetisk og religiøst. Det er ikke Selvbevidsthedens evige Sig-selv-Forudsætten, der lader det Universelle slutte sig tæt og snevert om det Særegne, det Individuelle, der her træder os imøde, tvertimod: det Universelle flagrer løst omkring det. Punctum saliens i Argumentationen er egentlig dette, at ligesom Ideerne ere til før de sandselige Ting, saaledes er Sizelen til før Legemet. Dette lyder vel i og for sig ret antageligt, **ben saa længe det ikke er oplyst, hvorledes Ideerne ere til før** Tingene, og i hvilken Forstand, saa seer man, at det »ligesom,« tvorom Alt dreier sig, bliver det abstrakte Ligheds-Tegn mellem to ubekjendte Størrelser. Forsaavidt man ved nærmere at under-

Pag. 33 ff.] Cap. 19. Pag. 37] 75 d. Pag. 38 ned.] 76 a (sentra ere vi fædtes Heise). Punctum saliens det springende Punkt. 11°



søge de paa den ene Side af Lighedstegnet givne Størrelser skulde troe at faae nogen nærmere Oplysning, og denne Tro allerede bestyrkes ved Tanken om, at det er det i og for sig Gode, Skjønne, Retfærdige, Fromme, hvorom Talen er, saa qvæles den atter, naar vi betænke, at det tillige er det Lige o. s. v., af hvis Præexistents Sjælens Præexistents afhænger. Thi staaer det sig ikke bedre med Sjælens Præexistents end med slige Almeen-Forestillinger, saa seer man jo let, at den forsvinder ligesom hine i denne uendelige Abstraktion. Fra dette Punkt af lod sig nu vistnok, enten i Form af en seierrig Spekulation, eller en Troens Fortabelse, danne Overgangen til en positiv Opfattelse, men dette skeer ikke; og hvad Læseren maa optage i sig som en evig in Mente endog ved den mindste Beregning i hele denne Undersøgelse, dette Punkt er ikke det Intet, hvorfra man gaaer ud, men det Intet, hvortil man gjennem Overveielsens Besværlighed kommer. Og man kan gaae videre. Sæt der lod sig forbinde en Forestilling med denne Ideernes Existents udenfor enhver Concretion, saa maatte man jo spørge: i hvilket Forhold til denne vilde man da sætte den præexisterende Siæl. I Jordelivet var dens Virksomhed denne, at føre det Enkelte

her i Phædon. Tvertimod, dette Liv er det ufuldkomne, og det Formløse er det, hvorefter Længselen stunder.\*)

Til ligesaa abstrakte Resultater komme vi, naar vi gjennem de øvrige Beviser arbeide os hen til den for disse til Grund liggende Anskuelse af Sjælens Væsen. - Det Ikke-Sammensatte kan ikke opløses og forgaae. Det Sammensatte derimod hører det til at opløses paa samme Maade, som det er sammensat. Da nu Sjælen hører til det Ikke-Sammensatte, saa følger deraf, at den ikke kan opløses. Dog denne hele Tankebevægelse er aldeles tilsyneladende, da det egentlig er Tautologiens holdningslese Grund, den bevæger sig paa. Vi maae derfor følge Socrates, naar han oplyser Analogierne. Det Usammensatte er det, der altid forholder sig paa den samme Maade. Hiint Væsen selv, siger han (Pag. 14), hvilket vi i vore Spørgsmaal og Svar tilskrive egentlig Væren, forholder det sig vel altid paa samme Maade eller snart saaledes snart anderledes? Det i og for sig selv Lige, Skjønne og Alt hvad der har egentlig Væren, kan det nogensinde undergaae pogensomhelst Forandring? Disse Ting ere altid sig selv lige, ere formløse og kunne ikke sees.« Sjælen har nu størst Lighed med det Guddommelige, Udødelige, Fornuftige, Eensartede, Uoploselige og altid paa een og samme Maade sig Forholdende, Legemet derimod har størst Lighed med det Menneskelige, Dødelige, Ufornuftige. Mangeartede, Opløselige og aldrig paa samme Maade sig Forboldende (Pag. 47). Men her ere vi altsaa komne til en ligesaa abstract Opfattelse af Sjælens Existents og dens Forhold til Legemet. Denne Betragtning gjør sig nemlig ingenlunde skyldig i paa en materiel Maade at anvise Sjælen en bestemt Plads i Legemet, men den overseer paa den anden Side ogsaa aldeles Sjælens Forhold til Legemet, og istedetfor at lade Sjælen frit røre sig i det af den selv producerede Legeme, er den idelig ifærd med at liste sig ud af Legemet. Det Billede, som Kebes senere benytter til en Indvending mod Sjælens Udødelighed, forsaavidt man udleder samme af den Betragtning, at da Legemet, der dog er det Svagere, vedblev, ogsaa Sjælen, der er det Stærkere, maatte vedblive, at det

\_ \_\_\_\_ Pag. 44] 78 d. Disse Ting ere osv.] 79 a. Pag. 47] 80 a-b.

\_\_\_\_

<sup>\*)</sup> Som det derfor i Symposiet var Længsel, der udgjorde det Substantielle, sna er det Samme Tilfælde her. I Symposiet er det imidlertid Længselen, der ensker at eie, i Phædon ønsker den at tabe, men begge Bestemmelser ere lige negative, da begge Længseler ere uvidende om det Hvad, den ene vil styrte sig ind i, den anden ved Afdøen forflygtiges i.



nemlig er, som om Nogen vilde føre den Tale om en gammel Væver, som var død: Manden er ikke død, men maa vistnok være etsteds, og som Beviis derpaa vilde fremføre, at den Klædning han havde paa, og som han selv havde vævet, var uskadt og ikke tilintetgjort (Pag. 61), dette Billede, siger jeg, vilde, rigtigt benyttet, idet man udhævede det Sindrige i at sammenligne Sjælen med en Væver, allerede lede til langt konkretere Forestillinger. At Sjælen ikke er sammensat, det kan man gjerne indrømme, men saalænge der ikke er givet nøiagtigere Svar paa det Spørgsmaal, i hvilken Forstand den ikke er sammensat, og hvorvidt den dog i en anden Forstand er et Indbegreb af Bestemmelser, bliver naturligviis den Bestemmelse aldeles negativ, og dens Udødelighed ligesaa langweilig som det evige Eettal.

Hvad endelig det sidste Argument angaaer, der er opført paa den Sætning, at hvad der bestaaer, bestaaer ved sin Deelagtighed i Ideen, og at enhver Idee udelukker af sig det Modsatte (Pag. 97: seller maae vi ikke sige, at Tre vil heller gaae under og lide, hvad det skal være, end taale at være tre og tillige at blive lige), samt at denne Udelukken ikke blot finder Sted med



undgaae en Vanskelighed, men fordi han selv fandt Hvile deri. Derimod udtales det endog i den mythiske Deel af denne Dialog, at Legemernes Opstandelse eller Vedbliven er Noget, som kun de Ugudelige have at befrygte, hvorimod de, som ere tilstrækkeligen luttrede ved Philosophi, ville i den kommende Tid leve ganske uden Legemer (Pag. 117). Det eneste Forsøg, der gjøres for at holde igjen mod dette Abstraktionens tøilesløse Spring ud »i den vide Verden« og tilveiebringe en Real-Existents, der ikke tillader Tanken at kuldseile og Livet at forflygtiges, er den ethiske Harmoni, den moralske Melodi, der vil afgive den Alt i den nye Tingenes Orden constituerende Naturlov, om jeg saa tør sige, med eet Ord den retfærdige Gjengieldelse, der vil være det i Alt sig rørende Princip. Og i Sandhed, naar denne Betragtning kommer til Hæder og Ære, da vil Udødeligheden ikke blive en Skygge-Existents, og det evige Liv ikke et Schattenspiel an der Wand. Men end ikke i den mythiske Deel af Dialogen skeer dette fuldelig. Hvorvidt det skeer, skal senere vorde undersøgt, kun her maa det erindres, at det kun er i den mythiske Deel af Dialogen at det forsøges. - Saaledes kan nu Tanken atter vende tilbage til det Punkt, den for et Øieblik tabte af Sigte, det negative Hvad, og det ligesaa negative Hvorledes, der i den dialektiske Udvikling i Phædon forkynde sig som den positive Besvarelse af Spørgsmaalet om Sjælens Væsen, forsaavidt dette i sig indeslutter Beviset for dens Udødelighed. Dette, at den hele Betragtning ender negativt, at Livet taber sig i den fjernt hendøende Gjenlyd, (Nachhall vilde jeg heller sige), kunde have sin Grund i Platonismens subjektive Standpunkt, der misfornøiet med Ideens Umiddelbarhed i Existentsen, saaledes som denne er givet i det Classiskes salige Tilfredshed, nu søgte at gribe den i sin Reflekterethed og derfor favnede Skyen for Juno. Dette subjektive Standpunkt gav den nu ikke mere end det foregaaende havde eiet, men berøvede den endogsaa Noget, nemlig Virkeligheden. Rosenkrantz har etsteds rigtigt bemærket, at jo fyldigere Livet er, jo yppigere det svulmer, desto mere afbleget og luftig er Udødeligheden. Homers Helte sukke efter endog den ringeste Stilling i det virkelige Liv og ønske med

Pag. 117] 114 c. Rosenkrantz] der tænkes maaske paa Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik 1831 Sp. 949, hvor det i Karl Rosenkranz' Anmeldelse af Schleiermachers Dogmatik hedder om det evige Liv: Sollten wir diese Bestimmangen des Geistes mit vollem Ernst in die Zukunft verlegen, was wäre der Inhait unserer Geschichte? Müssten wir uns nicht beständig von der Erde wegsehnen und nur mit halben Sinnen auf ihr verweilen? osv. Homers Heltel Achilken i Odyssoen XI 487 ff.

den at ombytte Underverdenens Skyggerige. Hos Plato bliver Udødeligheden endnu lettere, ja næsten til at blæse bort, og dog onsker Philosophen at forlade Virkeligheden, ja saavidt muligt at være død allerede i levende Live. Det er nu det subjektive Staadpunkts sørgelige Selvmodsigelse.

168

Men herved ere vi endnu ikke komne til at see det Ironiske, og det er dog det, jeg, saavidt muligt, vil søge at vise. At Ironien į paa en Prik kan ligne dette, at den for den flygtige lagttagelse endog kan forvexles med det, det vil vist Enhver indrømme, der veed, hvad Ironien er for en lille usynlig Person. Det er altsa igjen et af Coincidentspunkterne mellem Plato og Socrates. Derfor kan nu Een ved især at accentuere den Pathos, der oftere fremtræder i denne Dialog, drage Alt over til Plato, til den Begeistring, der vistnok i Henseende til Resultat bliver slet aflagt. Men paa den anden Side vil man dog vist ikke nægte, at der i Dialogen hersker en vis Usikkerhed, der tyder paa, at Ironien paa 🛤 eller anden Maade er med i Spillet. Thi hvor ubetydeligt end Resultatet er, kunde det dog gjerne være udtalt med Begeistringens hele Overbeviisning. Denne Usikkerhed sporer man paa flere Steder i Phædon, og disse vinde i Betydning, naar man bringer

sorgløse Pelagianisme. Man tillade mig at udhæye for en Forsigtigheds Skyld, hvad forøvrigt formodentlig de fleste Læsere indsee. Paa den ene Side er i Christendommen det, der skal afdøes fra, opfattet i sin Positivitet, som Synd, som et Rige, der kun altfor overbevisende forkynder sin Gyldighed for enhver, der sukker under dets Love; paa den anden Side er det, der skal fødes og opstaae, opfattet ligesaa positivt. Ved den intellectuelle Afdøen er det, der skal afdøes fra, noget Indifferent, det der skal voxe derunder noget Abstrakt. Forholdet mellem disse to store Anskuelser er omtrent følgende. Den Ene siger, man skal afholde sig fra usunde Spiser, beherske Lysten, saa skal Sundheden udfolde sig, den Anden siger, man skal lade være at spise og drikke, saa kan man nok have Haab om efterhaanden at blive til Intet. Man seer saaledes, at Grækeren er større Rigorist end den Christne, men derfor er hans Anskuelse ogsaa usand. Efter den christelige Anskuelse er da ogsaa Dødsøieblikket den sidste Strid mellem Dag og Nat, Døden er, som den i Kirken skjønt er bleven kaldet, Fødselen. Med andre Ord, den Christne dvæler ikke ved Striden, ved Tvivlen, ved Smerten, ved det Negative, men fryder sig ved Seiren, ved Visheden, ved Saligheden, ved det Positive. Platonismen vil, at man skal afdøe fra den sandselige Erkjenden for ved Døden at opløses i det Udødelighedens Rige, hvor det i og for sig Lige, det i og for sig Skjønne o. s. v. leve i Dødsstilhed. Dette udtrykkes endnu stærkere ved en Yttring af Socrates, at Philosophens Attraa er efter at døe og at være død. Men at attraae Døden saaledes i og for sig, kan ikke være grundet i Begeistring, forsaavidt man vil agte dette Ord og ikke f. Ex. bruge det om det Vanvid. hvormed man vel stundom seer Mennesket at ønske at blive til Intet, det maa være grundet i en Art Livslede. Saalænge der endnu ikke kan være Tale om, at man ret indseer, hvad der ligger i dette Ønske, saalænge kan Begeistringen endnu være der, hvorimod, naar Ønsket har sin Grund i en vis Dorskhed, eller den Onskende er sig bevidst, hvad han ønsker, da er Livslede det Fremherskende. 1 mine Øine indeholder den bekjendte Gravskrift af Wessel: >tilsidst gad han ei heller leve, « Ironiens Anskuelse af Deden. Men den der døer, fordi han ikke gider leve, han ønsker visselig heller ikke et nyt Liv, thi det vilde jo være en Modsigelse.

som den i Kirken osv.] den ældste christne Kirke fejrede Martyrernes Dødsdag som deres «Fødselsdag« (Martyrium Polycarpi 18, sml. Tertullian, De corun 3). en Yttring af Socrates] Platon, Phaidon 64 a. Gravskrift «If Wessel] over sig selv, Wessels samtlige Skrivter, Kbhvn. 1817, II S. 149.

Denne Mathed, der i den Forstand ønsker Døden, er nu aabenbar en fornem Sygdom, der kun har hjemme i de høieste Cirkler, o er i sin fuldkomne Ublandethed ligesaa stor som den Begeistring der i Døden seer Livets Forklarelse. Det er de to Poler, mellen hvilke det almindelig menneskelige Liv bevæger sig døsigt og uklart Ironien er nemlig en Sundhed, forsaavidt den frelser Sjælen ud a det Relatives Besnærelser, den er en Sygdom, forsaavidt den ikk kan bære det Absolute uden i Form af Intet, men denne Sygdom er en Climatfeber, som kun faa Individer paadrage sig, færre overstaae.

Ironien nu betræffende i Phædon, da maa denne naturligviis opfattes i det Moment, hvor Ironien som Anskuelse bryder den Befæstning, der adskiller Himlens og Jordens Vande, og forener sig med den totale Ironi, der tilintetgjør Individet. Dette Punkt er ligesaa vanskeligt at fastholde som Punktet mellem Tø og Frost, og dog ligger Phædon, naar man vil bruge den af mig opstillede point de vue-Maaler, lige mellem disse Ironiens to Bestemmelser. Jeg skal nu gaae over til en Dokumentation, forsaavidt den er mulig. I denne Henseende er det ingenlunde min Mening at dølge, at enhver saadan Dokumentation bestandig forudsætter et Noget, det Anskuelsens Totale, som ligger ud over det Enkelte, Skabelsens Bliv, som ved ethvert Menneskeværk først kommer bag





dog fortræffeligt at være overbeviist derom, men er der Intet tilbage for den Døde, vil jeg idetmindste i denne Tid før min Død filde mine Venner mindre til Besvær ved Klager, og denne min Vildfarelse vil desuden ikke være varig — thi det var vistnok et Onde - men om en kort Tid forsvinde.« Smlgn. Heises Oversættelse Pag 69. Disse Ord lyde nu fra en ganske anden Verden, og det r visselig ikke alene det Udraab: θέασαι ώς πλεονεχτιχώς, der stjuler Ironien i sig. Den Tanke, at man ved Døden skulde blive til slet Intet (εἰ δὲ μηδέν ἐστι τελευτήσαντι, sin post mortem sensu omnis alque ipse animus exstinguitur cfr. Stallbaum, Pag. 133 med.), perhorrescerer han slet ikke, men paa den anden Side tager ha den ikke med, for at jage den excentriske Tanke forfærdet ved denne Consequents hjem igjen, men spøger ret egentlig med den, og vil, naar galt skal være, hellere rives ud af denne Vildfarelse, thi at blive i den vilde jo være et Onde, og derved aldes annihileres. Men det som netop characteriserer Irosien er den abstrakte Maalestok, ved hvilken den nivellerer Alt, ved hvilken den behersker enhver overvættes Stemning, og staledes mod Dødens Frygt ikke sætter Begeistringens Pathos, men foder at det er et ret curieust Experiment saaledes at blive til set Intet. Dette maa nu være en locus classicus af Phædon, de adspredte Stænk, der findes hist og her af lignende Art, vilde breve en altfor vidtløftig Behandling, til at jeg kan indlade mig derpaa. Apologien kræver desuden nu Opmærksomheden.

# Apologien.

Apologien skal benyttes i en dobbelt Hensigt, dcels for ved de i den indeholdte Yttringer, betræffende Sjælens Udødelighed, at tømme vor Argumentation af Phædon til Hjælp, der søgte at lade det Dialektiske i denne Dialog afrunde sig i Ironi, deels for af dens Total-Anlæg at lade Socrates' Standpunkt blive øiensynligt som Ironi.

Naar man blot ikke med Ast vil antage, at Apólogien ikke er af Plato, men af en ubekjendt Taler, saa er det denne Undersøgelse meneligt ligegyldigt, om man med Schleiermacher formener, at

 Pag. 69) Phaidon 91 b.
 θέασαι ώς πλιουτεκτικώς sog du ser hvor egentide (rigtigere: se, hvor eg.).

 tide.
 side μηδέν osv. smen er der intet tilbage for døder.

 sin post mortem osv.
 men hvis efter Døden al Bevidsthed og selve

 finde udslakkes (Stallbaums Omskrivning a. St. af de foregaaende græske Ord. Ast) Platon's Leben und Schriften S. 474 ff.

dette Forsvar virkelig saaledes er holdt af Socrates\*), eller 1126 Stallbaum, at det vel ikke af ham er holdt saaledes, men at Plæte i at udarbeide denne Tale har søgt at nærme sig den historiske Socrates saa vidt muligt. Stallbaum siger (prafatio ad apologiam Socratis p. 4): quar (sc. sententia) si vera est, nemo, opinor, mirabitur, quod Plato non cam, quam alias, verborum sententiarumque sublimitatem in hoc libro adhibuit, Nam guum Socratem ita demum sibi videretur recte defendere, si illum, qualis in vita fuerit. talem in judicio dicentem faceret, non licebat ei arbitratu suo agere, sed dehebat videre, quid Socratis ingenio et moribus conveniret, et quid loci ac temporis rationibus esset accommodatum. Ønsker Nogen at lære at kjende det store Antal af Forfattere, der have erklæret sig mod Ast, da ere deres Navne til behageligt Eftersyn hos Stallbaum sammesteds. Det som er mig Hovedsagen er, at man i Apologien seer et paalideligt Billede af den virkelige Socrates. Ast, som i Phædon fandt det Ophøiede, det Rørende fremherskende, kan na turligviis ikke andet end indigneres over den Maade, paa hvilken Socrates her gererer sig, og derfor blandt Andet erklærer han Apologien for uægte. Naar man nu med Fleertallet, ja med den absolute Majoritet af Fortolkere vil antage Apologien for ægte, sa nødes man i Sandhed til at gjore anderledes Udvei end, som almindeligt skeer, at indskrænke sig til den Forsikkring, at der i

# 172

har Ret, til ogsaa at lade ham have Ret i at give Xenophons Apologi Fortrinnet for Platos.

Her skal imidlertid ikke være Tale om Apologien i det Hele, men om de Steder, hvor Socrates udvikler sin Anskuelse af Døden. I det nu Vanskeligheden af at forklare dem platonisk voxer, stiger Eilige Sandsynligheden for i Ironi at søge den rette Forklaring. Alle disse Steder vise nu Soc.s totale Usikkerhed, men vel at **warke**, ikke som om denne Usikkerhed skulde have foruroliget **Dam, nei tvertimod, dette** Spil med Livet, denne Svimmelhed, idet Deden viser sig snart som noget uendeligt Betydningsfuldt, snart som Intet, det er det, der behager ham. I Forgrunden altsaa Socrates, ikke som den, der letsindigt slaaer Tanken om Døden mort og ængsteligt klamrer sig til Livet, ikke som den, der begeistret gaaer Døden imøde og høimodigt offrer Livet; nei som den, cler gotter sig over den Afvexling i Lys og Skygge, som et syllostisk aut-aut giver, naar det næsten i samme Nu viser høilys Dag og bælgmørk Nat, viser det uendelig Reale og det uendelige I niet, gotter sig ogsaa paa Tilhørernes Vegne over, at disse to Punkter ere ligesom det Behagelige og det Ubehagelige knyttede sammen ved Toppunktet (smlgn. Symposiet), og dog derunder ikke med Sjælens inderlige Forlængsel attraaer Visheden, men med en wis Nysgjerrighed længes efter Opløsningen paa denne Gaade. Socrites føler meget godt, at hans Syllogismer ikke have noget Udtemmende ved sig med Hensyn til Besvarelsen af Sporgsmaalet, kun den Hurtighed, med hvilken den uendelige Modsætning viser ig og forsvinder, glæder ham. Baggrunden, der trækker sig uendelift tilbage, danner Dødens uendelige Mulighed.

l Apologien følger derfor ogsaa gjerne paa de meest pathetiske Udbrud en Argumentation, der blæser Veltalenhedens Skum bort, I viser, at der er slet Intet derunder. Socrates bemærker, hvor

at læse Apologien, fordi det forekom mig, at alt det Poetiske, det Mod, der virer over Døden, her blev kummerlig erstattet ved en temmelig prosaisk Beregning, der blev foretagen paa en Maade, at man skulde troe, at Socrates vilde sige: Den hele Sag er mig i Grunden temmelig ligegyldig. Senere har jeg lært at forstaae det anderledes.

have Ret i at give Xenophons Apologi Fortrinnet] Ast giver ikke Lesophons Apologi Fortrinnet (han anser den for uægle); derimod fremhæver kan. at Xenophons Fremstilling i «Erindringer» staar over Platons Apologi 4 Es. S. 482). aut-aut enten-eller. knytte de sammen ved Toppunktet se ovf. S. 160. Symposiet] der tænkes vel paa den ovf. S. 146 anførte Statangescene.



daarligt det vilde være af ham, der var af Guden beskikket til at leve som en Viisdoms-Elsker (φιλοσοφούντα) og til at udforske og prøve sig selv og Andre, hvor daarligt det vilde være af ham af Frygt for Døden at forlade sin Plads. Nu kommer Grunden: τὸ γάρ τοι θάνατον δεδιέναι, ὦ ἄνδρες, οὐδὲν ἄλλο ἐστὶν ἢ δοχεῖν σοφύν είναι, μη όντα δοχείν γαρ είδεναι εστίν & ούχ οίδεν. ... και τούτο πως ούχ άμαθία έστιν αύτη ή έπονείδιστος ή τοῦ οἴεσθαι εἰδέναι & οὐχ οἰδεν; (smlgn. Ast Pag. 126 § 29 A.). I denne Henseende mener Socrates ogsaa at have Fortrinnet for de andre Mennesker; thi han frygter ikke Døden, da han slet ikke veed Noget om den. Dette er nu ikke blot en Sophisme, men tillige en Ironi. Idet han nemlig befrier Menneskene fra Dødens Frygt, giver han dem til Vederlag den ængstende Forestilling om et uundgaaeligt Noget, man slet Intet veed om, og man maa tilvisse være vant til at lade sig opbygge ved den Beroligelse, der ligger i Intet, for at finde Hvile heri. Det vilde derfor, som han et andet Sted bemærker, være urimeligt af ham, at vælge noget Andet, hvorom han bestemt veed, at det er et Onde (f. Ex. Fængsel) af Frygt for at vederfares det, som Melitus mener han har

δόν αύτὸ είναι. δυοίν γὰρ θάτερόν ἐστι τὸ τεθνάναι· η γὰρ οίον μηδὲν είναι μηδ' αἴσθησιν μηδεμίαν μηδενὸς ἔχειν τὸν τεθνεώτα, η, κατὰ τὰ λεγόμενα, μεταβολή τις τυγχάνει οὐσα χαί μετοίχησις της ψυχής τοῦ τόπου τοῦ ἐνθένδε εἰς ἄλλον τόπον καὶ εἴτε δὴ μηδεμία αἴσθησίς ἐστιν, ἀλλ' οἰον ὕπνος, ἐπειδάν τις καθεύδων μηδ ὄναρ μηδὲν ὁρậ, θαυμάσιον κέρδος άν είη ὁ θάνατος. ἐγώ γὰρ ἀν οἶμαι, εἴ τινα ἐκλεξάμενον δέοι ταύτην τὴν νύκτα, ἐν ἡ οὕτω κατέδαρθεν ὥστε μηδ' ὄναρ ἰδεῖν, χαι τὰς άλλας νύχτας τε χαὶ ἡμέρας τὰς τοῦ βίου τοῦ ἑαυτοῦ άντιπαραθέντα ταύτη τη νυχτί, δέοι σχεψάμενον είπειν, δπόσας άμεινον και ήδιον ήμέρας και νύκτας ταύτης της νυκτός βεβίωχεν έν τῷ έαυτοῦ βίφ, οίμαι άν μὴ ὅτι ἰδιώτην τινά, άλλὰ τὸν μέγαν βασιλέα εὐαριθμήτους ἀν εύρειν αὐτὸν ταύτας πρὸς τὰς άλλας ήμέρας και νύκτας. εί ούν τοιούτον ό θάνατός έστι, κέρδος έγωγε λέγω. και γάρ ούδεν πλείων ό πας χρόνος φαίνεται ούτω δή είναι ή μία νύξ. εί δ' αὐ οίον ἀποδημήσαι έστιν δ θάνατος ένθένδε είς άλλον τόπον, και άληθή έστι τα λεγόμενα, ώς άρα έχει είσιν άπαντες οι τεθνεώτες, τι μείζον άγαθον τούτου είη αν, ω ανόρες διχασταί; Dette Sidste maatte af den Grund ogsaa være glædeligt, fordi man slipper bort fra disse Dommere, der udgive sig for at være Dommere, og kommer til saadanne Dommere som Minos, Rhadamanthus, Aeacus, Triptolemus, der med Rette fortjene at være det. Hvad altsaa den ene Side af Dilemmet angaaer, da mener han, at det ved Døden at blive til slet Intet er θαυμάσιον κέρδος, ja hans Tale faaer en meget varm Colorit, da han bemærker, at ikke blot en Privatmand, men den store Konge selv kun vilde have faa Dage at sammenligne hermed. En saadan Sjælesøvn og et saadant Intet maatte nu fortrinligviis tiltale Ironikeren, der her jo har ligeoverfor Livets Relativitet

væige en Nat, hvor han sov snaledes, at han end ikke havde nogen Drom, og efter at have sammenlignet de andre Nætter og Dage i sit Liv med den Nat skulde sige efter moden Overvejelse, hvor mange Dage og Nætter han har tilbragt bedre og behageligere end den Nat i sit Liv, saa tror jeg, at ikke blot en jævn Mænd, men selve den store Konge [o: Perserkongen] vilde finde dem snart talte i Sammenligning med de andre Dage og Nætter. Hvis Døden altsaa er noget snataat, kalder jeg den en Vinding; paa den Maade synes jo nemlig den hele Tid ikke st være mere end en Nat. Men hvis paa den anden Side Døden er som en Bese herfra til et andet Sted, og hvis det, der siges, er sandt, at dernede skulde såe døde være, hvad kan saa være et større Gode end dette, mine Herrer Dømmere? fordi man slipper osv.] Apologien 41 a. Kong Minos fra Kreta vg hans Broder Rhadamanthys tænktes tilligemed Zeus' Søn Alakos fra Aigina at immæ de døde; hertil føjedes i Athen den eleusinske Localheros Triptolemos. Ⱦrudærov xépbos, en magelos Vinding.

176

det Absolute, men dog saa let, at han ikke kan forløfte sig derpaa, da han har det i Form af Intet. Hvad den anden Side af Dilemmet angaaer, da udfører han videre. hvor fortræffeligt det vilde være, at komme i Underverdenen i Kast med Fortidens store Mænd, paa en behagelig Maade at underholde sig med dem om deres Fata, men fremfor Alt at udspørge og prøve dem\*), Yttringer, hvis ironiske Art jeg alt tidligere har berørt. Her altsaa blot et Par Bemærkninger. Det er nemlig klart, deels at disse Yttringer ikke lettelig lade sig bringe i Harmoni med de i Phædon indeholdte Forventninger om at blive aldeles uden Legeme, deels at denne Glæde er saare hypothetisk, da jo den anden Mulighed ligger ligesaa nær, det vil sige ikke et Haarsbred fjernere; thi Hvpothesen i sin Heelhed er en Bevægelse i Luften, og Socrates gjør intet Forsøg paa at virkeliggjøre den ene Deel af den mere end den anden. De af Phædon ovenfor citerede Ord indeholde vel et Forsog, idet Socrates mener, at det er det Fordeelagtigste, da man saa vil falde sine Venner mindre til Besvær; men i denne Betragtning vil Læseren vist finde en Livs-Snildhed og en Ironi, der paatager sig det Vovestykke at narre Døden. Endelig ender da



(som Ast finder i Xenophons Fremstilling), hat der Redner nach ziner Weise so übertrieben, dasz sie als die geist- und gemüthloseste Gleichgültigkeit erscheint. Nach der Verurtheilung nemlich liszt er den Socrates nicht über den Ausspruch der Richter, sondern über die Zahl der beiderseitigen Stimmen sich wundern, und die kaltblütige Berechnung anstellen, dasz er entkommen sevn würde, wenn nur drei Stimmen anders gefallen wären, und dasz Melitos, wenn nicht Anytos und Lykon mit ihrer Anklage hinzugekommen wären, tausend Drachmen erlegen müszte, weil ihm der fünfte Theil der Stimmen nicht zugefallen wäre. Noch auffallender ist diese Gleichgültigket da, wo Socrates vom Tode redet; immer versichert er, dasz er sich vor dem Tode nicht fürchte, aber worauf gründet sich diese Furchtlosigkeit? Auf nichts; also ist sie leere Prahlerei . . . . . . Konnte Platon, der Verfasser des Phädon, den Socrates so über den Tod reden lassen, und ihm eine solche wahrhaft gemeine, geist- und gefühllose ja fast lächerliche Gleichgültigkeit zuschreiben . . . . Und gleichwohl will dieser gefühlund gemüthlose Socrates noch den Erregten und Begeisterten spielen, indem er sich zu prophezeien unterfängt (Pag. 487. 488). Denne hele Astiske Opfattelse skal nu ikke staae her og kjede sig som et løst og ledigt Citat, tvertimod haaber jeg at det skal blive en virksom Arbeider i Viingaarden, idet jeg regner paa det Brydnings-Perspectiv, under hvilket Ironien deels vil vise sig for en og anden Læser, deels tage sig bedre ud. Idet nemlig den Alvor, der hersker i Ast, med sin afmaalte Gang skrider løs paa den neutrale Apologi, sidder Ironien taus paa Luur og speider med sit aldrig lukkede Øie, i idelig Bevægelse, deeltagende i enhver Fægtning, skjøndt Læseren maaskee ikke mærker det, førend i det Øieblik den kaster sit Garn over ham og fanger ham. Naar derfor min Fremstilling skulde være et saa storhullet Garn, at Læseren lettelig kan smutte igjennem det, eller saa skrøbeligt, at det ikke kan holde ham, saa vil isærdeleshed enkelte Steder i de af Ast citerede Ord være baade fine og stærke nok, og det Høirøstede i den øvrige Deel af Citatet vil ogsaa have sin store Betydning, idet det vil være den Larm, der jager Læseren hen til det Punkt, hvor han maa fanges. Den Passus f. Ex. und gleichwohl will dieser gefühl- und gemüthlose Sokrates noch den Erregten und Begeisterten spielen, indem er sich zu prophezeien unterfängt, overgaaer ikke blot hele min Fremstilling i besnærende Listighed og Armstyrke, men jeg anseer den for absolut uimodstaaelig for Enhver, der ikke vil være enig med Ast i at forkaste Apologien. Ogsaa mangen anden enkelt Bemærkning af Ast vil være styrkende for

XIII.



den vaklende og ubefæstede Læser, farlig for Enhver, der endnu korser sig ved Tanken om, at det skulde være Ironi, der forklarer Apologien. Pag. 488: Auch im Vortrage verråth sich der Redner, nicht nur in der Entgegensetzung der Gedanken (wie:  $d\lambda\lambda'$  év πενία μυρία εἰμὶ διὰ τὴν τοῦ θεοῦ λατρείαν, worin das Niedre mit dem Hohen, der klägliche Ton mit dem stolzen Gefühle so contrastirt, dasz uns der Satz fast ein Lächeln abnöthigt), sondern auch der Worte; denn die damaligen Redner gefielen sich, nach dem Vorbilde des Gorgias und Lysias, in spielenden Antithesen.

Saaledes synes det nu rigtigt at gaae over til de Angreb paa den ironiske Opfattelse, som Ast i samme Undersøgelse lidt tidligere har gjort. Den Betragtning nemlig, at det ikke skulde være platonisk Ironi, der findes i Apologien, tør jeg ikke saaledes lade gaae upaatalt forbi. Den opmærksomme Iagttager af Plato vil nemlig hos ham finde to Arter af Ironi. Den ene er den i Undersøgelsen indoptagne, fremskyndende Magt, den anden er den sig selv, om muligt, til Herre opkastende. Naar der nu findes Ironi i Apologien, saa kan man ikke uden videre som Ast forkaste den, fordi det ikke er platonisk Ironi, da jo den Mulighed stod





indstævnet for nogle Børns Domstol.« Det er i det Foregaaende antydet, hvorledes Apologien netop i sit Anlæg maa betragtes som Ironi, da jo de svære Klagepunkter om al den ny Lærdom, Socrates indførte i Athen, maatte komme til at staae i et høist besynderligt og ret egentlig ironisk Forhold til hans Forsvar, it han Intet vidste, og forsaavidt umuligt kunde indføre nye Lærlomme. Ironien ligger aabenbart deri, at der slet intet Tilknytungspunkt er mellem Angrebet og Forsvaret. Havde Socrates egt at vise, at han holdt sig til det Gamle, eller at, forsaavidt un indførte noget Nyt, dette var det Sande, saa var jo Alt i sin Jrden. Men Socrates gjendriver ikke Anklagerne, men han frarister dem selve Anklagen, saa det viser sig, at det Hele er blind ullarm, og Klagernes hundredpundige Kanoner, der aldeles skal couse den Anklagede, blive forgjeves affyrede, da der slet Intet er, ler kan tilintetgjøres. Den hele Situation erindrer derfor saa evende om et dybsindigt vittigt Vers af Baggesen\*). Men ogsaa fra en anden Side vil det ironiske Anlæg i Apologien vise sig. For Socrates nemlig, der var vant til, med en for Sophisterne ængstende Haardnakkethed og et ligesaa uforfærdet Mod at fast-holde Spørgsmaalet, tiltrods for Sophisternes Fordreielser og Skrækkemidler, maatte det nemlig vise sig som et høist latterligt argumentum ad hominem, Athenienserne nu havde udfundet, at han skulde henrettes. Efter Socrates' Anskuelse maatte naturligviis Anklagerne enten overbevise ham om, at han havde Uret, eller lade sig overbevise, hvorimod dette, om han skulde henrettes eller ikke henrettes eller idetmindste mulkteres eller ikke mulkteres, nr Noget Sagen aldeles uvedkommende, og der saaledes her igjen ingen fornuftig Forbindelse blev mellem Forbrydelsen og Straffen. Kommer nu dertil den Omstændighed at dette Sagen aldeles uvedkommende Spørgsmaal skulde afgjøres paa en aldeles udvortes

Og ingen, ingen Moders Sjæl

•,

Kan slaae tilgavns en Død ihjel;

Selv naar han Græsset maatte bide,

Al Fordeel var paa Tyvens Side.

Iser maa Læseren bemærke de to sidste Linier; thi ligesom Tyven vilde have havt Fordeel ved virkelig at blive slaaet ihjel, saaledes vilde Socrates, som Intet vidste, jo paa en Maade have en Fordeel, hvis Anklagerne kunde bevise, at han ikke blot vidste Noget, men endog noget Nyt.

Baggesen] Kallundborgs Krønike (Danske Værker, Kbhvn. 1845, I S. 184). argumentum ad hominem personligt Argument.



Maade, ved Stemme-Antal, en Afgjørelsesmaade, der altid havde været Gjenstand for Socrates' specielle Forkjærlighed, hvori han, som han etsteds bemærker, selv var aldeles ukyndig; saa kan man vist ikke Andet end give ham Ret i den, skjøndt tilsyneladende troskyldige og godmodige, dog isnende Ironi, hvormed han, uden at agte paa dette forfærdelige Argument, i al Venskabelighed taler med Athenienserne om Sandsynligheden af, at han vilde være bleven frifunden, ja, hvilket naturligviis maa forekomme ham ligesaa latterligt, Melitus idømt en Pengebøde. Det er derfor og kun en ny Ironi, naar han til Slutning ønsker at tale et Par Ord med dem, der havde frifundet ham; thi disse havde jo aabenbart stemt ligesaa godt som de Andre. Og dog er der i Apologien endnu en Ironi høiere end de foregaaende, en Ironi der tager Socrates selv med; thi den Omstændighed, at Socrates saa aldeles eensidigt fastholdt Erkjendelsen og desaarsag enhver Forbrydelse blev en Vildfarelse og altsaa enhver Straf noget i Forhold hertil aldeles ueensartet, den polemiske Styrke, med hvilken han havde gjort denne Anskuelse gieldende, tager en højst ironisk Hævn over ham,

kjedeligt Compagniskab som Argumentation er. Jeg vil derfor atter her lade Ast aftrykke, da han med overordentlig Sikkerhed har grebet alle de tvetydige Punkter for af dem, ved at jage Læseren en Skræk i Livet, at bevise Apologiens Uægthed; og idet jeg i Texten anbringer hans Pathos, vil jeg i Noten tillade mig en lille Hentydning, som jeg haaber vil være Læseren tilstrækkelig. Man har et Kobberstykke, der forestiller Madonnas Himmelfart. For at løfte Himlen saa meget som muligt, er der paa Foden anbragt en mørk Linie, over hvilken et Par Engle titte op efter hende. Saaledes vil jeg ogsaa ved at aftrykke Asts Ord i Texten hæve hans Ord saa høit som muligt og for at høine hans høie Pathos end mere anbringe en Streg, over hvilken da stundom Ironiens skalkagtige Ansigt tillader sig at titte op. Ast Pag. 477 ff.: Die Freimüthigkeit, mit welcher er den Socrates sprechen läszt. ist nicht jene edle, aus dem Bewusztseyn der Unschuld und Rechtschaffenheit fliessende, welche sich, durch Verläumdung angereizt, als Stolz verkündet, sondern prahlerische Selbsterhebung; denn Socrates setzt sich nur herab, um sich indirect desto mehr zu erheben. (I en Note hertil bemærker Ast: der Verfasser der Apologie kann selbst nicht umhin, dieses anzudeuten, S. 82: μη θορυ-3ήσητε μηδέν, αν δόξω τι ύμιν μέγα λέγειν\*). Dieses ist nicht die platonische Ironie, sondern Geringschätzung anderer, die den eitlen Zweck hat, sich selbst zu erhehen. Socrates sagt z. B. S. 68. wenn man denjenigen einen Redner nenne, der die Wahrheit spreche, so sei er allerdings ein Redner, nur nicht auf die Art, wie die anderen (worin der Sinn versteckt liegt, er sei ein eigentlicher oder wahrhafter Redner, die anderen hingegen blosz Scheinredner). Ebenso enthalten die Worte ίσως μέν γάρ τι χείρων, ίσως δὲ βελτίων αν εἴη (ή λέξις) S. 71 verstecktes Selbstlob. Noch

\*) Dette er ganske i Analogi med Socrates' Beslutning at ville spaae; og denne riimfrostige Alvor, med hvilken han lokker Athenienserne paa Glatiis, staaer ganske i Samklang med den Forklaring, han senere giver over sin Betydning for det atheniensiske Folk, hvorledes han var en guddommelig Gave.

et Kobberstykke] der tænkes paa Raffaels Sixtinske Madonna. S. 821 dette og de efterfølgende Platoncitater i Asts Ord S. 181-184 er efter Platonis Eatyphro Apologia Socratis Crito Phaedo rec. J. Fr. Fischerus, Lipsiae 1783. μή δορυβήσητε osv. hys ikke, selv om I finder, at jeg taler store i= 20 e). Ord. sich selbst zu erheben] -sich selbst zu verherrlichen. Ast. Hertil S. 68] 17 b. hører Anm. \*). blosz] »blosse« Ast. ισως μέν γάρ osv. for den (min Maade at tale paa) kan maaske være ringere, maaske ogsaa bedre. S. 71] 18 a. Socrates' Beslutning at ville spaae] Cap. 30. den Forklaring] 30 d, 31 a.

unverkennbarer ist die falsche Ironie in der Stelle S. 84-91, wo Socrates die Wahrhaftigkeit jenes Orakelspruches, der ihn für den weisesten erklärt habe, darzuthun sucht<sup>•</sup>); das Eitle und Prahlerische liegt schon in der Ausführlichkeit, mit der Socrates davon redet. Ebenso erklärt Socrates, er sei ein berühmter und ausgezeichneter Mann (S. 81. 90. 136), und seine Bestimmung eine göttliche\*\*) (S. 120); er sei der gröszte Wohlthäter der Stadt\*\*\*) (S. 116. 119. 142); deszhalb werde ich verläumdet und beneidet (107) u. s. f. Ferner schreibt er sich Weisheit zu †) (S. 82. 83. 84 ff.), und spricht von der Weisheit der Sophisten in einem skeptischen Tone++), der nur Hochmuth andeutet. Denn was ist es anders, wenn man sich selbst herabsetzt, zugleich aber alle andere erniedrigt, als eine rednerische Selbsterhebung, die, wenn man ihr eine ernste Absicht unterlegt, als eitle Prahlerei erscheint, wenn man sie aber für unbefangene, absichtlose Freimüthigkeit nimmt, eine Naivität verräth, die durch den nicht beabsichtigten Contrast der Selbstverachtung und der Selbsterhebung +++) (wenn sich Socrates z. B. für unwissend erklärt, zugleich aber für weiser als alle andere, sich selbst also, den unwissenden, zum weisesten erhebt) fast in das Komische übergeht? Hat also der Verfasser der Apologie die Absicht gehabt, den Socrates als Ironiker zu schildern,



so hat er ihn in das Gegentheil vom platonischen Socrates in einen prahlerischen Sophisten umgewandelt; wollte er ihm aber eine unbefangene, absichtlose Freimüthigkeit leihen, so hat er die Naivität übertrieben und seinen Zweck verfehlt, weil die Gegenseite der Selbstherabsetzung, die Selbsterhebung, zu hervorstechend und grell ist, als dasz man glauben könnte, es sei mit der Selbstherabsetzung ernstlich gemeint; jene Anspruchlosigkeit ist daher aur affectirt, und die Selbstherabsetzung blosz scheinbar, weil sie von der ihr nachfolgenden Selbsterhebung überwogen wird. In diesem Scheinwesen eben erkennen wir am meisten den Redner, der, an das Antithesenspiel gewöhnt, das erste durch das zweite gegenüberstehende wieder aufzuheben pflegt. Eben so hat unser Apologiker gerade das Schönste in seiner Rede, was ihm als Thatsache vorlag, jene Aeusserungen nehmlich der edlen und stolzen Freimüthigkeit und Seelengrösze des Socrates, in Schein gewendet, indem er es durch den Gegensatz wieder aufhebt; dieser Gegensatz ist die Besorgnisz, die Richter, auf deren Geneigtheit alles ankam, zu erzürnen\*); weshalb er eben allemal die Gründe seiner

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) I en Note til dette Sted siger Ast: Daher das häufige: μη δορυβεῖτε, μη δορυ βήσητε, καί μοι μη άχθεσθε λέγοντι τάληθη. Han mener, at Forfatteren af Apologien har havt den historisk virkelige Begivenhed for Øie, at Socrates flere Gange blev afbrudt, men at han nu lader Socrates anticipere disse Afbrydelser, og saaledes førvandler det virkelige δορυβεῖν til et tilsyneladende. Han overseer derved, hvor ægte sokratisk vistnok denne ængstelige Stilfærdighed er, der bestandig tysser paa Athenienserne, for ikke at forskrække dem ved det Store, det Overordentlige, han har at sige. Dette Store er nu Betydningen af hans Person for Athenienserne, det er, for at sige det reent ud, at han er en guddommelig Gave, hvilken da nærmere bestemmes saaledes, han er en Bremse. Smlgn. § 30 E. Socrates advarer Athenienserne for at fordemme ham, ikke for hans Skyld, men for deres egen: μή τι έξαμάρτητε περί την τοῦ θεοῦ δόσιν ὑμῖν έμοῦ καταφηφισάμενοι, ἐἀν γὰρ ἑμὲ ἀποκτείνητε, οὐ βαδίως άλλον τοιοῦτον εύρήσετε, ἀτεχνῶς, εἰ καὶ γελοιότερον εἰπεῖν, προσκείμενον τῷ πόλει ὑπὸ

affectirt] •affectirt um die Ruhmredigkeit zu verbergen• Ast. gewendet det] •verwandelt• Ast. siger Ast] a. St. S. 479 (med Tilføjelse af de nedenfor anførte Citater).  $\mu n$  vopugente lad være at hysse (21 a. 30 c),  $\mu n$  vopugente hys ikke (20 e, sml. 17 c, 27 b, 30 c), xaí µot osv. og bliv ikke vrede paa mig. nær jeg siger Sandheden (31 e). vopugente laterligt i er ved at domfælde mig. Hvis I nemlig dømmer mig fra Livet, vil I ikke let finde en til af den Slags, der ligefrem, selv om det lyder noget latterligt, er sat af Guden paa Staten som paa en stor Hest af ædel Race, men som paa Grund af sin Størrelse er noget sløv og trænger til at vækkes af en Bremse.



Aeuszerung so weitläufig und mit fast ängstlicher Sorgfalt auseinandersetzt, um ja nichts zu sagen, was keinen Grund für sich hätte und die Richter unwillig machen könnte. Diese Besorgnisz und Furcht, die der Freimüthigkeit immer gegenübertritt, hebt sie nicht diese wieder auf und verwandelt sie in Schein? Der wahrhafte Freie und Seelenstarke wird, ohne Rücksicht auf etwas anderes als die Wahrheit seiner Aussage, und unbekümmert, wie man diese aufnehme, so reden, wie ihm Bewusztseyn und Erkenntnisz gebieten. Eben so bekennt Socrates, dasz er seine Ankläger und Widersacher fürchte (S. 72. 86). Erkennen wir darin des Socrates Seelengrösze und durch nichts zu schreckende Wahrheitsliebe wieder, wie er sie z. B. in der Unterredung mit dem Kritias und Charikles, die sein Verderben beabsichtigten, beim Xenophon (Denkw. d. Socr. 1, 2, 33 ff.) an den Tag legt? Socrates stellt sich ferner, als spreche er nicht zu seiner Vertheidigung, sondern in der Absicht, die Richter zu überreden, dasz sie ihn nicht verurtheilen möchten, damit sie sich nicht am Geschenke der Gottheit versündigten (S. 121). Wenn ihr mir folgt, setzt er hinzu (S. 122), so werdet ihr meiner schonen. Wer erkennt nicht darin die rednerische Wendung? Die Bitte und der Wunsch, losgesprochen zu





har med Flid ladet denne hele Betragtning ende i Apologien, for at det Usikkre og Vaklende i den foregaaende Argumentations Gang herved kunde faae en Consolidation. Det Mythiske vil nu blive Overveielsens Gjenstand, og idet jeg søger at glemme, i hvilken Hensigt det Hele foretages, for at Overveielsen kan blive saa uhildet som mulig, maa jeg bede Læseren i samme Grad at fastholde, at den Duplicitet, der ligger i Misforholdet mellem det Dialektiske og det Mythiske, er et af de Indicier, et af de Spor, der forhaabentlig vil lede hen til at adskille det baade ved Tid og Inderlighed tilsyneladende Uadskillelige.

Dette Mythiske kan man nu først see paa med mere ligegyldige Øine, man kan betragte det blot som en Forandring i Fremstilling, en anden Art af Foredrag, uden at derfor Forholdet mellem disse to Arter af Foredrag var et væsentligt; ja man kunde synes i en og anden Yttring af Plato at finde et Vink desangaaende. Protagoras siger saaledes, idet han gjør sig færdig til at bevise, at Dyden kan læres: »Vel, Socrates, jeg vil ikke beholde det for mig selv, men skal jeg som den Ældre, der taler til den Yngre, indklæde Beviset i en Mythe, eller foredrage det i en Afhandling?« (Heise Pag. 130). Og da han er færdig, bemærker han: > Saaledes har jeg nu, Socrates, baade ved en Mythe og ved Grunde beviist, at Dyden kan læres« (Pag. 145). Vi see saaledes, at her det mythiske Foredrag adskilles fra det undersøgende paa den Maade, at det mythiske betragtes som et ufuldkomnere, beregnet paa Yngre, at disse to Arter af Foredrag ikke staae i et nødvendigt Forhold til hinanden, da deres Nødvendighed først vilde sees i den høiere Eenhed, i hvilken de selv som discrete Momenter vare tilsyneladende og virkelige. Disse to Arter af Fremstilling sees ikke i Forhold til Ideen, men i Forhold til Tilhøreren, de ere som to Sprog, af hvilke det ene er mindre artikuleret, mere barnligt og blødt, det andet mere udviklet, mere skarp kantet og haardt; men da de ikke sees i Forhold til Ideen, saa lod der sig tænke et tredie Sprog, et fjerde o. s. f., et heelt Assortiment af saadanne Fremstillingsformer.

Hertil kommer, at Mythen efter denne Opfattelse aldeles ligger i Fremstillerens Magt, den er hans fri Skabning, han kan tage fra og lægge til, eftersom det forekommer ham at være Tilhøreren tjenligt. Men saaledes kan det umuligt staae til med det Mythiske i Plato. Det Mythiske har her en langt dybere Betydning, hvilket man ogsaa vil overbevise sig om, naar man bemærker, at det

Heise Pag. 130) Protagoras 320 c. Pag. 145] (Heise II. Bd.) 328 c.

Mythiske i Plato har en Historie. I de første og tidligste Dialoger er det saaledes enten slet ikke tilstede, i hvilket Tilfælde dets Modsætning ene raader, eller det er tilstede i Forbindelse med, og dog i en anden Forstand uden Forbindelse med dets Modsætning, det Abstrakte Derpaa forsvinder det aldeles i en heel Cyclus af Dialoger, hvor det Dialektiske, men i en ganske anden Forstand end i de tidligere Dialoger, er tilstede, og endelig dukker det atter frem i de sidste platoniske Arbeider, men i en dybere Forbindelse med det Dialektiske. Betræffende det Mythiske i Plato er jeg altsaa for det Første viist tilbage til de Dialoger, jeg nylig forlod. Her finder man det nemlig i Forbindelse med dets Modsætning, den abstrakte Dialektik. Saaledes f. Ex. Gorgias, hvor, efterat Sophisterne har kjæmpet med Fortvivlelsens Raseri. bestandig mindre og mindre »undselige,« hvor, efterat Polos har overbudet Gorgias, Kallikles Polos i Uforskammenhed, det Hele ender med en mythisk Fremstilling af Tilstanden efter Døden<sup>•</sup>). Men hvorledes forholder det sig nu med dette Mythiske; thi det er aabenbart, at det i disse Dialoger ikke saa meget er Platos fri Digtning, ham hørigt og lydigt, som det snarere overvælder ham. at det ikke saa meget er at betragte som en underordnet Fremstilling for vngre eller mindre begavede Tilhørere, som snarere som en Ahnelse om et Høiere.

Stallbaum\*\*; staaer i sin Opfattelse af det Mythiske aabenbart



paa det i det Foregaaende antydede Standpunkt. Deels betragter han det som en Accommodation, eller for at jeg skal bruge et i denne Forbindelse vistnok betegnende Udtryk, en συγκαταβασις,

cide explicari posse viderentur, mirum non est, etiam in hoc libro subtilissimis rerum disputationibus intextas esse mythicas et fabulosas narrationes, quæ locum obtineant demonstrationis et certorum argumentorum . . . . Nam verissime Eberhardus Script. Miscell. p. 382 hæc scripsit: Man kann als gewisz annehmen, Plato habe sich bisweilen der Mythen im Gegensatz des Raisonnements oder der Vernunftbeweise bedient, da wo von Gegenständen die Rede war, die ausser dem Gesichtkreise der menschlichen Vernunft und Erfahrung liegen, oder wo ihm die Vernunftbeweise selbst noch zu schwer waren, oder wo sie ihm für die Fassungskraft seiner Zuhörer zu schwer schienen. Cfr. ad Phædonem p. 177: Sæpenumero enim videtur mythicis illis marrationibus usus esse, quo significaret, argumentum, quod attigisset, ita esse comparatum, ut suspicionibus magis et conjecturis esset indulgendum, quam ratiociniis ac disputationibus confidendum. Quod ubi facit, iis fabulis et narrationibus, quæ apud Græcos erant vulgo celebratæ, sic plerumque utitur, ut non solum abjiciat aut mutet, quæ consilio suo parum accommodata erant. sed simul etiam civium suorum superstitionem corrigat et removere studeat. Ex qua re intelligitur, quodnam aliud etiam consilium in usu mythorum Plato secutus sit. Voluit enim ineptam illam plebis superstitionem sensim tollere, aut arte emendare. Denique etiam mythos eo consilio adhibuisse videtur, ut animos æqualium coeca superstitione oppressos sensim quasi præpararet ad purioris mpientia doctrinam percipiendam.

<sup>[Platon]</sup> indsaa, at Sagens Vanskelighed var saa stor, at meget snarere syntes at hunne anes med Sjælen end fattes af Tanken og klart fremstilles, er det intet lader, at der ogsaa i dette Skrift i de skarpsindigste Undersøgelser af Spørgsmalet er indvævet [Stallbaum skriver inter textas, ikke intextas] mythiske og eventrige Skildringer, som skal træde i Stedet for Bevis og sikre Argumenter . Meget træffende skriver nemlig Eberhard (Neue vermischte Schriften von J. A. Eberhard, Halle 1788, S. 384: Man kann also, glaub ich, als ausgemacht annehmen osv.)... Sml. Noter til Phædo S. 178: ofte synes han nemlig at have be-Mittet disse mythiske Skildringer for derved at antyde, at det berørte Emne var maledes beskaffent, at man snarere maatte hengive sig til Anelser og Formodninger end sætte sin Lid til Slutninger og Undersøgelser. Naar han gjør det, benytter han i Reglen de Myther og Fortællinger, der var almindeligt udbredte hos Græterne, paa den Maade, at han ikke blot bortkaster og ændrer, hvad der ikke stemmer med hans Hensigt, men tillige ogsaa retter sine Landsmænds Overtro og stræber at fjerne den. Heraf ses det, hvilken yderligere Hensigt Plato har havt med Anvendelsen af Myther. Han vilde nemlig lidt efter lidt hæve Almuens taabelige Overtro eller idetmindste rette den. Endelig synes han ogsaa i den Hensigt [eo consilio mythos Stallbaum] at have anvendt Myther, for ligesom at forberede sine Samtidiges af blind Overtro knugede Sind lidt efter lidt til at tilegne sig en renere Visdoms Lære. συγκατάβασις Nedladen sig.

da dette Ord jo antyder, at Plato i det Mythiske stiger ned til Tilhøreren, istedetfor at vi antage, at det Mythiske er et Høiere, ja et ud over Platos subjektive Myndighed Liggende; deels sætter han det i Forbindelse med den Folkebevidsthed, der forud for Plato opbevarede Ideen i et saadant Hylster. Men begge Betragtninger ere ikke synderlig skarpt gjennemførte til en betydningsfuld Adskillelse af, hvad der blev opfattet gjennem Fornuftslutninger, og hvad der blev ahnet, eller til en i Sandhed beroligende Afgjørelse af Grændsestridighederne mellem Traditionen og Plato. Baur (anf. Skr. Pag. 90-98) seer i det Mythiske det Traditionelle, og giver Ackermann Ret i at stille Digtere og Orakelsprog i samme Forhold til Plato, som Propheterne i det gamle Testamente stode til Apostler og Evangelister. Paa den ene Side maatte man vel saa i det Mythiske hos Plato see den fromme Veneration, den sønlige Pietet, med hvilken han omfattede sit Fødelands Fortids religiøse Bevidsthed; paa den anden Side den ædle momentane Mistillid til de af ham selv opførte Bygninger, hvorfor han jo heller ei i Staten vil give nogen Lov for Gudstjenesten, men over-lader det til den delphiske Apoll. Ast<sup>\*</sup>) har en fuldstændigere Opfattelse, kun at den egentlig ikke er begrundet paa lagttagelse, ikke saa meget bærer Charakteren af at være erhvervet som af at



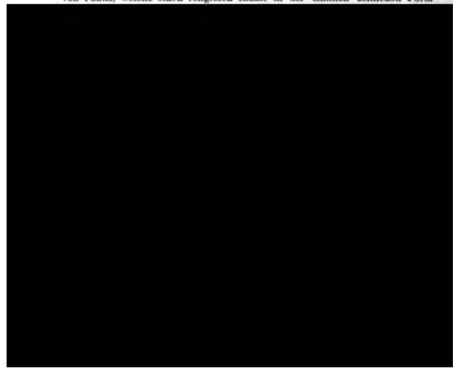
see, saa er det derimod i de senere i et mere venskabeligt Forhold til det Dialektiske, det er, Plato er bleven Herre over det, det vil sige, det Mythiske bliver det Billedlige. Med Baur at forklare det Mythiske som det Traditionelle, for sædeligreligiøse Sandheder at lade Plato søge et Udgangspunkt i den høiere Auctoritet, der ligger i Digte og Orakelsprog, gaaer ikke uden videre an; thi i de første Bøger af Staten underkjendes jo aldeles Gyldigheden af Digternes Udsagn, der polemiseres og advares stærkt mod dem, og den fremstillende (o: den digteriske) Opfattelse misbilliges i Modsætning til den slet og ret fortællende; ja i den tiende Bog af Staten vil Plato jo have Digterne ud af Staten. Uden videre gaaer det altsaa ikke an. Den fornødne Berigtigelse indeholdes imidlertid i Betragtningen af det Mythiskes Metamorphose i Plato. Skarpest træder det frem i de første Dialoger. Medens her Dialektiken giver et aldeles abstrakt og stundom et negativt Resultat, vil det Mythiske give meget Mere. Men spørge vi overhovedet, hvad det Mythiske er, saa maa man vel svare, det er Ideens Udlændighedsstand, dens Udvorteshed, o: dens Timelighed og Rummelighed umiddelbar som saadan. Det Mythiske i Dialogerne bærer ogsaa aldeles denne Charakteer. De store Tidsrum, som Sjælen efter Fremstillingen i Phædrus gjennemløber, den rummelige Uendelighed, som i Gorgias og Phædon anskueliggjøres som Fremstilling af Sjælens Existents efter Døden, ere Myther. Sagen lader sig let forklare. Det Dialektiske ryddeliggjør Terrainet for alt Uvedkommende og forsøger nu at klattre op til Ideen, da dette imidlertid mislykkes, reagerer Phantasien. Træt af det dialektiske Arbeide lægger Phantasien sig til at drømme, og heraf fremkommer det Mythiske. Under denne Drømmen svæver Ideen enten hastende forbi i uendelig Succession, eller den staaer stille og udvider sig uendelig præsent i Rummet. Det Mythiske er saaledes Phantasiens Enthusiasme i Spekulationens Tjeneste, og til en vis Grad, hvad Hegel kalder Phantasiens Pantheisme\*). Det

\*) Naar det Mythiske opfattes saaledes, kunde det synes at det blev forvexlet med det Poetiske; men herved maa bemærkes, at det Poetiske er sig selv bevidst som det Poetiske, har i denne Idealitet sin Realitet og vil ikke have nogen anden Realitet. Det Mythiske derimod ligger i den Hverkenhed og Dobbelthed, den Mellemtilstand, hvoraf Bevidsthedens Interesser endnu ikke har udkjæmpet sig. Det Poetiske er en hypothetisk Sætning i Konjunktiv,

i de første Bøger af Staten] II Cap. 17 ff. i den tiende Bog] Cap. 3 ff. i Phædrus] Cap. 25 ff. Phantasiens Pantheisme] Hegel, Vorlesungen über Aesthetik, Werke X<sup>1</sup> S. 469: Der Pantheismus der Kunst.

har Gyldighed i Berørelsens Øieblik og bringes ikke i Forhold til nogen Reflexion. Det vil man ogsaa overbevise sig om ved at

det Mythiske er en hypothetisk Sætning i Indicativ. Denne Duplicitet, det indikativiske Udsagn og den hypothetiske Form, der vakler mellem at være hverken Konjunktiv eller Indicativ og baade Conjunktiv og Indicativ, er en Betegnelse af det Mythiske. Saalænge Mythen tages for Virkelighed, er den egentlig ikke Mythe, først i det Bieblik den berører en reflekterende Bevidsthed, bliver den Mythe; og forsaavidt den nu har et speculativt Gehalt og applicerer sig til Phantasien, fremkommer den mythiske Fremstilling. Men Mythens Tid er i en vis Forstand forbi, saasnart der bliver Sporgsmaal om en mythisk Fremstilling, men da Reflexionen endnu ikke har faaet Lov at tilintetgjøre den, er Mythen endnu til, og netop ifærd med at bryde op og drage bort, løfter den sig fra Jorden, men speiler sig til Afsked endnu engang i Phantasien, og dette er den mythiske Fremstilling. Erdmann bemærker (Zeitschrift für spekulative Theologie von Lic. Bruno Bauer. Dritten Bandes erstes Heft Pag. 26): Ein Faktum oder auch eine Reihe von Faktis, welche eine religiöse Idee auch nicht sind aber bedeuten, nennen wir einen religiösen Mythus. Der religiöse Mythus ist ein Faktum oder eine Reihe von Faktis, welche einen religiösen Inhalt in der sinnlich zeitlichen Form



betragte Gorgias og Phædon. Den mythiske Fremstilling af Sjælens Existents efter Døden bringes hverken i Forhold til en historisk Reflexion, om det virkelig forholder sig saaledes, om Aeacus, Minos og Rhadamantus sidde og dømme, eller til en philosophisk, om det er Sandhed. Kan man betegne den Dialektik, der svarer til det Mythiske, som Attraa, Begjær, som det Øiekast, der seer paa Ideen for at attraae den, saa er det Mythiske Ideens frugtbare Omfavnelser. Ideen synker og svæver ned som en velsignende Taage over Individet. Forsaavidt der imidlertid i denne Individets Tilstand er i ethvert Øieblik en svag Antydning, en fjern Ahnelse af en reflekterende Bevidsthed, en hemmelighedsfuld næsten uhørlig Hvidsken, forsaavidt er der i ethvert Øieblik en Mulighed af, at det Mythiske undergaaer en Metamorphose.

Saasnart nemlig Bevidstheden træder til, viser det sig, at disse Luftsyner dog ikke vare Ideen. Forsaavidt nu Phantasien igjen, efterat Bevidstheden er vaagnet, længes tilbage til disse Drømme, saa træder det Mythiske frem i en ny Skikkelse, det er, som Billede. Der er nemlig nu foregaaet den Forandring, at det i Bevidstheden er optaget, at det Mythiske ikke er Ideen, men en Afglands af Ideen. Saaledes, troer jeg, forholder det sig med de mythiske Fremstillinger i de construktive Dialoger. Det Mythiske er for det første indoptaget med i det Dialectiske, er ikke længer i Strid dermed, afslutter sig ikke længer sekterisk; det alternerer med det Dialektiske<sup>•</sup>), og saaledes er saavel Dialektiken som det Mythiske løftet op i en høiere Tingenes Orden. Det Mythiske kan derfor gjerne have noget Traditionelt ved sig. Det Traditionelle er ligesom den Vuggesang, der udgjør et Moment med i Drømmen; men mythisk er det dog ret egentlig netop i de Øieblikke, hvor Aanden farer hen, og Ingen veed hvorfra den kommer, eller hvor den farer hen.

Til en lignende Betragtning af det Mythiske kan man ogsaa komme, idet man gaaer ud fra det Billedlige. Naar man nemlig i en reflekterende Tid seer i en reflekterende Fremstilling det Billedlige meget sparsomt og overhørt at fremtræde, som en antidiuviansk Forstening at erindre om en anden Art Tilvær, hvilken

Aanden farer hen osv.] Johannes' Evang. 3, 8.

<sup>\*)</sup> Fordi Plato overhovedet aldrig kom til den spekulative Tanke-Bevægelse, derfor kan endnu bestandig det Mythiske eller rettere det Billedlige være et Moment med i Ideens Fremstilling. Platos Element er ikke Tanken men Forestillingen.



Tvivlen bortskyllede, saa vil man maaskee forundre sig over, at det Billedlige nogensinde har kunnet spille saa stor en Rolle. Men idet Billedet griber om sig mere og mere, rummer Mere og Nere i sig, indbyder det Tilskueren til at hvile deri, til at foregribe en Nydelse, som den rastløse Reflexion maaskee ad en lang Omvei vilde føre Een til. Og naar nu tilsidst Billedet faaer et saadant Omfang, at den hele Existents bliver synlig deri, saa er dette den retrograde Bevægelse hen mod det Mythiske. Naturphilosophien giver ofte Exempler herpaa, og saaledes er f. Ex. H. Stoffen Fortale til Karrikaturen des Heiligsten et saadant storartet Billede, hvor Natur-Existentsen bliver en Mythe om Aandens Existents. Billedet overvælder saaledes Individet, det taber sin Frihed, eller rettere synker hen i en Tilstand, hvor den ikke har Realitet; thi Billedet er nu ikke det frit producerede, det kunstnerisk skabte. Og hvor travit end Tanken har med at tage Enkelthederne i Øiesyn, hvor sindrig den end er i at combinere, hvor hyggeligt den end indretter sig sin Existents deri, saa er den dog ikke istand til at skille det Hele ud fra sig og lade det vise sig let og flygtigt i den rene Digtnings Sphære. Dette for at vise, hvorledes det My-



det Digteriske i sin aktive Passivitet og passive Aktivitet maatte gjøre sig gjeldende i Modsætning til den forsultne sokratiske Dialektik, og at det stærkest og meest isoleret maatte fremtræde i den Produktivitet, der enten var samtidig med Socrates eller dog laae ham nærmest. Dette er nu ogsaa Tilfældet; thi det Mythiske staaer meest haardnakket og gjenstridigt paa sin Ret i de tidligere Dialoger, hvorimod det i. de construktive Dialoger har bøiet sig under en omfattende Bevidstheds milde Regimente. De derfor, der have noget nøiere Kjendskab til Plato, vil vist ogsaa give mig Ret i at lade den i strængere Forstand platoniske Udvikling begynde med den Dialektik, der fremtræder i Parmenides og de til denne Cyclus hørende Dialoger og ender i de construktive. Men at den Dialektik, der indeholdes i disse, er væsentlig forskjellig fra den hidtil beskrevne Dialektik, er allerede før bemærket. Det Mythiske i de første Dialoger bliver derfor i Forhold til den hele platoniske Udvikling at ansee for en Slags Ideens Præexistents, og naar man samler det her Udbævede, kunde man maaskee kalde det Mythiske i de tidligere Dialoger Spekulationens umodne Frugt. og da det at modnes er en Gæringsproces, saa vil den senere ægte platoniske Dialektik vel passende kunne sammenlignes hermed. At imidlertid Spekulationens Frugt aldrig ganske modnes i Plato, det har sin Grund i, at den dialektiske Bevægelse aldrig fuldbyrdes fuldelig.

Jeg skal nu kortelig gjennemgaae den mythiske Deel af et Par Dialoger. Det vil være overflødigt at erindre om, at man ikke kan kalde den den mythiske, fordi der tages et Hensyn til en eller anden Mythe deri, thi fordi man i en Fremstilling anfører en Mythe, derfor bliver Fremstillingen ikke mythisk; heller ikke fordi man benytter en Mythe, thi det at man benytter den, viser jo, at man er ude over den; heller ikke om man vilde gjøre Mythen til en Troes-Gjenstand, bliver Fremstillingen mythisk, thi det Nythiske henvender sig ikke nærmest til Erkjendelsen, men til Phantasien, fordrer, at Individet skal tabe sig deri, og først naar Fremstillingen saaledes zittrer mellem Phantasiens Produktion og Reproduktion, først da er Fremstillingen mythisk. I Symposiet atager man, at den mythiske Fremstilling begynder med Diotimas Fortælling. Den er nu ikke mythisk, fordi der tages et Hensyn til Mythen om Eros som avlet af Poros og Penia; thi ogsaa i de tidligere Taler havde man ikke ladet Sagnene om Eros' Herkomst upaaagtede. Den Bestemmelse imidlertid, som her gives af Eros,

Diotimas Fortælling] Symposiet Cap. 22 ff. XIII.

193



er negativ, Eros er et Mellemvæsen, er hverken riig eller fattig Forsaavidt ere vi ikke komne videre end ved den socratiske Udvikling. Men dette Negative, som er Tænkningens evige Uro, adskillende og forbindende, hvilket Tanken derfor ikke kan fastholde, da det er det Fremadskyndende i Tanken, dette standser her og udhviler sig for Phantasien, det udvider sig for Anskuelsen. Deri ligger det Mythiske. Enhver, der har givet sig af med abstrakt Tænkning, vil vist have bemærket, hvor forførerisk det er at ville fastholde det, som egentlig ikke er, uden forsaavidt det er ophævet. Men dette er en mythisk Tendents. Det som nemlig skeer, er at Ideen fastholdes under Tidens og Rummets Bestemmelser, disse aldeles ideelt tagne\*). Det altsaa, som den mythiske Fremstilling giver mere end den hidtil beskrevne dialectiske Bevægelæ, er, at den lader det Negative sees. Herved giver den nu i en vis Forstand Mindre, sinker Tankeudviklingen, og aabenbarer sig ikke som en Fuldbringelse af den begyndte Proces, men som en ganste ny Begyndelse. Jo mere den nu vil udvide Beskuelsen, jo fyldigere den vil gjøre den, desto mere viser den sin Modsætning til den blot negative Dialectik, men desto mere bortfjerner den sig også fra den egentlige Tænkning, bedaarer Tanken, gjør den kjælen og





skjønne Drenge og Ynglinge, men Diotima føier til: >hvad skulde vi troe, naar det lykkedes Nogen at skue dette Skjønne selv, luttret, reent, ublandet, ikke beklædt med menneskeligt Kjød og Farver eller andet forgængeligt Tant, men det guddommelig Skjønne selv i sit Væsens Eenhed?« (Heise Pag. 81). Det Mythiske ligger aabenbart deri, at det i og for sig Skjønne skal skues. Og uagtet Fremstillerinden engang har renonceret paa alt forgængeligt Tant og Indklædnings-Apparat, saa er det aabenbart, at dette vil netop komme igjen i Phantasiens Verden og afgive det mythiske Drapperi. Saaledes vil det altid gaae med >das Ding an sich,« naar man ikke kan kaste den bort og slaae den i Glemmebogen, men derimod, idet man har faaet den udenfor Tænkningen, nu vil lade Phantasien bøde paa og godtgjøre Tabet.

195

Dette Standpunkt erindrer naturligviis meget om det kantiske. Jeg skal ved et Par Ord blot berøre Forskjellen. Kant standsede vistnok ved dette Tingenes an sich, men enten vedblev han ufortrøden ved Hjælp af den subjective Tænkning at ville gribe det, og da det at gribe det var en Umulighed, saa havde han naturligviis den store Fordeel, den vistnok temmelig ironiske Lykke, altid at haabe; eller han kastede det bort, søgte at glemme det. Forsaavidt han derimod stundom vil fastholde det, saa udvikler han det Mythiske, og saaledes er f. Ex. hans hele Anskuelse af det vradikale Onde« egentlig en Mythe. Det Onde nemlig, som Tanken ikke kan magte, lægges udenfor Tanken og overlades til Phantasien. I den mythiske Deel af Symposiet tildrømmer derfor Digteren Plato sig alt det, som Dialectikeren Socrates søgte; i Drømmens Verden finder Ironiens ulykkelige Kjærlighed sin Gjenstand. At Plato nu lægger Diotima denne Fremstilling i Munden, kan visselig ikke gjøre den til en mythisk Fremstilling, hvorimod det hører med til det Mythiske, hvad Phantasien overhovedet ynder, at Gjenstanden lægges udenfor, fjernes for atter at drages tilbage, ligesom man ikke gjerne selv vil have oplevet et Eventyr, men skyder det bort fra sig, og stræber ved Modsætning til Tidens Mellemværende at gjøre Phantasiens Præsens desto mere tiltrækkende. Ogsaa Ast bemærker jo, at det er en blot Opdigtelse med denne Diotima, og Baurs Betragtning, at Plato har valgt den mythiske Fremstillingsform, for at give sit Philosophem en positiv

Heise Pag. 81] Symposiet 211 e. das Ding an sich. som efter Lant unddrager sig vor Erkjendelse. det aradikale Onde. Kant, Religion kmerhalb der Grenzen der blossen Vernunft (Leipzig 1838) S. 19 ff. Ast bemærker] anf. Skr. S. 312. Baurs Betragtning] anf. Skr. S. 96 Ann. \*).

13\*



Støtte i en Folkebevidstheden tilvant Form, forklarer vistnok for lidt, og opfatter det Mythiskes Forhold til Plato aldeles udvortes.

Betragte vi den mythiske Fremstilling af Sjælens Tilstand efter Døden, som den beskrives i Gorgias og Phædon, sta finder der til en vis Grad en Ulighed Sted mellem disse to Opfattelser. I Gorgias indskjærper Socrates vel flere Gange'), at han troer derpaa og vedkjender sig sin Tro derpaa i Modsætning til dem, der maaskee »vilde betragte og ringeagte denne Fortælling som et Ammestue-Eventyr; men man seer dog ogsaa af de følgende Yttringer, at det mere er ham om at gjøre at haandthæve Retfærdighedens Idee, end at opretholde Mythen, da han selv indrømmer det Naturlige i at ringeagte slige Fortællinger, naar man ved Undersøgelse kan finde noget Bedre og Sandere. Det Mythiste ligger nu igjen ikke saa meget i Hentydningen til Sagnet om Minos, Aeacus og Rhadamantus, som mere i Fastholdelsen af Doms-Acten i dens Anskueliggjørelse for Phantasien, eller saaledes som Phantasien reproducerer sig den. I Phædon derimod antyder Socrates selv, hvorledes det forholder sig med den hele Opfattelse: »At paastaae, at dette forholder sig saaledes, som jeg nu har sat det ud fra hinanden, sømmer vel ingen fornuftig Mand; men at



Pyriphlegeton, disse Sjæles Forsamling i den Acherusiske Søe, hvorfra de raabe og kalde paa dem, de enten have dræbt eller mishandlet — alt dette er ret egentlig mythisk; men det Mythiske ligger i den Magt, det faaer over Phantasien, idet man, naar man vil fremtrylle det, maner Syner frem, som overvælde Een selv. Den spekulative Tanke, der ligesom gaaer og pudsler i dette Tusmørke, er den guddommelige Retfærdighed, den Harmoni i Aandeverdenen, paa hvilken Naturloven i Universet er et Billede.

#### Første Bog af Staten.

Inden jeg gaaer over til at gjøre Rede for Valget af de Dialoger, jeg har gjennemgaaet, maa jeg endnu gjøre et Valg. Den første Bog af Staten maa jeg, inden jeg forlader Detaillen af Plato, gjøre til Gjenstand for en nærmere Undersøgelse. Schleiermacher anstiller i Indledningen til Staten nogle Betragtninger betræffende denne Dialogs Forhold til de tidligere ethiske Dialoger. »Wenn wir Platos Meinung ganz verstehen wollen, dürfen wir nicht aus der Acht lassen, dasz diese ganze Aehnlichkeit unseres Werkes mit den ältern ethischen Gesprächen auch am Ende dieses ersten Buches gänzlich verschwindet . . . . Auch die Methode ändert sich gänzlich; Socrates tritt nicht mehr fragend als der Nichtwissende auf, der nur im Dienste des Gottes die grössere Unwissenheit aufsucht, sondern als einer, der gefunden hat, trägt er in strengem Zusammenhange fortschreitend die gewonnenen Einsichten mit. Ja auch dem Style nach tragen nur noch die nächsten Reden der beiden Brüder, als den Uebergang bildend, eine Aehnlichkeit mit dem bisherigen, hernach nichts mehr von dialogischer Pracht und reizender Ironie, sondern bündige Strenge allein soll den Preis gewinnen. Der gesammte Apparat der jugendlicheren Virtuosität glänzt hier noch einmal im Eingang, und erlischt dann auf immer, um so verständlich als möglich zu gestehen, dasz alles Schöne und Gefällige dieser Art doch auf dem Gebiete der Philosophie nur in vorbereitenden, mehr spornenden und anregenden, als fördernden und befriedigenden Untersuchungen seinen Ort habe, dasz aber, wo eine zusammenhängende Darstellung von den Resultaten philosophischer Forschung gegeben werden soll, solcher Schmuck mehr abziehend wirken als die vollständige Auffassung fördern würde (Platons Werke von Schleiermacher. Dritten Theiles erster Band, Pag. 9. 10). Det vil derfor være gavnligt endnu engang at dvæle ved den Fremstillings Beskaffen-

hed\*) og *in specie* ved dens Forhold til Ideen. Naar man nemlig ikke kan nægte, at der er en væsentlig Forskjel mellem denne første Bog af Staten og de følgende; naar man er enig med Schleiermacher i de af ham anstillede lagttagelser, saa føres jo Tanken tilbage paa de første Dialoger og paa den Form, der maa have staaet under Socrates' Indflydelse, og dette Afsnit af Staten vil da give Anledning til *in compendio* at ratihabere, om muligt, den i det Foregaaende anstillede Synsforretning. To Ting bliver der isærdeleshed at lægge Mærke til: den første Bog ender ikke blot ud en Resultat, som Schleiermacher mener, men snarere med et negativt Resultat; Ironien er atter her et væsentligt Moment.

Vi kan nu for Fuldstændighedens Skyld betragte Ironien deels i dens enkelte Yttringer, deels i dens definitive Stræben. Dette Sidste er naturligviis Hovedsagen; men desuagtet vil det ikke være uvigtigt at see, at selv dens enkelte Yttringer ikke staae i noget Forhold til Ideen, at det Skjæves og Eensidiges Tilintetgjørelse ikke skeer for at lade det Sande træde frem, men for at begynde paa noget ligesaa Skjævt og Eensidigt. Dette vil være af Vigtighed for at see, at selv Ironiens enkelte Yttringer ikke have fornægtet deres Herkomst og Slægtskab, at de ere de travle Svende,



bevidst, at der Intet blev tilbage, eller rettere, at det, der blev tilbage, er Intet. Denne første Bog af Staten erindrer nu meget levende om de tidligere Dialoger. Udfaldet af Dialogen erindrer om Protagoras, det indre Arrangement erindrer om Gorgias, og der er en paafaldende Lighed mellem Thrasymachus og Kallikles. Den Uforskammenhed, som Socrates i Gorgias anpriser hos Kallikles, der mener, at Gorgias og Polos ere blevne overvundne, fordi de ikke have havt Dristighed nok til ligefrem at sige, at de fleste Mennesker ganske dele deres Anskuelse af, at det at gjøre Uret er det Bedste, naar det blot skeer tilgavns, men at man har en vis Undseelse for at udsige det, ligesom og de Svagere have udtænkt dette Forsvarsmiddel - denne Frækhed gjenfinde vi ganske hos Thrasymachus\*). Den Maade, paa hvilken Thrasymachus, der længe utaalmodigt har ventet paa Leilighed til at komme til Orde, endelig stormer frem, erindrer om Polos' og Kallikles' voldsomme Anleb, Socrates' første ironiske Parade (χαὶ ἐγώ ἀχούσας ἐξεπλάγην καί προσβλέπων αυτόν έφοβούμην και μοι δοκώ, εί μή πρότερος έωράχη αυτόν η έχεινος έμέ, άφωνος αν γενέσθαι νύν δέ, ήνίχα ύπὸ τοῦ λόγου ἤρχετο έξαγριαίνεσθαι, προσέβλεψα αὐτὸν πρότερος, ὥστε αὐτῷ οίός τ' έγενόμην ἀποκρίνασθαι καὶ είπον ύποτρέμων 'Ω Θρασύμαχε, μη χαλεπός ημιν ίσθι smlgn. § 336 D. E.) erindrer om en lignende Stilling i Gorgias. Den bidende Maade, paa hvilken Socrates undvigende illuderer Thrasymachus' Sætning (τὸ δίχαιον οὐχ ἄλλο τι είναι ή τὸ τοῦ χρείττονος ξυμφέρον) ved at opstille den Skepsis: εἰ Πολυδάμας ἡμῶν

\*) Smign. § 348 D. – Paa det Spørgsmaal om han kalder Retfærdighed Dyd, Uretfærdighed Slethed, svarer han: nei! det Modsatte, hvilket han dog modificerer; thi paa det Spørgsmaal om han da kalder Retfærdighed Slethed, svarer han: οὕx, dλλά πάνυ γειναίαι εὐήθειαν τὴν ἀδιxίαν ἄρα κακοήθειαν καλεῖς: Οἶx, dλλ' εὐβουλίαν, ἔφη.

Den Maade, paa hvilken Thrasymachus osv.] Staten I 336 b, sml. Gorgias 461 b, 481 b. xai ἐγώ ἀχούσας osv. og da jeg hørte det, blev jeg fortærdet, og jeg blev bange ved Synet af ham. Hvis jeg ikke havde set ham før has mig, tror jeg eudog, at jeg var bleven stum. Men nu havde jeg set paa ham først, da han begyndte at blive ophidset af Forhandlingen, saaat jeg blev istand til at svare ham; og jeg sagde lidt skælvende: Vær ikke haard mod os. Thrasymæchos (Staten I a. St.). Sml. Gorgias 473 d. retfærdige ikke er andet end, hvad der er den stærkere tjenligt (Staten I 338 c).

ri Πολυδάμας osv. naar Pankratiasten Polydamas er stærkere end vi, og Oxekød er ham tjenligt for hans Legeme, at saa denne Føde ogsaa er baade tjenlig og retfærdig for os, der er svagere end han. meget nobel Skikkelighed (3: Dumhed). Kalder du da Uretfærdighed Uskikkelighed? Nej, Klogskab, sagde han.

κρείττων ό παγκρατιαστής και αυτώ συμφέρει τα βόεια ; πρός τὸ σώμα, τοῦτο τὸ σιτίον είναι καὶ ἡμιν τοις ῆττ έχείνου ξυμφέρον άμα χαι δίχαιον (§ 338 C.), er en utvet Analogi til den Maade, paa hvilken Socrates latterliggjør den ning af Kallikles, at den Stærkeste (o: den Indsigtsfuldeste o: Bedste) skal have det Meste<sup>•</sup>). Overhovedet er Ironien i hele d første Bog i den Grad ovenud og ubændig, sprudler med en ( vætteshed, tumler sig med en Kaadhed og Vælighed, saa at vel lader ahne, hvilken uhyre Muskelkraft en Dialektik maa i Besiddelse af, der svarer hertil; men da dog alle disse Anst gelser ikke staae i noget Forhold til Ideen, saa har Sophist og Tanke-Evolutionerne i denne hele første Bog en vis Li med de fratzenagtige Figurer, der optræde, og de ligesaa fra agtige Spring, der gjøres i et Schattenspiel an der Wand. Og drives den hele Sag af Sophisterne med en Alvor og en Kra strængelse, der danner en skærende Modsætning til Result Intethed, og det vil vist være umuligt at afholde sig fra at naar man hører Socrates sige: 'Ο δη Θρασύμαχος ώμολό μεν πάντα ταῦτα, οὐχ ὡς ἐγὼ νῦν ῥαδίως λέγω, ἀλλ' ἐλχόμ

καὶ μόγις, μετὰ ἰδρῶτος θαυμαστοῦ ὄσου, ἀτε καὶ θέρους ὁ

Hvad nu Indholdet af denne første Bog angaaer, da skal jeg sage at levere en Oversigt derover saa fuldstændig, som Behov gjøres, saa tæt sluttet, som mig muligt. Socrates og Glaukon ere gangne ned til Piræus for at være tilstede ved Festen Βενδίδεια. Paa Hjemvejen lader Oldingen Kephalus dem indbyde til sig. Socrates modtager Indbydelsen, og snart udvikler der sig en Samtale mellem ham og Kephalus. Dette Parti tiltaler ved en yndig idyllisk Grundtone. Socrates yttrer sin Taknemlighed for, at den gamle Mand vil indlade sig med ham, da den, der har tilbagelagt en stor Deel af Livets Vei, nødvendig maa kunne oplyse den om Meget, der først er ifærd med at betræde den. I Anledning af, at Kephalus deels har modtaget, deels selv erhvervet en ikke ubetydelig Formue, henleder Socrates Opmærksomheden paa Afgjørelsen af det Spørgsmaal, om Retfærdighed overhovedet er Sandhed og Tilbagebetaling af det, man er skyldig, eller om der ikke gives Tilfælde, i hvilke det bliver uretfærdigt at give det tilbage man er skyldig. (Saaledes hvis Een vilde give en Ven, af hvem han, medens han var i Besiddelse af sin Forstand, havde modtaget et Sværd, dette tilbage, naar han var sin Forstand berøvet). Her standser Kephalus og overlader Samtalen til de Andre, hvorpaa Polemarchus, hans Søn og Arving (δ τοῦ λόγου κληρονόμος) optager Traaden. Han opstiller den Sætning: τὸ τὰ ὀφειλόμενα έχάστω άποδιδόναι δίχαιόν έστι, og udfører den nærmere saaledes, at det er at gjøre Venner Godt, Fjender Ondt, og forklarer όφειλόμενον ved τὸ ἑχάστω προσήχον. Dette Udtryk τὸ προσήxov giver Socrates Anledning til at udfolde en heel Skepsis, hentet fra Erkjendelsens Verden, og idet det viser sig, at det at give Enhver to προσηχον beroer paa Indsigt, indskrænkes Retfærdighedens Territorium saare meget. Derpaa vender han hele Sagen saaledes, at man seer, at Retfærdighed kun bliver brugbar i Tilfælde, hvor man ikke bruger en Ting, og altsaa bliver brugbar i det Ubrugbare. Thrasymachus har hidtil forholdt sig taus, men utaalmodig ventet paa Leilighed til at bryde frem, og stormer nu ogsaa med en Afsindigs Voldsomhed ind paa Socrates, og efter først at bave udtømt sin Forbittrelse over Socrates' Gjækkerier, siger han: γημί γάρ έγω είναι το δίκαιον ούκ άλλο τι η το τού κρείττονος

Bevondera Fest for den thrakiske Gudinde Bendis, som dengang nyligt var bleven indført i Athen. δ τοῦ λόγου χληρονόμος Arving til Undersøgelsen (Staten I 331 e). τὸ τὰ ὀφειλόμενα osv. at det er retfærdigt at betale enhver, hvad der styldes ham (smst.). ὀφειλόμενο hvad der skyldes en. τὸ ἐκάστῷ προσῆχον hvad enhver fortjener (332 c). τὸ προσῆχον hvad der tilkommer en, hvad en fortjener. φημί γὰρ ἐγὼ osv. jeg siger nemlig, at det retfærdige ikke er andet, end hvad der er den stærkere tjenligt (338 c).

ξυμφέρον. Socrates lader sig tilsyneladende decontenancere, men ester nogle Drillerier, der især ere skikkede til at bortlede Thrasymachus' Opmærksomhed fra Hovedspørgsmaalet, begynder den samme Taktik, der med saa meget Held blev anvendt mod Polemarchus. Det er igjen til Erkjendelsens Gebeet Socrates tager sin Tilflugt. Ordet χρείττων bliver her Anstødsstenen. Naar nemlig dette forstaaes om den Mægtigere, uden Hensyn til, om derved tænkes paa en enkelt Person eller paa Magten i Staten, da i begge Tilfælde Statens Love dog kun ere beregnede paa den egne Fordeel, saa var det jo muligt, da Lovgiveren ikke er ufeilbar, at Lovene, istedetfor at være til den Mægtigeres Bedste, kunde være til hans Skade. Denne Indvending mener imidlertid Thrasymachus maa bortfalde, naar man betænker, at ligesom en Læge ikke er Læge i Henseende til det, hvori han feiler, men i Henseende til det, hvori han handler rigtigt, saaledes ogsaa en Lovgiver, i dette Ords sande Betydning, vil vide at give saadanne Love, der i Sandhed ere beregnede paa hans egen Fordeel. Thrasymachus taler derfor ikke om en slet og ret Hersker, men om den, der i stræng Forstand, ja i strængeste Forstand er Hersker (τὸν ἀυφιβεί λόγφ - τὸν τῷ ἀχριβεστάτῳ λόγῳ ἄρχοντα ὄντα). Dog netop dette,

at Ramahat sooladas anfattas esneu aminentioni airon Connatas An

viser, at enhver Kunst maa opfattes i sin ideale Stræben, at den Snylteplante af endelig Teleologi, der vil knytte sig til den, maa afvises. Enhver Kunst har sit eiendommelige Maal, sin Nytte, hvilken ikke er nogen anden end den at befordre deres Tarv, der ere betroede til dens Omsorg. Thrasymachus fastholder sin Sætning og oplyser yderligere, at Retfærdighed ikke er andet end Enfoldighed, Uretfærdighed Klogskab. Socrates bevæger nu Thrasymachus til at statuere, at Uretfærdighed er Viisdom og Dyd. Derpaa giver Socrates sin Udvikling nærmest Retningen hen mod den Sætning, at Uretfærdighed er Viisdom, og gjennem nogle Analogier fra Erkjendelsens Sphære fordriver han atter Thrasymachus fra den Forskandsning, han havde indtaget bag sit dristige Paradox. Den Retfærdige vil jo dog ikke have Mere end den Retfærdige, men vel end den Uretfærdige; den Uretfærdige vil have Fordeel fremfor baade den Retfærdige og den Uretfærdige. Ligesaalidet vil en Kunstner have Fordeel fremfor en anden Kunstner, men vel for den, der ikke er Kunstner; en Læge ikke have Fordeel fremfor Lægen, men vel for den, der ikke er Læge, overhovedet den Kyndige ikke have Fordeel for en anden Kyndig, men vel for den Ukyndige. Den Ukyndige vil derimod have Fordeel, saavel fremfor den Kyndige som fremfor den Ukyndige. Altsaa er den Retfærdige forstandig og god, den Uretfærdige uforstandig og ond. Nu er naturligviis Sagen paa Gled, og det Følgende af denne Bog er ingenlunde knapt med at prædicere alt muligt Godt om Retfærdigheden. Disse Prædikater ere imidlertid mere udvortes beskrivende, de ere at ansee for et Slags Stikbreve, der kan hjælpe Een paa Spor ved Paagribelsen, men indeholde ikke Begrebsbestemmelser. De sætte derfor vel Tanken i Bevægelse, men lade den dog svæve i det Abstrakte og berolige den ikke ved positiv Fylde. Naar derfor Socrates til Slutning vil lade Thrasymachus ratificere det Resultat: Ούδέποτ' άρα, ώ μαχάριε Θρασύμαχε, λυσιτελέστερον άδιχία διχαιοσύνης, saa kan man i en vis Forstand tilgive Thrasymachus det haanlige Svar: Ταῦτα δή σοι, ἔφη, ὡ Σώχρατες, είστιάσθω έν τοῖς Βενδιδείοις. Men Socrates har ogsaa for megen Oversigt over Samtalens Gang til ikke at mærke, at den hele Fremgangsmaade har været temmelig desultorisk. Han ender derfor med den Observation: άλλ' ώσπερ οι λίχνοι του άει παρα-

οιδέποι<sup>\*</sup> άρα osv. Min bedste Thrasymachos, Uretfærdighed er altsan aldrig boget gavnligere end Retfærdighed (354 a). Ταῦτα ὅή σοι osv. Ja, gjør du dig kun tilgode med den Steg ved Bendisfesten (smst.). ἀλλ<sup>\*</sup> ὡσπερ osv. men ligesom de lækkersultne graadigt smager paa alt, hvad der kommer paa Bordet, førend de har nydt tilpas af den forrige Ret, saaledes forekommer det

φερομένου ἀπογεύονται ἀρπάζοντες, πρίν τοῦ προτέρου μετρίως ἀπολαῦσαι, καὶ ἐγώ μοι δοκῶ οὕτῶ, πρίν ὅ τὸ πρῶτον ἐσκοποῦμεν εἰρεῖν, τὸ δίκαιον ὅ, τι ποτ' ἔστιν, ἀφέμενος ἐκείνου ὁρμῆσαι ἐπὶ τὸ σκέψασθαι περὶ αὐτοῦ εἴτε κακία ἐστὶ καὶ ἀμαθία εἴτε σοφία καὶ ἀρετή, καὶ ἐμπεσόντος αὐ ὕστερον λόγου ὅτι λυσιτελέστερον ἡ ἀδικία τῆς δικαιοσύνης, οὐκ ἀπεσχόμην τὸ μὴ οἰκ ἐπὶ τοῦτο ἐλθεῖν ἀπ' ἐκείνου· ὥστε μοι νυνὶ γέγονεν ἐκ τοῦ διαλόγου μηδὲν εἰδέναι· ὑπότε γὰρ τὸ δίκαιον μὴ οἰδα ὅ ἐστι, σχολῆ εἴσομαι εἴτε ἀρετή τις οὖσα τυγχάνει εἴτε καὶ οὕ, καὶ πότερον ὁ ἔχων αὐτὸ οὐκ εὐδαίμων ἐστὶν ῆ εὐδαίμων. (§ 354 Β.).

See vi nu hen til Bevægelsen i hele denne første Bog, da vil vist Enhver indrømme, at denne ikke er ldeens Dialectik, snarere kunde man sige, at Spørgsmaalet dialectiserer sig ud af de Talendes Taabeligheder, og at denne første Bog tilkæmper sig Muligheden af, at der med spekulativ Energi kan spørges: hvad er Retfærdighed. Man maa altsaa give Schleiermacher Ret i, at denne første Bog ender uden Resultat. Dette kunde imidlertid synes noget aldeles Tilfældigt. Naar nemlig et Værk som Platos Stat, der bestaaer af ti Bøger, i hvilke Udviklingen af Retfærdighedens Idee er en Hovedgjenstand, ikke strax i den første Bog leverer Resultatet, da





**2**05

og for sig selv er ironisk, saaledes bærer ogsaa Socrates' Slutingsbemærkning et umiskjendeligt ironisk Præg. Saaledes vil u, hvis jeg ikke ganske skulde have fægtet i Luften, Betragtningen if denne første Bog finde Understøttelse i hele det Foregaaende, igesom det Foregaaende vil, forsaavidt det endnu var svævende, rinde Fodfæste i denne sidste Undersøgelse; og min hele Bygning vehøver derfor ingenlunde at blive faldefærdig, fordi det Ene paa rengang hviler paa og bærer det Andet

Denne første Bog af Staten maa jeg imidlertid lægge en forrinlig Vægt paa. Plato maa paa en eller anden Maade være bleven sig Forskjellen bevidst mellem denne første Bog og de følgende Bøger, men, da en heel mellemliggende Cyclus af Dialoger ildeles ikke ligne den, have havt en eller anden Hensigt dermed. Dette paa den ene Side. Paa den anden Side. Denne første Bog erindrer netop om de tidligere Dialoger. Disse maae i en ænske anden Forstand have staaet under Socrates' Indflydelse og personlige Paavirken end de senere. Resultatet heraf bliver, at vi igjennem disse første Dialoger og denne første Bog af Staten maa sikkrest kunne bane os Veien til en Opfattelse af Socrates.

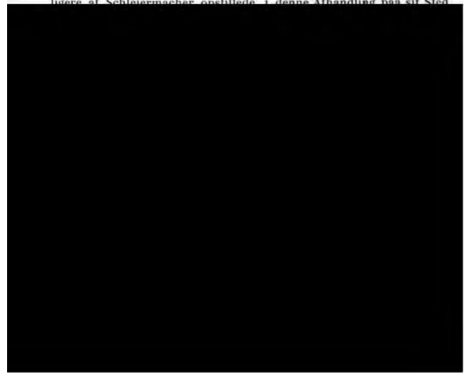
ledes er det at føre enhver Kunst op i en ideal Sphære, i en høiere Tingenes Orden, hvor den blot udføres for sin egen Skyld, uanfægtet af al jordisk Profanation, i og for sig en meget positiv Tanke, men tillige saa abstrakt, at den i Forhold til enhver enkelt Kunst er en negativ Bestemmelse. Den positive Tanke, den egentlige  $\pi\lambda\eta\rho\omega\mu\alpha$ , vilde først gives, idet det kom tilsyne, hvori den attraaer sig selv. Den negative Bestemmelse, at den heller ikke attraaer Andet, vilde som en Skygge følge den positive Bestemmelse, som en i ethvert Øieblik ophævet Mulighed af en saadan Attraa. Her er paa en Maade Forholdet vendt om, idet det opstilles som det Positive, at Kunsten ikke udføres for et Andets Skyld. Man kan vel sige, at Retfærdighed bør eftertragtes alene for Retfærdighedens Skyld, men for at der virkelig skal være avanceret Noget i Tanken, maa Retfærdigheden paa første Plads være udfoldet i Retfærdigheden paa anden Plads, maa den fremadstræbende Uro i Retfærdigheden paa første Sted have fundet sin Hvile og Beroligelse i Retfærdigheden paa andet Sted. Saalænge man derfor ikke veed, hvad Retfærdigheden er, bliver det naturligviis en negativ Tanke, at Retfærdigheden bør attraaes alene for sin egen Skyld.

det at føre enhver Kunst osv.] Staten I Cap. 18. πλήρωμα Fylde.

\_

#### Retfærdiggjørende Tilbageblik.

Hvad Valget af Dialoger angaaer, da har jeg bestandig kun havt eet Hensyn for Øiet, det nemlig, at holde mig til de Dialoger, der efter den almindelige Mening maatte aabne mig en, om end nok saa deelviis Udsigt til den virkelige Socrates. De fleste Lærde have nu, hvad der er mig Hovedsagen, i deres Ind-deling af Dialogerne en første Klasse, de alle bringe i nærmere Berøring med Socrates, ikke blot fordi de i Tiden ligge ham nærmest, thi dette vilde jo være en aldeles udvortes Bestemmelse, men ogsaa fordi de i Aand antages at være ham meest beslægtede, uden at derfor alle Lærde med Ast ligefrem kalde dem de socratiske\*). Fremdeles ere ikke alle Lærde enige i, hvilke Dialoger man skal anvise Plads i denne første Classe, men alle have de dog Protagoras i den, de Fleste ogsaa Gorgias, hvilket er mig tilstrækkeligt. Ast anviser ogsaa Phædon her sin Plads. Heri har han Flere imod sig. Derimod ere de Fleste igjen enige i at tillægge Symposiet og Phædon en særlig Betydning med Hensyn til Opfattelsen af Socrates. Forsaavidt Ast erklærer sig imod den tidof Schleiermacher onstillede i denne Afhandling noo cit Stad



den maa jeg altsaa, som jeg og har gjort, lægge fortrinlig Vægt paa. Den første Bog af Staten endelig har jeg under Schleiermachers Auspicier søgt at hævde en egen Betydning for denne Undersøgelse.

Har jeg nu i een Henseende i Valget af Dialogerne havt videnskabelige Forskeres Resultater for Øie, lempet mig efter dem, saavidt det var mig muligt, lænet mig til dem, saavidt de tillode det, saa har jeg paa den anden Side ogsaa stræbt gjennem en uhildet lagttagelse af en stor Deel af Plato, at forvisse mig om Rigtigheden heraf. At Ironi og Dialektik ere de to store Magter i Plato, vil vist Enhver indrømme; men at der findes en dobbelt Art Ironi og en dobbelt Art Dialektik lader sig heller ei fragaae. Der er en Ironi, der blot er en stimulus for Tanken, fremskynder den, naar den bliver døsig, tugter den, naar den bliver udsvævende. Der er en Ironi, der selv er den opererende og selv igjen er den terminus, til hvilken der stræbes. Der er en Dialektik, der i idelig Bevægelse stedse vaager over, at Spørgsmaalet ikke besnæres i en tilfældig Opfattelse, der aldrig trættet altid er rede til at gjøre Problemet flot, naar det er sat paa Grund, kort sagt, der altid veed at holde Problemet svævende, og netop heri og herved vil løse det. Der er en Dialektik, der, idet den gaaer ud fra de abstrakteste ldeer, vil lade disse udfolde sig i concretere Bestemmelser, en Dialektik, der med Ideen vil construere Virkeligheden. Endelig er der endnu et Element i Plato, der er et nødvendigt Supplement for det Manglende i begge de store Magter. Dette er det Mythiske og det Billedlige. Til den første Art af Ironi svarer den første Art af Dialektik, til den anden Art af Ironi den anden Art af Dialektik; til de to første det Mythiske, til de to sidste det Billedlige, dog saaledes, at det Mythiske ikke staaer i et nødvendigt Forhold til de to første, og heller ei til de to sidste, men snarere er som en ved de to førstes Eensidighed fremkaldt Anticipation, eller som et Overgangsmoment, et Confinium, der egentlig hverken lilhører den ene Part eller den anden.

Enten maa man nu antage, at disse Standpunkter ligge indenfor Platos Omfang, at han har oplevet primairt det første Stadium i sig, ladet det udfoldes i sig, indtil det andet Stadium begyndte at gjøre sig gjeldende, og efter successivt at have udviklet sig derunder, endte med aldeles at fortrænge det første; thi det første Stadium er ikke indoptaget i det andet, i det andet er Alt

stimulus Braad, Ansporen. terminus Endemaal. Confinium Grænseomraade.

nyt. Vil man tilskrive Plato begge Standpunkter, maatte man betegne det første som Skepsis, som en Slags Indledning, der dog ikke leder ind i Sagen, som et Tilløb, der dog ikke fører til Maalet. Hertil kommer, at man paa den Maade ikke lader det første Standpunkt skee sin Ret, at man ikke lader det consolidere sig indefter, men sløifer det saa vidt muligt, for at gjøre Overgangen til det andet desto lettere. Gjør man dette, da altererer man Phænomenet, gjør man det ikke, da bliver Vanskeligheden af at faae dem begge til primairt at rummes i Plato desto større. Saaledes bliver desuden Socrates' Betydning aldeles skudt tilside, og dette Fortolkningsforsøg vilde jo komme i Strid med al Historie, da paa den Maade det Hele, Plato havde Socrates at takke for, vilde være Navnet Socrates, der rigtignok spiller en ligesaa væsenlig, som det efter denne Opfattelse vilde spille en tilfældig Rolle i Plato. Eller man maa antage, at et af disse to Standpunkter tilhører primairt Socrates, secundairt Plato, at altsaa Plato blot har reproduceret det. – Hvilket af disse to Standpunkter der nu skulde tilhøre Socrates, derom kan der ingen Tvivl være. Det maa være det første. Dets Eiendommeligheder er, som allerede ovenfor antydet, Ironien i sin totale Stræben<sup>•</sup>), Dialectiken i sin negativt frigjerende Virksomhed\*\*)



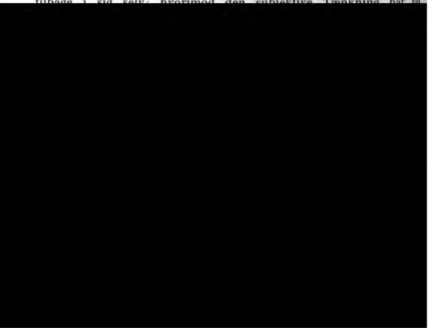


at forklare sig denne Indflydelse, og at reproducere Ironien i dens Totalitet, og i denne Reproduktion at afholde sig fra al Tilsætning af positiv Gehalt, at sikkre sig for, at den ikke ogsaa paa dette Standpunkt blev, hvad den senere er hos ham, en jnegativ Magt i en positiv Idees Tjeneste. Forholder dette sig nu saaledes, saa vil man ogsaa indsee Rigtigheden af at lade, som alt ovenfor antydet, de Yttringer i de første Dialoger, der vakle mellem et positivt og et negativt Standpunkt, være de tvetydige, foreløbige Glimt, den mythiske Deel af disse Dialoger være en Anticipation, og den egentlige Platonisme begynde ved den Cyclus af Dialoger, hvortil Parmenides, Theaetetos, Sophistes, Politikos høre.

En Vanskelighed, der for mig altid bliver tilbage, er naturligvüs den, at det kun er gjennem en beregnende Observation, at det er muligt ret at opfatte det første Standpunkt, forsaavidt Platos Reproduktion ikke er ganske fri for en vis dobbelt Belysning. Dette lader sig saa meget lettere forklare, som der mellem koni og en subjektiv Tænkning finder en ofte skuffende Lighed Sted. Hvad nu for det første en Personlighed angaaer i dens Forhold til en anden Personlighed, forsaavidt dette er et frigjørende, da er det aabenbart, at dette deels kan være negativt deels positivt frigjørende, som alt i det Foregaaende er udviklet. Idet lonien overhugger de Baand, der holde Speculationen tilbage, bjælper til at støde fra de blot empiriske Sandbanker og vove sig ad paa Havet, er dette en negativ frigjørende Virksomhed. Irouen er slet ikke Medinteressent i Expeditionen. Men forsaavidt det spekulerende Individ føler sig frigjort, og nu en Rigdom udbreder sig for dets betragtende Øie, kan det let troe, at det ogsa skylder Ironien alt dette, kan dets Taknemmelighed ønske at stylde den det Altsammen. Til en vis Grad ligger der nu ogsaa soget Sandt i denne Forvexling, idet naturligviis al aandelig Eiendom kun er i Forhold til den Bevidsthed, der besidder den. Baade paa det ironiske og den subjektive Tænknings Standpankt bliver altsaa en Personlighed et nødvendigt Udgangspunkt; paa begge disse Standpunkter bliver denne Personligheds Virksomhed frigjørende, men Ironiens er negativ, hvorimod Tænkningens er positiv. Plato var derfor i en anden Forstand frigjørende for hans Disciple end Socrates for Plato; men ogsaa Platos Disciple blev det en Nødvendighed at tænke ham med, fordi hans Speculation kun blev subjektiv, og han ikke selv traadte i Skyggen, medens Ideen selv bevægede sig for Tilhøreren. Imidlertid blev dette Platos Forhold til Socrates ikke et bestandigt vedvarende, XIII. 14

senere blev han ikke saa meget frigjort af Socrates, som han frigjorde sig i sig selv, om end hans Hukommelse var for trofast, hans Taknemmelighed for brændende til nogensinde at glemme ham. Forsaavidt imidlertid Socrates endnu i de construktive Dialoger er Hovedpersonen, saa er dog denne Socrates kun en Skygge af den, der optræder i de første Dialoger, en Erindring, som Plato, hvor dyrebar den end var ham, dog stod frit over, selv frit og digterisk skabte.

Hvad Formen angaaer, da er Dialogen for begge Standpunkter lige nødvendig. Den antyder nemlig Jeget og dets Forhold til Verden, men i det ene Tilfælde er det Jeget, der bestandig sluger Verden, i det andet er det Jeget, der vil optage Verden; i det ene Tilfælde taler Jeget sig bestandig ud af Verden, i det andet bestandig ind i den; paa det ene Standpunkt er det en Sporgen, der fortærer Svaret, paa det andet en Spørgen, der udfolder Svaret. Methoden betræffende, da er denne den dialektiske, paa begge Standpunkter abstrakt Dialektik. Som saadan udtommer den naturligviis ikke Ideen. Det, der bliver tilovers, er paa det ene Standpunkt Intet, det er, den negative Bevidsthed, i hvilken den abstrakte Dialektik bliver optaget, paa det andet el Hiinsides, en abstrakt Bestemmelse, men som fastholdes positivi. Forsaavidt er Ironien ude over den subjektive Tænkning, den er ude over den, forsaavidt den er et fuldendt Standpunkt, der vender 1111. ubiektive



Men idet jeg saaledes er ifærd med at muliggjøre denne Misforstaaelse, at udvikle min Undersøgelse af den, tænker maaskee en eller anden Læser lidt ironisk, at det snarere er en Misforstaaelse fra min Side, og det Hele blind Allarm. Den Vanskelighed, en saadan Læser sigter til, er naturligviis denne, at forklare, hvorledes det lader sig tænke, at Socrates skulde have mystificeret Plato, saa at denne skulde have forstaaet alvorligt, hvad Socrates havde sagt ironisk. Ja man kunde gjøre mig Vanskeligheden endnu større ved at erindre om, at Plato dog ellers ret godt forstod sig paa Ironi, hvad endog hans sidste Skrifter vise. Hvad denne sidste Indvending angaaer, da vil jeg svare, at her naturligviis ikke er Talen om Ironiens enkelte Yttringer, men om den socratiske Ironi i dens totale Stræben. Men til at opfatte lronien saaledes hører der en ganske egen aandelig Disposition, der qualitativt adskiller sig fra enhver anden. Især er et rigt digterisk Gemyt lidet skikket til at begribe den, saaledes som den er sensu eminentiori, hvorimod en saadan aandelig Disposition meget godt kan føle sig tiltalt af dens enkelte Yttringer, uden at ahne den Uendelighed, der her skjuler sig, kan spøge med dem uden nogen Forestilling om den uhyre Dæmon, der beboer Ironiens øde og tomme Stæder. Hvad den første Indvending angaaer, da vilde jeg svare, deels, at det altid vilde blive en Plato saare vanskeligt ganske at fatte Socrates, deels, og dette er mit Hovedsvar, at man i Plato jo ikke kan søge en blot Gjengivelse af Socrates, og at det vel ikke er falden nogen Læser af Plato ind at soge dette. Men har Plato, hvad dog de fleste Lærde ere enige i, ikke blot reproduceret Socrates, men digterisk skabt ham, saa ligger jo heri Alt, hvad man kan ønske sig med Hensyn til Bortryddelsen af denne Vanskelighed. Thi ligesaalidet som man af den Omstændighed, at Plato i de senere Dialoger lader Socrates fere Ordet, tør slutte, at Socrates' Dialektik virkelig har været saakdes beskaffen som den, der findes i Parmenides, hans Begrebs-Udvikling saaledes som den, der findes i Staten, ligesaalidet kan man være beføiet til af den Fremstilling, der findes i de første Dialoger, at slutte, at Socrates' Standpunkt i Virkeligheden netop har været saaledes, som det her skildres. – Dette kunde nu maaskee en og anden Læser ville indrømme, ja maaskee lidt utaalmodigt vente paa, om jeg ikke snart bliver færdig med denne Betragtning, for at bringe mig en ny Indvending paa Halsen. Naar jeg nemlig i den foregaaende Undersøgelse har stræbt i de

sensu eminentiori i højere Forstand.



## 212

enkelte Dialoger at eftervise denne Ironiens totale Stræben, saa maa jo Plato ogsaa have forstaaet den, siden den lader sig finde i hans Fremstilling. Herpaa tjener som Svar. Deels har jeg ved den foregaaende Undersøgelse blot søgt at muliggjøre min Opfattelse af Socrates. Jeg har derfor paa flere Steder holdt Opfattelsen svævende, antydet at det lod sig ogsaa tænke paa en anden Maade. Deels har jeg principaliter argumenteret af Apologien. Men i denne har man jo efter de Flestes Mening en historisk Gjengivelse af Socrates' Virkelighed; og dog har jeg, ogsaa hvad den angaaer, ligesom maattet mane Ironiens Aand frem, ladet den samle sig sammen og vise sig i sin hele Totalitet.

#### Xenophon og Plato.

Skulde man med faa Ord udtrykke Platos Opfattelse af Socrates, saa kunde man sige, at han giver ham Ideen. Hvor Empirien ender, der begynder Socrates, hans Virksomhed er at føre Speculationen ud af Endelighedens Bestemmelser, at tabe Endeligheden af Sigte og styre ud paa det Okeanos, i hvilket den ideale





sigte Xenophon for en total Vilkaarlighed, for et ubegribeligt Had til Socrates, der søgte en Tilfredsstillelse i en saadan Bagvadskelse; eller man maatte tilskrive Plato en ligesaa gaadefuld Idiosynkrasie for sin Modsætning, der ligesaa uforklarligt realiserede sig i at forvandle denne i Lighed med sig selv. Ville vi nu et Øieblik lade Socrates' Virkelighed staae som en ubekjendt Størrelse, saa kan man med Hensyn til disse to Opfattelser sige, Xenophon har som en Kræmmer pruttet sig sin Socrates til, Plato har som en Kunstper skabt sig sin Socrates i overnaturlig Størrelse. Men hvorledes har Socrates virkelig været, hvad har været Udgangspunktet for hans Virksomhed? Svaret herpaa maa naturligviis tillige hjælpe os ud af den Nød, hvori vi hidtil have været bestedte. Svaret herpaa er: Socrates' Existents er Ironi. Ligesom nu dette Svar, saa troer jeg, hæver Vanskeligheden, saaledes gjør den Omstændighed, at det hæver Vanskeligheden, det tillige til det rigtige Svar, saa at det i samme Øieblik viser sig som Hypothese og som det Sande. Det Punkt nemlig, den Streeg, der gjør Ironien til Ironi, er saare vanskelig at faae fat paa. Med Xenophon kan man derfor gjerne antage, at Socrates har yndet at gaae omkring og tale med allehaande Mennesker, fordi enhver udvortes Begivenhed eller Ting for den altid slagfærdige Ironiker er en Anledning; med Plato kan man gjerne lade Socrates berøre Ideen, kun at Ideen itte aabner sig for ham, men tvertimod er Grændse. Hver af disse to Fremstillere har nu naturligviis søgt at fuldstændiggjøre Socrates, Xenophon ved at drage ham ned i det Nyttiges ave Egne, Plato ved at løfte ham op i Ideens overjordiske Regioner. Men det Punkt, som ligger herimellem, usynligt og saare vanskeligt at fastholde, er Ironien. Paa den ene Side er netop Virkelighedens Mangfoldighed Ironikerens Element, men paa den anden Side er hans Gang henover Virkeligheden svævende og ætherisk, han bewerer bestandig blot Jorden; men da Idealitetens egentlige Rige endnu staaer ham fremmed, er han endnu ikke udvandret dertil, men ligesom i ethvert Øieblik færdig til Afmarsch. Ironien oscillerer mellem det ideelle Jeg og det empiriske Jeg; det ene vilde gjøre Socrates til Philosoph, det andet til Sophist; men det, der gjør ham til Mere end Sophist, er, at hans empiriske Jeg har universel Gyldighed.

\_\_\_\_

# Aristophanes.

Aristophanes' Opfattelse vil netop afgive den nødvendige Modsætning til Platos, og just ved denne Modsætning tilveiebringe Muligheden af en ny Vei for vor Beregning. Ja det vilde været et stort Savn, om vi manglede den aristophaniske Vurdering af Socrates; thi ligesom enhver Udvikling i Almindelighed ender med at parodiere sig selv, og en saadan Parodi er en Sikkerhed for, at denne Udvikling har overlevet sig selv, saaledes er den comiske Opfattelse et Moment, et i mange Maader uendeligt berigtigende Moment med i den totale Anskueliggjørelse af en Personlighed eller en Stræben. Mangler man derfor end det umiddelbare Vidnesbyrd om Socrates, mangler man end en ganske paalidelig Opfattelse af ham, saa har man til Vederlag alle Misforstaaelsens forskjellige Nuancer, og ved en saadan Personlighed som Socrates troer jeg, at vi ere bedst tjente dermed. Plato og Aristophanes have nu det tilfælleds, at deres Fremstilling er ideal, men i Forhold til hinanden omvendt, Plato har den tragiske Idealitet,



heller ikke var Tilfældet, derom vidner jo Oldtiden, der beretter, at Opførelsen af Skyerne beæredes med Nærværelsen af den i denne Henseende strængeste Kritiker. Socrates selv, der til Publikums Fornøielse stod op under Forestillingen, for at den i Theatret forsamlede Mængde kunde overbevise sig om den behørige Lighed. At en saadan blot excentrisk ideel Opfattelse heller ei vilde ligge i den græske Comoedies Interesse, deri vil man vist ogsaa give den skarpsindige Rötscher Ret\*), der saa fortræffeligt har udviklet, hvorledes dennes Væsen netop laae i at opfatte Virkeligheden idealt, at bringe en virkelig Personlighed paa Scenen, dog saaledes at denne netop saaes som Ideens Repræsentant, hvorfor man jo og hos Aristophanes finder de tre store comiske Paradigmer, Kleon, Euripides, Socrates, hvis Person comisk repræsenterer Tidens Stræben i dens tredobbelte Retning. Som derfor den indtil Detail nøiagtige Opfattelse af Virkeligheden udfyldte Afstanden mellem de Skuespilbesøgende og Theatret, saaledes fjernede dog igjen den ideale Opfattelse disse to Magter fra hinanden saavidt, som Kunst altid maa gjøre det. At Socrates nu virkelig i sit Liv har frembudt mange comiske Sider, at han, for engang for alle at sige Ordet ud, indtil en vis Grad har været en Sonderling\*\*), det

\*\*) Smlgn. Nachträge zu Sulzers allgemeiner Theorie der schönen Künste, siebenten Bandes erstes Stück Pag. 162: Leider kennen wir den Socrates nur aus den verschönernden Gemählden eines Plato und Xenophon, indesz geht aus diesen so manches hervor, was Befremden erregt und auf einen seltsamen Mann hindeutet. Die Leitung eines unsichtbaren Genius, deren der Weise sich zu erfreuen glaubte, seine Zurückgezogenheit und Versenkung in sich selbst, die sogar im Lager tagelang dauerte und allen seinen Zeltgenossen auffiel, seine Unterhaltungen, deren Gegenstand, Zweck und Wendungen sich durch so viel Eigenthümlichkeiten auszeichneten, sein vernachlässigtes Aeuszere und sein in vielen Hinsichten ungewöhnliches Betragen alles diesz muszte ihm nothwendig in den Augen der Menge den Anstrich eines Sonderlings geben. — Ligeledes Pag. 140 hvor Forfatteren bemærker, at hvis vi kjendte Socrates neiere, vilde man vistnok give Aristophanes end mere Ret: wir würden uns dann unfehlbar überzeugen, dasz er, bei allen seinen groszen Tugenden und herrlichen Eigenschaften, doch die Fehler und

Oldtiden, der beretter Ailianos. Var. hist. II 13. Rötscher] anf. Skr. Cap. 7 S. 43 ff. Kleon demokratisk Statsmand, angribes især i Komöden •Ridderne•, Euripides især i •Kvinderne ved Thesmophoriefesten• og •Frøerne•. Sokrates i •Skyerne•. siebenten Bandes erstes Stück] Leipzig 1803.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Aristophanes und sein Zeitalter, eine philologisch-philosophische Abhandlung zur Alterthumsforschung von H. Theodor Rötscher. Berlin 1827.

lader sig ikke nægte; at deri allerede laae en Berettigelse for en comisk Digter, lader sig heller ei nægte; men at det vilde have været for lidet for en Aristophanes, lader sig heller ei fragaae. Kan jeg derfor ikke Andet end beskedent at slutte mig til den velfortjent triumpherende Rötscher, der saa seierrigt fører Ideen ud af og igjennem dens Kamp med tidligere Opfattelsers Misforstaaelser, kan jeg ikke Andet end med ham være enig i, at kun forsaavidt som Aristophanes i Socrates saae Repræsentanten for et nyt Princip, kun forsaavidt blev han ham en comisk Figur, saa bliver det dog et andet Spørgsmaal, om ikke den Alvor, han i saa høi Grad vindicerer dette Stykke, bringer ham selv lidt i Uenighed med den Ironi, han ellers tilskriver Aristophanes. Dernæst bliver det ogsaa et Spørgsmaal, om ikke Rötscher har seet og derfor ladet Aristophanes see for Meget i Socrates. Repræsentant for et nyt Princip kan man vel gjerne kalde ham, deels fordi han selv repræsenterede et nyt Standpunkt, deels fordi hans frigjørende Virksomhed nødvendig maatte fremkalde et nyt Princip; men deraf følger ingenlunde, at man jo godt kan begrændse Socrates lidt mere indenfor denne Indrømmelse. Ved Rötschers Opfattelse bliver Socrates saa stor, at man slet ikke seer Plato. Dog, om alt dette vil der senere blive Sted til at tale. Hvis man imidlertid



kan faae fat paa, der paa eengang er og ikke er; men det er noget i sin dybeste Grund Comisk. Som Ironien derfor beseirer Alt ved at see dets Misforhold til Ideen, saaledes ligger den under for sig selv, idet den bestandig gaaer ud over sig selv og dog bliver i den.

Det som nu for det Første er af Vigtighed er at overbevises om, at det er den virkelige Socrates, Aristophanes har bragt pa Scenen. Ligesom man bestyrkes i denne Overbeviisning ved Oktidens Tradition, saaledes findes der i dette Stykke en Mangfokighed af Træk, der enten ere historisk visse, eller dog vise sig som aldeles analoge med, hvad man ellers veed om Socrates. Sivern har med stor philologisk Lærdom og megen Smag stræbt at bevise Eenheden af den af Aristophanes fremstillede Socrates med den virkelige gjennem en saadan Succession af individuelle Træk<sup>o</sup>). Ogsaa Rötscher har givet, om ikke efter denne Maalestok, dog en for denne Undersøgelse tilstrækkelig Samling af saadanne Data. Den findes i det anførte Skrift Pag. 277 ff. Det som dermest bliver af Vigtighed, er at see det Princip, den Idee, Aristophanes lader os øine i Socrates, som hvis transparente Repræsentent han bliver fremstillet.

Men for at opnaae dette, bliver det nødvendigt at give en kort Oversigt over Stykket selv, Anlægget og Gangen deri. Denne Undersøgelse kan jeg desto trøstigere gaae ind paa, som jeg har en Hegelianer i Spidsen, og det maa man altid lade dem, at de har en ypperlig Gave til at skaffe Plads, en Politi-Myndighed, der øieblikkelig veed at adsplitte allehaande lærde Opløb og bebenkelige historiske Sammenrottelser. Hvad nu for det Første Choret angaaer, da har dette, der som saadant repræsenterer den medelige Substants, i vort Stykke iført sig et Symbol\*\*). Rötscher søger Ironien deri, at Choret er sig dette bevidst, selv i ethvert Øieblik ligesom vil springe frem af dette Skjul, hvilket det til Slutningen ogsaa gjør, idet det tillige spotter den af dem bedragne Strepsiades. Om nu Ironien ligger heri, om denne Alvor\*\*\*, der kjæmper Statens substantielle Bevidsthed ud af det moderne

<sup>\*)</sup> Ueber Aristophanes Wolken von J. W. Süvern. Berlin 1827. Pag. 3 øv. ff.

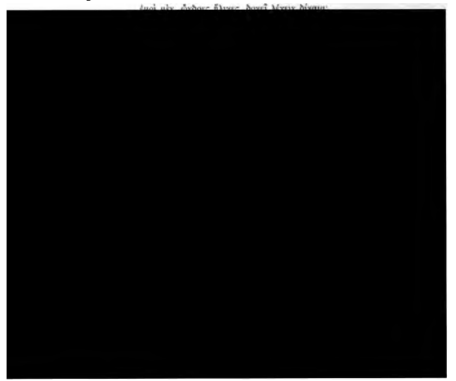
<sup>\*\*)</sup> Man sammenligne den fortræffelige Udvikling af Chorets Historie i Aristophanes hos Rötscher Pag. 50-59.

<sup>••••)</sup> Denne Alvor vedkjender Aristophanes sig selv i den første Parabase.

Süverns Afhandling er fra 1826. i den første Parabase] Skyerne 510 ff.

Uvæsens Tomhed, ikke begrændser Ironiens poetiske Uendelighed og Hensynsløshed, om Stykkets hele Slutning, om den end var en retfærdig Nemesis, dog ikke skeer paa Ironiens Bekostning, uden forsaavidt man vil antage, hvad, saavidt jeg veed, dog hidtil Ingen har udhævet, at netop den Hævn, Strepsiades tager ved at brænde Huset ( $\varphi povtiotn' \phi povtiotn' \phi povtiotn' \phi povtiotn' op v V.$  94) af, var ved sin Uhensigtsmæssighed et nyt comisk Motiv, og at de ikke uvittige Repliker<sup>•</sup>), der vistnok i en vis Forstand ere for gode til Strepsiades, skulde forklares som et Slags ecstatisk Vanvid, i hvilket han ude af sig selv phantaserede og med comisk Grusomhed tillintetgjorde og udryddede den Sygdom, han selv var befængt af — alt dette skal jeg her ikke gaae ind paa<sup>••</sup>). Men forbigaae vi nu dette, da bliver det

- \*) Smlgn. V. 1496; ὕτι πυιῶ; τίδ\* άλλο γ' ή
  - διαλεπτυλογούμαι ταις δυχοίς της υίχιας.
  - V. 1503: αερυβατώ, και περιφρονώ τον ηλιον.
- \*\*) Saa Meget er vist, at Ironien er langt renere, langt mere fribaaren i et tidligere Sted, hvor Strepsiades virkelig lader sig overbevise af Pheidippides' Sophismer om, at han har Ret, og at han (Strepsiades) bør have Prygl. Smign. V. 1437:



218

desto vigtigere at dvæle ved Betragtning af det Symbol, i hvilket Digteren har indhyllet Choret, Skyerne. Dette kan naturligviis ike være valgt tilfældigt, og det gjelder altsaa at udfinde Digterens ldee dermed. Det anskueliggjør nu aabenbart hele den tomme og indholdsløse Virksomhed, der foregaaer i φροντιστήριον, og det er derfor med en dyb Ironi, at Aristophanes i den Scene, hvor Strepsiades skal indvies i denne Viisdom, lader Socrates paakalde Skyene, der er hans eget hule Indres luftige Reflex. Skyer betegne m fortræffeligt den aldeles holdningsløse Tankebevægelse\*), der i idelig Bølgegang, uden Fodfæste og uden immanent Bevægelseslov, configurerer sig paa allehaande Maader med samme regelløse Forunderlighed som hine, der snart ligne dødelige Qvinder, snart en Centaur, et Pantherdyr, en Ulv, en Tyr o. s. v., ligne dem, vel at bemærke, men ikke ere dem, da de dog ikke ere Andet end Taage eller den dunkelt sig rørende uendelige Mulighed af at blive hvad det skal være, der dog er uformuende til at lade Noget blive et Bestaaende, den Mulighed, der har et uendeligt Omfang og ligesom rummer hele Verden i sig, men dog ikke har noget Indhold, kan optage Alt, men Intet fastholde. Forsaavidt bliver det naturligviis en reen Vilkaarlighed, at Socrates om dem prædicerer, at de ere Gudinder, og Strepsiades bliver naturligviis langt fornuftigere ved at antage, at det var Taage, Dug og Røg (smlgn. V. 330). Men som deres Indholdsløshed viser sig i dem selv, saaledes viser den sig ogsaa ved den Menighed, den Stat, de nære og beskytte, og som Socrates selv beskriver som en Samling af Dagdrivere og ørkesløse Mennester, der synge til Skyernes Lov\*\*). Ja dette corresponderende

<sup>9</sup> Det er ganske her tilsvarende, naar i Naturen, istedetfor de salige Guders plastiske Skikkelser, αίθεριος δινος bliver det constituerende Princip, og den blot negative Dialectik lader sig ypperligt betegne som Hvirvelvind.

\*\*) Smlgn. V. 331:

ού γάρ μά Δί' οἶσθ' ὑτιὴ πλείστους αύται βόσχουσι σοφιστάς, δυυριομάντεις, ἱατροτέχνας, σφραγιδονυχαργοχομήτας, χυχλίων τε χορών ἀσματοχάμπτας, ἀνδρας μετεωροφέναχας, ούδεν δρώντας βόσχουσ' ἀργούς, ὅτι ταύτας μουσοποιοῦσιν.

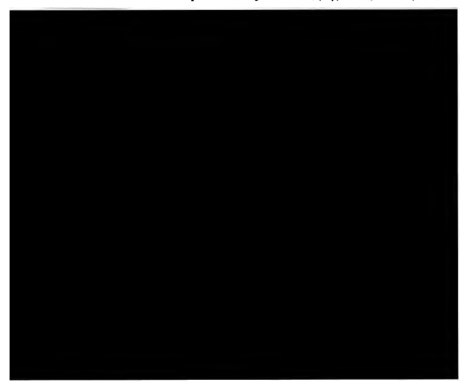
[som vælter den gode ved at sige det uretfærdige] og er det for svært, saa lær ham bare den sidste godt. lader Socrates paakalde Skyerne] V. 265 ff. snart ligne dødelige Qvinder osv.] V. 340-46. αἰδέριος δῦνος Ætherens Hvirvel (V. 380). \* τặν μά Δί' osv. Aa langtfra Ven! Nej vid (de nyere Udg. læser άλλ' řo? ὅrι istedetfor oisð' ὅrnŋ ved du da ikke, at osv.), det er dem, der ernære de fiste Sofister, Professorer i Lægedomskunst og Magi, Diamantnaalsforedragshelte, dithyrambiske Korsangsopstylteres Flok og alle Kosmofantaster. Skeat Gavn de ej gør, de ernære dem dog forat blive forherliget af dem.

Forhold mellem Skyerne og den Verden, de tilhøre, udtrykkes, hvad Fortolkerne, som det forekommer mig, hidtil have overseet, endnu bestemtere, naar der siges: γίγνονται πάνθ' δ τι βούλονται, saa naar de see en langhaaret Karl, antage de Skikkelse af en Centaur, naar de see en Kassetyv, antage de Skikkelse af en Ulv (V. 350. 51. 52). Thi uagtet dette beskrives som en Magtfuldkommenhed ved Skyerne, ja uagtet Socrates selv bemærker, at de antage saadanne Skikkelser for at spotte, saa er det dog ligesaa meget at ansee for en Afmagt hos dem, og den aristophaniske Ironi ligger udentvivl i den gjensidige Afmagt, Subjectets, der idet han vil have det Objective, blot faaer sin egen Lignelse, og Skyernes, der blot gribe Subjectets Lignelse, men kun producere denne, saalænge de see Gjenstandene. At herved nu ypperligt er betegnet den blot negative Dialectik, der bestandig bliver i sig selv, ikke gaaer ud i Livets eller Ideens Bestemmelser, og derfor rigtignok glæder sig ved en Frihed, der lader haant om de Lænker, som Continuerligheden paalægger\*), den Dialectik, der i den abstracteste Forstand blot er en Magt, en Konge uden Land, der fryder sig ved den blotte Mulighed af i det tilsyneladende Besiddelses-Øieblik af Alt at give Afkald paa Alt, uagtet saavel Besid-

ikke ængstet af det Tilkommende, fordi den er saa hurtig til at glemme, at selv det Tilkommende næsten er glemt, før det er oplevet, en Dialectik, der Intet savner, Intet attraaer, er sig selv nok, letsindig og flygtig som et forvildet Barn springer over Alt – dette vil vist Ingen nægte.

Bevidstheden om denne Intethed, der ligger i, at Choret paa eengang er Symbol og dog tillige sig ironisk bevidst at være ude derover og have en ganske anden Realitet, tilskriver Rötscher nu alene Choret, Digteren og den vidende Tilskuer, og tilføier Pag. 325: Dem von diesem Gegensatze nicht wissenden hingegen ist nothwendig der wahrhafte Sinn verborgen, und er erblickt in ihnen nur das Symbol, nimmt diese Gestalt, in welche sich derselbe wissentlich hüllt, für sein wahrhaftes Wesen, und giebt sich ihm vertrauungsvoll und arglos hin, nicht ahnend, dasz er nur ein Schein sei, welcher ihm für die Wahrheit geboten wird. Die Schuld des Subjects besteht aber gerade darin, dasz es sich arglos diesen täuschenden Mächten hingiebt, und unwissend ist über das Wesen, welches diesen Schein herauskehrt. Dog, det angaaer mere hele den indre Oeconomi i Stykket, hvorimod det her bliver mere nødvendigt at see, om man ikke kan aflure Chorets Symbol, Skyerne, saaledes som det fremstilles, noget Mere betræffende dets Beskaffenhed, hvis billedlige Betegnelse det er. Choret forestiller Skver, men Skyerne forestille igjen forskjellige Gjenstande og have i Begyndelsen af dette Stykke Skikkelse af Qvinder. Men om disse Skyernes Skikkelser taler nu aabenbart Socrates paa en meget spøgefuld Maade, hvilket tilstrækkeligt viser, at disse ingen Gyldighed have for ham. Det han altsaa tilbeder, om hvilket han udsiger Prædikatet Gudinde, er den formløse Taagemasse, det som Strepsiades meget rigtigt betegner som Taage, Dug, Røg. Det han altsaa beholder, er selve det Formløse. Alle de Skikkelser derfor, som Skyerne antage, ere ligesom alle de Prædikater, der lade sig udsige saaledes, at de alle ere hverandre coordinerede, alle uden Forbindelse med hverandre, uden indre Følge, uden at der constitueres Noget, kort, som alle de Prædikater, der lade sig opramse. Som vi derfor i vor tidligere Undersøgelse saae, at Socrates kom til Ideen, dog saaledes, at intet Prædikat aabenbarede eller forraadte, hvad den egentlig var, men alle Prædikater vare Vidner, der forstummede over dens Herlighed, saaledes synes mig, at det Samme er antydet af Aristophanes i Socrates' Forhold til Skyerne. Det som der nemlig bliver tilbage, naar man lader Skyernes forskjellige Skikkelser forsvinde, er selve Taagemassen, der er en meget god Betegnelse paa Socrates' Idee. Skyerne vise sig

bestandig i en Skikkelse, men Socrates veed, at Skikkelsen er det Uvæsentlige, og at det Væsentlige er det bag Skikkelsen Liggende, ligesom Ideen er det Sande, og Prædikatet som saadant Intet har at betyde. Men det, der saaledes er det Sande, det træder aldrig ud i noget Prædikat, det er aldrig\*). Betragte vi nu fremdeles Chorets Symbol, Skyer, og see deri Socrates' Tanker objectivt\*\*) anskuede, see disse som de vel af Individet producerede, men dog ogsaa af dette som objective (guddommelige) tilbedte Tanker, saa er netop ved Skyernes Svæven over Jorden, ved deres Mangfoldighed i Skikkelser antydet Modsætningen mellem det Subjective og den gamle Græcitets Objectivitet, hvor det Guddommelige ret egentlig havde Fodfæste paa Jorden, i bestemte, udprægede, evige Skikkelser. Det er derfor en meget dybsindig Harmoni, der finder Sted mellem Skyerne, som den objective Magt, der ikke kan finde et blivende Sted paa Jorden, hvis Tilnærmelse til denne dog altid giver en Afstand, og Subjectet, Socrates, der svævende over Jorden i en Kurv, bestræber sig for at hæve sig op i disse Regioner, idet han frygter for, at Jordens Kraft skal suge Tankerne fra ham eller, naar vi tage Billedet bort, at Virkeligheden skal absorbere, skal knuse den spinkle Subjectivitet ( $\eta \phi \rho ov \tau i \zeta \lambda \epsilon \pi \tau \eta$ ) \*\*\*).



Dog, dette vil der igjen senere blive Tale om, hvor vi, ikke gaaende ud fra Choret, men fra den handlende Person, nærmere skal oplyse det for Ideen Releverende, der ligger i Socrates' mærkværdige Situation.

I Choret er nu den hele nyere Tingenes Orden anskueliggiort. der vilde fortrænge den gamle Græcitet, og forsaavidt lader her sig bedst det Spørgsmaal besvare, om Aristophanes i Socrates' Maske har villet spotte Sophisterne. At dette i ethvert Tilfælde ikke maa forstaaes saaledes, at Aristophanes blot har beholdt Navnet Socrates og forøvrigt leveret en Tegning, der slet ikke lignede ham, er en Selvfølge. Naar man derimod erindrer, at Socrates og Sophisterne i en vis Forstand stode paa det samme Standpunkt, og at det egentlig var ved at gjennemføre deres Standpunkt, ved at tilintetgjøre den Halvhed, i hvilken Sophisterne beroligede sig. at Socrates undergravede dem, saa at Socrates i en vis Forstand derved beseirede Sophisterne, at han selv var den største Sophist\*), saa seer man jo deri allerede en Mulighed for Aristophanes af at identificere ham med Sophisterne. Denne Identification lod sig nu ogsaa gjennemføre med en dyb Ironi. Thi det vilde visselig være en Aristophanes værdig Ironi, at opfatte Socrates, Sophisternes arrigste Fjende, ikke som deres Modstander, men som deres Læremester, hvad han jo ogsaa i en vis Betydning var. Og den besynderlige Forvirring, at En, der bekjæmper en Retning, selv, netop fordi han til en vis Grad tilhører den, opfattes som dens Repræsentant, skjuler saa megen forsætlig eller uforsætlig Ironi i sig, at man ikke ganske bør tabe den af Sigte. Dette maa nu være nok herom. Og det er ogsaa kun forsaavidt, som man anlægger Choret som Maalestok, at Socrates forsvinder

> λεπτήν χαταμίξας εἰς τὸν ὅμοιον ἀέρα. εἰ δ' ῶν χαμαὶ τᾶνω κάτωθεν ἐσκόπουν, ούκ ᾶν ποτ' εῦρον· οὐ γὰρ ἀλλ' ἡ γῆ βίգ Ελκει πρὸς αὐτὴν τὴν ἰκμάδα τῆς φροντίδος.

πάσχει δὶ ταὐτὸ τοῦτο χαὶ τὰ χάρδαμα.

 Det er derfor et saare betegnende Prædicat, Skyerne bruge om ham: λεπτοτάτων λήρων ἰερεΰ, V. 359.

> med nærbeslægtet Luft sig blanded, fin som den. Hvis jeg det høje søgte fra den lave Jord, jeg aldrig det erkendte; nej, thi Jordens Kraft med Magt da til sig suged al min Tankes Saft. Det samme, ved man, sker jo og med Karseurt.

υποτάτων λήρων πρεθ du det subtileste Sludders Præst.

mellem Sophisterne; naar vi følge den personlige Skildring af ham, som indeholdes i selve Stykket, da træder han marqueret nok frem.

Hvad nu Gangen i Stykket angaaer, da lader den sig temmelig kort fremstille, og det saa meget mere i nærværende Undersøgelse, da her kun kan blive Spørgsmaal om at gjengive den, forsaavidt det derved sig aabenbarende Anlæg kaster et Lys over Aristophanes' Opfattelse af Socrates. En skikkelig Landmand, Strepsiades, er ved et ufornuftigt Giftermaal geraadet i Pengeforlegenhed. Hans Søn Pheidippides har ved sit Hesteliebhaberi været saare behjælpelig til at ruinere Faderen. Strepsiades, idelig urolig ved Tanken om sin Gjeld, idelig bekymret for at rede sig ud deraf, seer sig forgjæves omkring efter en Udvei, da pludselig Tanken om den nye Viisdom, der begyndte at gjøre sig gjeldende i Athen, og dennes Kraft til at til- og bortdisputere sig Alt, med en overraskende Glæde vækker det Haab i ham, her at finde Frelse. Hans første Hensigt er nu at lade Pheidippides nyde Frugten af denne moderne Lærdom, men da han findes uvillig dertil, beslutter han sig til, selv at begive sig til opovriornopiov. Han møder En af Disciplene, der da ogsaa bibringer ham de fordeelagtigste Forestillinger om Skolen. Mange sindrige Træk af So-



| 225                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| segt at afføre ham den nu aflægs Tankegang, i hvilken Strepsiades<br>hidtil gik og stod (hvilket saa sindrigt betegnes derved, at han<br>ma trække ud <sup>*</sup> ), idet han skal betræde φροντιστήριον), efter en<br>heitidelig Indvielse, der, forsaavidt den kunde gjøre noget Indtryk<br>pa Strepsiades, nødvendig maatte reent forvirre hans Begreber,<br>faær han Tilladelse til at betræde φροντ., og bliver nu anviist<br>suame Vei til Sandhedens Erkjendelse, som Socrates selv har |
| Danom Læseren vil erindre, at Strepsiades senere kommer hjem fra opovra-<br>oriøøv uden Kappe, saa vil han vist ogsaa heri føle det Comiske, at Strep-<br>siedes, der havde haabet selv at være med i at dele Byttet (en Kappe),<br>kommer hjem ikke blot uden Udbytte, men endog uden at eie det, han før<br>besed – en Kappe. Og dog er dette igjen at komme tasleligt derfra i For-<br>bold til hvad Strepsiades selv udsiger, da han ved Socrates' Undervisning                             |
| bedygter at blive ved sin Speculation til slet Intet.<br>V. 717: και κώς; δτε μου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| φρούδα τὰ χρήματα, φρούδη χροιά,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| φρούδη ψυχή, φρούδη δ'έμβάς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| καί πρός τούτοις έτι τοίσι κακοίς φρουρας φδων                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| όλίγου φρούδος γεγένημαι.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Of man seer jo ogsaa af Chorets Opfordring til Socrates, at Alt er gaaet ud                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| paa at flaae, som man siger, Strepsiades.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| V. 810 Χορός:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| σύ δ' ανδρός έκπεπληγμένου και φανερώς έπηρμένου                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| γνούς απολάφεις, δ τι πλεΐστον δύνασαι, ταχέως.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <sup>1</sup> ) Smign. V. 497:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ΣΩ. ίδι τυν, χατάδου δοίμάτιον.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ΣΤ. ἡδίκηκά τι;<br>ΣΩ. οῦχ, ἀλλὰ γυμνοὺς εἰσιέναι νομίζεται.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <ul> <li>φροντ. 2: φροντιστήριον Speculerestuen. senere kommer hjem] V. 856</li> <li>g. sml. 497 ff. en Kappe] i Originalen staar der: »ranede en Kappe« istedenfor Oversættelsens »slog en Skinke ned«.</li> <li>και πώς osv. Umuligt det er,</li> <li>naar tabt er Penge, og Sundhed er tabt,</li> <li>og Livet er tabt, mine Støvler tabt,</li> </ul>                                                                                                                                        |
| og jeg selv er næsten aldeles fortabt.<br>mens her paa Vagt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| mit Vægtervers jeg maa raabe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Xopós osv. Choret. Men nu, mens Manden er fra sig selv,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| optaget helt med Liv og Sjæl,<br>pluk ham saa snart, klip i en Fart,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| hurtig grib fat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ΣΩ τοι νυν osv. Sokrates. Naa ja, saa drag da Kappen af.<br>Strepsiades. Skal jeg ha' Prygl?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Sokrates. Vist ej; men Skik og Brug hos os det kræver saa.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>XIII.</b> 15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

fulgt: uden at agte paa Omgivelsen at fordybe sig i sig selv\*), hvilket naturligviis for Strepsiades bliver en saare tarvelig Beværtning, og ligesaa lidet mættende som det Maaltid, til hvilket Storken indbød Ræven, blev det for denne, der kun blev et fastende Vidne til, hvorledes hans Vært storkeagtigt fordybede sig i den langhalsede Flaske. Strepsiades befindes derfor ogsaa snart udygtig til at omkalfatres, hvorpaa han bliver dimitteret. Men derfor har han dog ingenlunde opgivet Haabet om ad denne Vei at opnaae sit Ønske. For beskeden til at troe, at Feilen kunde ligge hos Læreren, søger han denne hos sig selv, og trøster sig derpaa ved Tanken om sin haabefulde Søn Pheidippides, der nu endelig, skjøndt lidt betænkelig ved de Viisdomsprøver, Strepsiades aflægger, giver efter for hans Bønner, og lader sig optage i opovtiστήριον. Sønnen lykkes det nu bedre med, og Faderen bringer Socrates Gaver til Tak for de store Fremskridt, Sønnen har gjort. Dog, den truende Virkelighed nærmer sig mere og mere, og træder endelig op i to Creditorers alvorlige Skikkelse. Ude af sig selv af Glæde over Pheidippides' dialectiske Magt til at flytte Grændseskjellet\*\*), i Tillid til de endnu ikke glemte sindrige Spørgsmaal



- - -

og Svar, han selv har lært i opovt., vover han at møde disse To. en sørgelig Virkeligheds fatale Repræsentanter. Pasias og Amynias ere imidlertid for meget Pengemænd til at lade sig afspise ved slig Kløgt, de har endnu saa megen Tillid til Virkeligheden, at de ikke frygte for, at de jo nok, om ikke ad Dialectikens saa dog ad Rettens Vei vil komme til Deres. Kan nu imidlertid Strepsiades et Øieblik overgive sig til Glæden over at være kommen til sit Ønskes Maal, saa har Digteren endnu forbeholdt ham en lille Tilgift, en ganske uventet Overflødighed, der resulterer af de store Fremskridt, Pheidippides har gjort i den socratiske Underviisning. En ganske anden Virkelighed end Termins-Virkeligheden, hvilken imidlertid Strepsiades ikke kan ønske at see rokket, er Pheidippides ogsaa kommen ud over. Den sønlige Ærbødighed for og Lydighed mod Faderen gaaer ved Dialectikens Hjælp samme Vei som Terminen. Strepsiades kan ikke modstaae Magten af Pheidippides' Syllogismer, der, som de i det Foregaaende viste sig som de, der tilintetgjorde Virkeligheden, nu vise sig paa den eftertrykkeligste Maade af Verden som de, der ponere en Virkelighed; thi Prygl er, som man siger, holdne Vare, og bevise sig selv paa en Maade, der ingen Tvivl lader opkomme. Og som Pheidippides tidligere viste sig samvittighedsløs nok til at understøtte Faderen i ikke at tilbagebetale de laante Penge, saa udvikler han nu en næsten overspændt Samvittighedsfuldhed i at afdrage Noget paa

227

-Atheniensernes Maaned bestod af 30 Dage, de 20 første taltes fremad fra den første indtil den 20de, men de øvrige tilbage fra den efterfølgende Maaned. Den 21de hed saaledes den 10de, den 26de den 5te, den 29de den 2den. Den 30te hed den gamle og den ny, den 1ste hed Nymaane, Aristophanis Comoedier, oversatte af Krag. Odense 1825. P. 233 Anm. – Paa denne sidste Dag i Maaneden skulde Renterne betales, og den var derfor en Rædsel for Strepslades. Men see, denne Uro var han nu befriet for, og det ved Pheidippides' Kløgt. der havde Magt til at hæve Virkeligheden og bevise, at den Dag slet ikke var til. Jeg har med Flid fremdraget denne Sophisme som et Exempel paa den Dialectik, der læres i  $\varphi \rho ovr.$ , fordi det parodisk erindrer om den socratiske Dialectik, der væsentligt beroede paa, at man om den samme Ting ikke kunde udsige modsatte Prædicater, og fordi den med saa megen comisk Kraft ikke blot vil have Gyldighed i Tankens Verden, men vil have en selve Virkeligheden negerende Myndighed.

15\*

**Krag**] Aristophanes's Komedier oversatte fra det Græske ved J. Krag, første Deel (Atheniensernes] »Athenernes« Krag, hed] »hedte« — alle tre Steder; den 1ste] •og den første«).



#### 228

den Gjeld, paa det Forskud af Prygl, hvormed hans kjærlige Fade havde overvældet ham. For sildig opdager Strepsiades det For dærvelige i den nye Viisdom, Hævnen er vaagnet, den styrte sig over sit Bytte, der igjen stormer ind paa opovriornoov, af brænder det, og hermed ender Stykket.

Dette er saa kort en Oversigt som mulig over Bygningen af Stykket. Det Comiske ligger aabenbart i det Noget, hvilket Strepsiades attraaer som Speculationens Frugt, det Noget, der efter hans Begreb maa resultere af alle disse Bevægelser. Ligesom nemlig i selve Intelligentsens Sphære de af Socrates foretagne Bevægelser vise sig at være uden Betydning, vise sig som de, der ere uformuende til at ponere Noget, saaledes aabenbarer det Samme sig endnu tydeligere i Strepsiades' Verden, der nu engang har faaet den fortvivlede Idee, at der skal i endelig og verdslig Forstand komme Noget ud deraf<sup>\*</sup>), der haaber, forat erindre om et

\*) Her synes det nu ogsaa at være Stedet til at give Plads for en Fortelkeing af de meget omtvistede, tidligere allerede citerede Ord om den Kappe, Socrates efter Discipelens Udsagn har snappet bort fra Fægterskolen. Hvad



229

Stikord fra den nyere Philosophi, at tilspeculere sig de kantiske 100 Rbd., eller i Mangel deraf at udspeculere sig af sin Gjeld\*). Ironien ligger i det Noget, han, om ikke umiddelbart saa dog niddelbart igjennem Pheidippides, tilspeculerer sig: de bevidste rygl, der, hvor uventede de end ere, dog komme med en Nødendighed, der er umulig at undflye. Strepsiades kan vel et Øielik fryde sig over alle disse sindrige Bevægelser, men det, hans edruelige Sjel attraaer, er »die Nutzanwendung,« der derfor heller

paa Grændsen af et Tyveri, paa hvilken Maade man ogsaa kan forklare, hvad der sammesteds bemærkes i en Note, at Chairephon, Socrates' Ven, oftere af Comikerne beseres med Tilnavnet xléatnç. De Ord, med hvilke Factum indledes: Fiin Aske streede han ud over Bordet og krummede dernæst et Stegespid, synes at være Indledningen til en Skabelses-Act, og med desto større Eftertryk og med det Pludseliges hele Overraskelse følger de Ord: han snappede o. s. v. - Hvorledes man nu end vil opfatte Stedet med Hensyn til den Betydning, det maa tillægges i Stykket, saa bliver der altid en Uklarhed tilbage i det Forhold, hvori Kunststykket viser sig til den Mangel, paa hvilken der ved dette skal bødes. Disciplen fortæller Strepsiades, at da de manglede Aftensmad, Socrates foretog sig den alt beskrevne Operation, ved hvilken han snappede en Kappe fra Fægterskolen. Men deels seer man da ikke, hvorledes der blev sørget for at faae Aftensmad, med mindre man vil antage, at Socrates har solgt den og derved tilveiebragt det Fornødne, deels seer man slet ikke, hvad det skal sige, at han snappede den fra Fægterskolen. I Hermanne Udgave (Leipzig 1798) Pag. 33 findes i Noten en anden Læsemaade, nemlig ex τραπέζης. Han gjør tillige opmærksom paa en anden Vanskelighed, at Artiklen ikke her passer, da der ikke kan være Tale om en bestemt Kappe; men han hæver ikke Vanskeligheden. ") Man kan i denne Henseende ikke frakjende Strepsiades en roesværdig Udboldenhed; thi uagtet han kommer hjem fra opovr. uden at have lært Noget

boldenhed; thi uagtet han kommer hjem fra φροντ. uden at have lært Noget (heri var nu hans Alderdomssvaghed Skyld V. 855), og det uagtet han havde mistet baade sin Kappe og sine Sko (V. 857. Σ: dλλ' ούκ άπολώλεκ', dλλά καταπεφρόντικα), saa opgiver han dog, i Tillid til Pheidippides' naturlige Anfæg. ikke Haabet og Troen paa den nye Viisdom.

. \$55] Strepsiades. Ja meget mer; men det andet glemte jeg ligestraks,

fordi jeg er jo saadan en meget gammel Mand. dll' of sosv. Strepsiades. Jeg har ikke mistet, men jeg har studert den bort.

de kantiske 100 Rbd.] Kant, Kritik der reinen Vernunft, 4. Aufl., Riga 14, S. 627: Hundert wirkliche Thaler enthalten nicht das Mindeste mehr, als udert mögliche. Sml. Hegel, Werke, 2. Aufl., Berlin 1840, XII S. 542. <sup>Immesteds</sup>] Rötscher anf. Skr. S. 285 Anm. <sup>\*\*\*</sup>). xλέπτης Tyv. Heraas Udgave] Aristophanis Nubes cum scholiis etc. rec. G. Hermannus. Lipte 1799 S. 32.

ei udebliver, om den end kommer der, hvor han ikke havde sogt den. Men see vi nu efter, hvilket Standpunkt det er, der skinner gjennem denne Parodi, saa kan man dog ikke sige. at det er Subjectivitetens, thi dette giver dog altid Noget, det giver det abstracte Ideelles hele Verden, men det, der betegnes, er et reest negativt Standpunkt, der slet Intet giver. De dybsindige Betragtninger, der anstilles, oplose sig som et Skrald i et Intet, me dens det som parodierende Skygge følger med, at Strepsiades vil have Noget, men vel at mærke noget Endeligt, en endelig Fordeel. hvilken dette Standpunkt er ligesaa uskikket til at yde. som det aandelige Udbytte, samme gjør Mine til at producere. Naar man derfor antager, at Socrates' hele Virksomhed var ironiserende. sa vil man tillige indsee, at Aristophanes, idet han har villet opfatte den comisk, har baaret sig ganske rigtig ad; thi, saasnart Ironi bringes i Forhold til Resultat, viser den sig comisk, om den end i en anden Forstand frigjor Individet fra det Comiske. Des Dudectik, der atter og atter gives Prøver paa, er heller ei en egentlig philosophisk Dialectik, ikke en saadan Dialectik som den, der ifolge vort Foregaaende er Plato eiendommelig, men en blot negativ Dialectik Dersom nu Socrates havde havt hin platoutske subjective Dialectik, saa vilde det jo have været aldets usandt af Aristophanes, ikke comiskt om end løierligt nok, at op latte ham paa denne Maade thi det Comiske maa naturligviis of hvis Socrates' Dialectik har verd n Sandhed)



fornemlig derved, at hans Standpunkt er skildret som et fuldkomment Isolations-Standpunkt. Det er nu visselig ogsaa ganske rig-Thi vel har Socrates i Stykket, som Socrates i Livet havde tigt. det, Disciple, men disse staae ikke i noget Forhold til ham, eller rettere sagt, han staaer ikke i noget Forhold til dem\*), han giver sig ikke hen til dem, men han er bestandig, i Analogi med hans tidligere beskrevne Forhold til Alcibiades, frit svævende over dem, gaadefuldt tiltrækkende og frastødende. Betydningen af hans Fordyben i sig selv bliver dem altid uforklarlig; thi de Spidsfindigheder, der gjøre et Forsøg paa at forraade Noget herom, staae i intet Forhold til denne. Aristophanes har nu sammenfattet Alt, **hvad** der tilhørte forskjellige Tidsmomenter af Socrates' Liv, og saaledes komme da ogsaa de anaxagoriske Naturspeculationer, med hvilke Socrates efter Phædon en tidlang havde beskjæftiget sig, men senere opgivet, til at spille en Rolle. En Mængde Scener\*\*), der blot indeholde taabelige Spidsfindigheder eller lavcomiske Taskenspillerkunster og det til slige Konster hørende Praleri, kort sagt, en Mængde af, hvad man med et fælleds Navn kunde betegne som Spas, forbigaaer jeg, forsaavidt der i dem intet Spor findes af Ideen. De atheistiske Naturbetragtninger, der ofte nok frembringe en høist comisk Virkning ved deres Modsætning til Strepsiades' temmelig naive Folketro \*\*\*), vil senere faae en Slags Betydning. Det som derimod bliver af størst Vigtighed, er deels Opfattelsen af Socrates som en Personlighed, deels Betegnelsen af det, der bliver Hovedsagen i hans Underviisning, det Dialectiske, og endelig Skildringen af hans Standpunkt.

- •) Derfor siger han ogsaa i Platos Apologi, at han aldrig havde været Nogens Lærer eller antaget nogen Discipel.
- \*\*) At det forøvrigt er meget viseligen indrettet af Aristophanes saaledes, at Socrates spiller en langt større Rolle i Begyndelsen af Stykket end i Slutningen, at medens Pheidippides' Underviisning lægges udenfor Scenen, Strepslades' Opdragelse foregaaer for Alles Øine, hvorved det forældede og det nymodens Standpunkt, repræsenterede ved lige comiske Personligheder, ikke give hinanden stort efter i Latterlighed, fortjener at paaagtes.
- \*\*\*) V. 368 ff., hvor Socrates forklarer, hvorledes det gaaer til med Regnen, at det er Skyerne, der regne, og Strepslades forsikkrer V. 373: ×αίτοι πρότερον τὸν Δί' ἀληθῶς ῷμην διὰ ×οσχίνου οὐρεῖν.

tidligere beskrevne] ovf. S. 144 ff. efter Phædon] Cap. 46. i Platos Apologi] 33 a. χαίτοι πρότερον osv. jeg troede dog før saa vist, det var Zeus, der lod Vandet gaa i en Sigte.

Hvad nu det Første angaaer, saa ligger allerede heri et Beviis for, at Aristophanes ikke har identificeret Socrates med Sophisterne; thi Sophisteriet er den selviske Tankes tøilesløse og vilde Springen omkring, Sophisten er dens stakaandede Præst. Og ligesom den evige Tanke i Sophisteriet opløser sig i en Uendelighed af Tanker, saaledes anskueliggjøres denne Myldren af Tanker i et dertil svarende Mylder af Sophister\*). Med andre Ord, der er ingen Nødvendighed for at tænke en Sophist som een, hvorimod en Ironiker altid er een, fordi Sophisten falder ind under Begrebet af Art, Slægt o. s. v., Ironikeren derimod under Bestemmelse af Personlighed. Sophisten er altid i travl Virksomhed, han griber altid efter Noget, der ligger foran ham; hvorimod Ironikeren i ethvert enkelt Moment fører det tilbage i sig selv; men denne Tilbageføren og derved bevirkede Tilbagestrømmen er netop en Personligheds Bestemmelse. Sophismet er derfor et tjenende Element i Ironien; og hvad enten Ironikeren ved Sophismet frigjør sig selv, eller han fravrister Andre Noget, saa optager han dog begge Momenter i Bevidstheden o: han nyder. Men Nydelse er netop en Personlighedens Bestemmelse, om end Ironikerens Nydelse er den abstracteste af Alle, den indholdsløseste, det blotte Contur-

233

og kaster et fornemt Blik til os (\*). At han nu hos Aristophanes bliver en comisk Personlighed, det er ganske i sin Orden, men han mangler dog heller ikke det Plastiske, der er eiendommeligt for en Personlighed, den Fuldendthed i sig selv, der derfor heller ingen Omgivelse behøver, men er en for Øiet fremstillet Nonolog. At det nu ikke er en tilfældig Virkelighed, Aristophanes har villet fremstille, ikke Socrates' storslaaede Legeme, ikke de berømte store Fødder, som Socrates selv fandt med en sjelden Forkjærlighed af Naturen at være ham indrømmede, fordi de vare sa ypperlige at staae paa, ikke de dybtliggende Øine, med hvilke, som han selv bemærker, han saa ypperlig kunde skue omkring sig, ikke det uheldige Udvortes, med hvilket Naturen saa ironisk havde udstyret ham, og som Socrates selv igjen opfattede med saa megen Ironi; men at Aristophanes i disse Ord af Choret har villet antyde en Idee, det føler vist Enhver. Men en saadan fremtrædende Personlighed er heller ingen Betegnelse for en endog blot subjectiv Speculation, hvor netop, idet det empiriske Jeg forsvinder, og det rene Jegs ideelle Bestemmelser udfolde sig, Individet til en vis Grad forsvinder. Ironikeren derimod er en Propheti om eller en Abbreviatur af en fuldstændig Personlighed.

Hvad dernæst den socratiske Dialectik angaaer, saaledes som den skildres i Stykket, da maa man erindre, at her naturligvis kun kan være Tale om den, forsaavidt den reent intelligent lader sig opfatte, hvorimod vi slet Intet have at gjøre med den hele umoralske Færd, hvori en saadan Dialectik i en fordærvet Villies Tjeneste kan blive virksom Medvider. Det maa Aristophanes ogsaa til en vis Grad være bleven sig bevidst, og hvis det ikke er

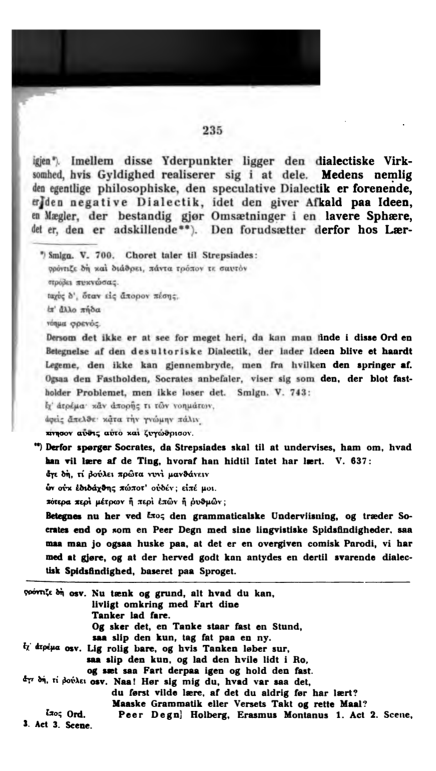
Χορός: ού γάρ αν άλλψ γ' ύπαχούσαιμεν τών νῦν μετεωροσοφιστών πλην η Προδίχο, τῷ μὲν σοφίας χαὶ γνώμης οὕνεχα, σοὶ δὲ, ὅτι βρενθύει τ' ἐν ταῖσιν όδοῖς χαὶ τώφθαλμώ παραβάλλεις, κάνυπόδητος χακά πόλλ' ἀνέχει κάφ' ἡμῖν σεμνοπροσωπεῖς.

som Socrates selv igjen opfattede osv.] Xenophon, Symposiet Cap. 5 (avor der dog ikke findes noget om Sokrates' store Fødder, derimod om hans brede Braknæse og store Mund foruden om hans fremstaaende Øjne). Χορός: ού γάρ osv.

Choret. Thi du er den eneste, vi gider hørt, af Nutidens Kosmosofister, - det skulde da være Prodikos blot paa Grund af hans Lærdom og Visdom – men dig, fordi du paa Gaderne gaar gravitetisk med mønstrende Blikke og barfodet døjer saa mange Slags ondt, mens Næsen mod Skyerne knejser.

<sup>\*)</sup> Cfr. V. 360.

Tilfældet, da indseer jeg virkelig ikke, hvorledes man vil frelse Aristophanes fra den gamle Beskyldning at have bagvadsket Socrates. Thi, om end Socrates nok saa meget og med nok saa megen Ret blev af Aristophanes opfattet som en Repræsentant for et Princip, der truede den gamle Græcitet med Undergang, saa vilde det dog altid blive en Uretfærdighed at sigte Socrates for at fordærve Ungdommens Sæder, at indføre en Udsvævelse og Letfærdighed, som nødvendig baade den gamle og den nye Græcitet maatte afskye, det vilde blive en Uretfærdighed, ikke blot fordi Socrates havde faaet Hævd paa at være den meest retskafne Mand i Grækenland, men fornemlig fordi Socrates' Standpunkt udentvivl i den Grad har været abstract intelligent (Noget, der allerede tilstrækkelig viser sig i den bekjendte Opfattelse af Synd som Uvidenhed), at jeg troer, at det vilde være rigtigere med Hensyn til Opfattelsen, om man renoncerede lidt paa al den Bombast om hans Dyd og ædle Hjerte, men tillige ogsaa saae hans Liv indifferent mod alle Sigtelser for Sædernes Fordærvelse. Rötscher kan nu saa meget han vil udhæve den Alvor, hvormed Aristophanes i Skyerne har omfattet sin Opgave, dermed er Aristophanes ikke retfærdiggjort, uden forsaavidt man vilde udhæve det Comiske, der



lingen kun to Egenskaber, dem Socrates ogsaa erkyndiger sig,<sup>\*</sup>) om Strepsiades er i Besiddelse af, Hukommelse og naturligt Anlæg til at tale<sup>\*\*</sup>). Strepsiades' Svar paa det første Spørgsmaal, at han paa en dobbelt Maade besidder Hukommelse, naar Nogen nemlig skylder ham Noget, da har han en særdeles god Hukommelse, men naar han selv skylder Nogen Noget, da er han meget glemsom, indeholder virkelig en meget træffende billedlig Betegnelse af denne Art af Dialectik. Men denne Dialectik har naturligviis tillige intet Indhold, og dette er storartet betegnet ved, at Socrates indskjærper Strepsiades, at han istedetfor at troe paa Guder, blot skal troe paa det store tomme Luftrum og Tungen, hvilket Forhold ganske ypperligt betegner den larmende Snak, der dog intetsteds har hjemme, og erindrer mig om et Udtryk af Grimm i hans irische Elfenmährchen, hvor han taler om Folk, der have et tomt Hoved og en Tunge ligesom Tungen i en Kirkeklokke.

Hvad nu endelig Socrates' Standpunkt angaaer, da har Aristophanes meget rigtigt opfattet dets særegne Vanskelighed. Han har ladet os indsee, med hvor meget Eftertryk Socrates har kunnet sige: δος μοι που στω. Han har derfor anviist Socrates Plads i φροντ. i en Hængekurv (χρεμάθρα V. 218), til ikke liden Forun-





han svæver som Muhameds Ligkiste mellem to Magneter. Dersom nu Socrates' Standpunkt havde været Subjectivitetens, Inderlighedens, saa vilde det være ogsaa comisk urigtigt at opfatte ham saaledes, som Aristophanes gjør det; thi vel er Subjectiviteten i Forhold til den gamle Græcitets Substantialitet svævende, men den er uendeligt svævende, og det vilde have været comisk rigtigere at fremstille Socrates uendeligt forsvindende, og fremhævet det Comiske i, at Strepsiades slet ikke kunde faae Øie paa ham, end at fremstille ham hængende i en Kurv, thi Kurven er ligesom det Underlag af empirisk Virkelighed, som Ironikeren behøver, hvorimod Subjectiviteten i sin Uendelighed graviterer til sig selv o: er uendeligt svævende.

237

Sammenfatter jeg nu, hvad her er bleven udviklet om Aristophanes' Skyer, saa troer jeg, at, idet man giver Rötscher Ret i at betegne Socrates' Standpunkt som Subjectivitetens, man vil finde Aristophanes' Opfattelse mere comisk sand og altsaa mere retfærdig<sup>•</sup>), ligesom ogsaa see sig istand til at fjerne en Deel af de Vanskeligheder, der ellers vil blive i dette aristophaniske Stykke, hvis man nærmere bestemmer dette Standpunkt som Ironiens o: ikke lader Subjectiviteten udvælde i sin Rigdom, men førend dette skeer lader den egoistisk afslutte sig i Ironi.

#### Xenophon, Plato, Aristophanes.

Hvad Aristophanes' Forhold til Xenophon og Plato angaaer, da har man hos Aristophanes Elementer af begge disse to Opfattelser. Det hemmelighedsfulde Intet, der egentlig udgjør Pointet i Socrates' Liv, søgte Plato at udfylde ved at give ham Ideen, Xe nophon ved det Nyttiges Vidtløftigheder. Aristophanes har nu op-

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ogsaa Hegel bemærker, efter at have viist, hvorledes den socratiske Dialectik veed at tilintetgjøre alle det Godes concrete Bestemmelser paa selve det Godes, som det tomme, indholdsløse Almindeliges Bekostning og ved Hjelp heraf, at det er Aristophanes, der har opfattet Socrates' Philosophi blot fra dens negative Side. Geschichte der Phil. 2 B. Pag. 85. Men vist er det dog, at hvis der havde været en platonisk Positivitet i Socrates, saa kan man ikke nægte, hvor megen Frihed man end vil indrømme den comiske Digter efter græske Begreber, at Aristophanes dog har overskredet Grændsen, den Grændse, som det Comiske selv har, den Fordring, at det skal være comisk sandt.

Rötscher] anf. Skr. S. 247 ff.



### 238

fattet dette Intet, ikke som den ironiske Frihed, i hvilken Socrates nød det, men saaledes, at han blot bestandig viser den Tomhed, der ligger deri. Istedetfor Ideens evige Fylde faaer derfor Socrates den meest asketiske Tarvelighed i en Fordybelse i sig, der aldrig henter Noget op fra dette Dyb, en Fordybelse, der, om den end farer ned i Sjelens Underverden (man kunde i psychologisk Henseende tænke paa de Ord, som hos Aristophanes forekomme om den nye Skoles Disciple i naturvidenskabelig Henseende V. 192: ούτοι δ' έρεβοδιφώσιν ύπο τον Τάρταρον), altid vender tomhændet tilbage. Istedetfor det Nyttige\*), der dog endnu er en Slags Betragtning, træder her det Fordeelagtige, der kun har med det Enkelte at gjøre i dets Forhold til det ene over sin egen Interesse vaagende Individ, og det - Nævenyttige (smlgn. V. 177 ff.). Ogsaa de Naturbetragtninger, med hvilke Aristophanes har udstyret Socrates, erindre leilighedsviis om de xenophontiske naturhistoriske Studier, naar man blot abstraherer fra den Sigtelse for Irreligiøsitet, der skinner frem hos Aristophanes\*\*). I Forhold til Plato har

•) Medens derfor det Nyttige hos Xenophon vakler imellem at svare til det





Aristophanes altsaa draget fra, i Forhold til Xenophon lagt til; men da der i den sidste Henseende kun er Tale om negative Størrelser, er denne Læggen til i en vis Betydning ogsaa en Dragen fra. Ville vi nu lade de Linier, der alt i det Foregaaende ere dragne under stadigt Opsyn af den paa disse tre Forfatteres gjensidige Forhold begrundede Beregning, træde tydeligere frem og limitere den ubekjendte Størrelse, det Standpunkt, der paa eengang passer i og fylder det mellemliggende Rum, da vil det omtrent vise sig saaledes: dets Forhold til Ideen er negativt, det er, Ideen er Dialectikens Grændse. Bestandig ifærd med at føre Phænomenet op til Ideen (den dialectiske Virksomhed) stødes Individet tilbage, eller flygter Individet tilbage i Virkeligheden; men Virkeligheden selv har blot den Gyldighed, bestandig at være Anledning for det til at ville gaae ud over Virkeligheden, uden at dette dog skeer, hvorimod Individet tager disse Subjectivitetens molimina tilbage i sig, slutter dem ind i sig i en personlig Tilfredshed; men dette Standpunkt er netop Ironien.

Afhandlingen har nu naaet hen til et Hvilepunkt, een Formation af Undersøgelse er tilbagelagt, og skulde jeg med faa Ord udtrykke dens Beskaffenhed, dens Betydning som Moment i den hele Sammenhæng, da vilde jeg sige, den er Muliggjørelsen af en Opfattelse af Socrates. Xenophon, Plato og Aristophanes have nemlig ikke blot i den almindelige Forstand, hvori dette Ord maa tages, naar der er Tale om et aandeligt Phænomen, opfattet Socrates; men de have i en langt speciellere Betydning ikke gjengivet

forekaste mig, at jeg har gjort mig skyldig i en Anachronisme. Imidlertid troer jeg, at jeg har gjort Ret i at suspendere de chronologiske Hensyn. Men derfor ønsker jeg naturligviis ingenlunde at unddrage den aristophaniske Opfattelse den Vægt, der ligger deri, at den i Tiden ligger Socrates nærmest. Den Betydning, den derved faaer i historisk Henseende, forøges endnu mere derved, at man fortæller, at Plato sendte Dionysius den Ældre «Skyerne«, og tillige lod ham forstnae, at han deraf kunde lære den atheniensiske Stat at kjende.

molimina Anstrængelser, Veer. man fortæller] s. Rötscher anf. Skr. S. 20 (det fortælles om Aristophanes' Komødier i Almindelighed, ikke særligt om Skyerne).

ham, men opfattet ham<sup>\*</sup>). Som en Følge deraf maa man med en vis Forsigtighed benytte dem, passe paa at standse dem i det Øieblik, hvor de løbe af med En. Men til den Ende bliver det nødvendigt, for ikke selv at gjøre sig skyldig i en Vilkaarlighed, at have Nogen til Hjelp, hvorfor jeg bestandig har søgt at være selv Tredie mod Een. Derpaa har jeg ladet det Hele komme til en endelig Confrontation. Jeg har derved tilveiebragt en Mulighed af at kunne forklare Misforholdet mellem de tre Opfattelser ved en dertil svarende Opfattelse af Socrates. Men med Alt dette er jeg dog endnu ikke kommen videre end til Muligheden; thi om endog den opstillede Forklaring kan forsone de stridende Magter, saa følger dog deraf ingenlunde, at denne Forklaring derfor er den absolut rigtige. Hvis den derimod ikke kunde forsone dem, da var det umuligt, at den kunde være den rigtige. Nu derimod er det muligt. Jeg har under denne hele Undersøgelse bestandig havt Noget in mente, den endelige Opfattelse nemlig, uden at man derfor kan beskylde mig for et Slags intelligent Jesuitisme, eller forat have gjemt, søgt og derpaa fundet, hvad jeg selv forlængst havde fundet. Den endelige Opfættelse har blot som en Mulighed oversvævet enhver Udforskning; ethvert Resultat har været Een-





Fra nu af vil Undersøgelsens Skikkelse ogsaa blive en anden. Jeg vil nemlig faae med en Deel Phænomener at gjøre, hvilke som historiske Facta ikke behøve at tilveiebringes gjennem en misforstaaende Opfattelse, men blot at bevares i deres ukrænkede Uskyldighed og derpaa forklares. Her er atter den endelige Opfattelse et nødvendigt *Prius*, uagtet den i en anden Forstand resulterer deraf. Det Afsnit kunde man kalde Opfattelsens Virkeliggjørelse; thi den virkeliggjør sig gjennem alle disse historiske Data.

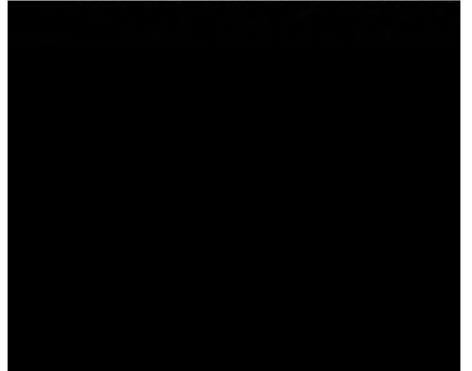


# Capitel II.

Opfattelsens Virkeliggjørelse.

Socrates' Dæmon.

Man vil strax bemærke, at jeg nu er gaaet ind paa et andet



stykke. et i den Grad i sig afrundet Hele, at det gaaer saa godt som aldeles uden om Sagen, saa vil jeg henvise ham til en Opsats der findes hos Funcke<sup>•</sup>), og som ender ligesaa grundigt, som den begynder, og hvis Midte er ligesaa grundig, som dens Begyndelse og Slutning. En aandsbeslægtet Dansk, Hr. Mag. Block, har i Fortalen til sin Oversættelse af Xenophons Memorabilia heller ei kunnet modstaae den Fristelse at forklare det mærkværdige Phænomen; han mener, at Socrates selv har troet, at han havde en saadan Genius, og •at denne Følelse har været en Anelse eller et Slags Sværmeri, som havde sin Grund tildeels i hans levende Indbildning og fine Nervesystem<sup>\*\*</sup>).«

Dog først en Fremstilling af det Factiske. Saavel Xenophon som Plato omtale denne Eiendommelighed. Ordet τὸ δαιμόνιον er. som Ast rigtigt bemærker (Pag. 483), hverken reent adjectivisk, saaledes at man maatte fuldstændiggjøre det ved at underforstaae έργον, σημείον eller noget Lignende; ikke heller i den Forstand substantivisk, at det betegner et særegent eller eiendommeligt Væsen. Man seer altsaa, at dette Ord er Udtryk for noget aldeles Abstract, hvilket ogsaa indlyser af den dobbelte Maade, det bruges paa, den dobbelte Forbindelse, i hvilken det forekommer. Undertiden hedder det: tò δαιμόνιόν μοι σημαίνει, paa andre Steder: δαιμόνιόν τι eller τὸ δαιμόνιον γίγνεται. Dette er altsaa det Første, der bliver at lægge Mærke til, at der ved dette Ord betegnes noget Abstract, noget Guddommeligt, der dog netop i sin Abstraction er hævet over enhver Bestemmelse, er uudsigeligt og prædicatløst, da det ingen Vocalisation tillader. Spørge vi dernæst om dets Virkemaade, da erfare vi, at det er en Stemme, der lader sig høre, dog uden at man tør urgere dette, som om det var i

\*) Neues Real-Schullexikon von Funcke. Zweiter Theil. Pag. 643 ff.

\*\*) Ogsaa i nyere Tid har man havt travit med denne Dæmon. og som jeg scer af et Skrift af Heinsius, har en Galelæge i Paris, Lelut, været saa selvklog at paastaae: que Socrate etait affecté de la folie, qu'en language technique on appelle hallucination. Bogen hedder: du demon de Socrate. Par F. Lelut. Paris 1836.

Funckej 2: C. Ph. Funke; det anf. Værk udkom i Braunschweig 1800–1845. Hr. Mag. Block] Xenophons Sokratiske Merkværdigheder. Efter den græske Original ved J. Bloch, Kbhvn. 1792, S. 35 ff (lildeels) -deels- Bloch. to δαιμόνιον det dæmoniske (guddommelige). τὸ δαιμόνιον μοι σημαίνει det dæmoniske tilkjendegiver mig. δαιμόνιών τι noget dæmonisk. τὸ δαιμόνιον τὴντια det dæmoniske kommer (sker). Heinsius] Th. Heinsius, Sokrates
 ach dem Grade seiner Schuld, zum Schutz gegen neuere Verunglimpfungen, Leipzig 1839, S. 19 Anm.\*\*) (était, langage, démon).

Ord den gav sig tilkjende, da den overhovedet virker gans k. instinctagtigt. Hvad dens Virksomhed angaaer, da afvige Platos og Xenophons Efterretninger. Thi efter Plato advarer den, forhindrer, byder at undlade, smlgn. Phædros (Ast 1 B. 242 B.C.) Apologien (Ast 8 B. 31 D.), Alcibiades (Ast 8 B. 103 A. 124 C.), Theages (Ast 8 B. 128 D.), efter Xenophon befaler, tilskynder den tillige, samt byder at gjøre (Memorabilierne I, 1, 4. IV, 8, 1. Apologien 12). Ast mener nu, at i den Henseende bør man meget mere troe Xenophon end Plato, og den som ikke agter at lade sig nøie med dette Godtbefindende, ham vil Ast aldeles forbløffe ved falgende (fra hans Standpunkt ganske rigtige og tilstrækkeligt overbevisende? Passus: An sich schon ist es unglaublich, dasz das Dæmonion als göttliche Andeutung oder Ahndung blosz abgemahnt habe; denn sollte Socrates nur ein Vorgefühl des Unrechten, Unglücklichen u. s. w. gehabt haben, nicht auch eine lebendige Abndung des Glücklichen, die ihn nicht blosz zum Handeln antrieb, sondern auch mit begeisterter Hoffnung erfüllte? Dette maa nu Ast om; hvad jeg derimod maa bede Læseren at bemærke, er det for den hele Opfattelse af Socrates saa Betydningsfulde, at dette Dæmoniske fremstilles blot som advarende, ikke som befalende. det er, som negativt, ikke som positivt. Har man nu Valget mellem Xenophon og Plato, da troer jeg, at man langt snarere ma holde med Plato, hos hvem det er det constante Prædicat om dette



244

Strammen, da der blot hører godmodig Eenfoldighed til det Første, men en høi Grad af Dristighed og Vilkaarlighed til det Sidste. Hertil kommer, at man af det Sted i Apologien, hvor Socrates, for at forsvare sig mod Melitus' Anklage, beraaber sig paa dette Dæmoniske, tydeligt seer, at han er bleven sig Betydningen af, at det Dæmoniske blot advarede, bevidst. Deraf forklarer han nemlig den paafaldende Omstændighed, at han, der privat altid var parat til at raade (ίδια περιϊών και πολυπραγμονών), aldrig havde be-Fattet sig med Statens Anliggender. Men dette er ligesom den synlige Aabenbarelse af det Dæmoniskes negative Forhold til Socrates; thi dette bevirkede netop, at han igjen maatte forholde sig negativt Lil Virkeligheden eller i græsk Forstand til Staten. Havde det Dæmoniske tillige været tilskyndende, da havde han jo netop derved ▼æret skikket til at befatte sig med Virkeligheden\*). Hermed hænger nu væsentlig sammen det Spørgsmaal, hvorvidt Socrates, saaledes som hans Anklagere paastode, var i Strid med Statsreligionen ved Antagelsen af dette Dæmoniske. Dette var han nu aabenbart. Deels var det nemlig et aldeles polemisk Forhold til den græske Statsreligion, istedetfor Gudernes concrete Individualitet at sætte noget aldeles Abstract\*\*). Deels var det et polemisk Forhold til Statsreligionen, istedetfor det af Gudsbevidstheden i alle endog de ubetydeligste Yttringer gjennemtrængte græske Liv, istedet-

- <sup>5</sup>) Det maa her ikke tabes af Sigte, at det er i Apologien dette Sted findes. og at man i det Hele maa antage den for at være historisk paalidelig. Det maa ikke tabes af Sigte, for at overbevises om, at jeg her ikke har med en platonisk Opfattelse at gjøre, men bevæger mig paa factisk Grund.
- <sup>41</sup>) Det Forsøg, Socrates gjør paa at forsvare sig, ved at vise Nødvendigheden af, naar han antager uoget Dæmonisk, da ogsna at antage Dæmoner. releverer. om man endog seer bort fra den ironiske Indklædning, han giver Beviset, og den indirecte Polemik, der skjuler sig heri, saa godt som Intet. Thi om man end i Almindelighed og allsaa ogsna *in casu* man indrømme Rigtigheden af, at Theismen syllogistisk nødvendig lader sig deducere af Pautheismen, saa følger deraf ingenlunde, at Socrates derved var retfærdiggjort ligeoverfor Staten; thi Staten havde ikke ad Syllogismens Vei erholdt sine Guder, og Socrates kunde jo meget godt forholde sig indifferent 2: irreligiøst mod det Resultat, han paa Anfordring hvert Øieblik var istand til at tilveiøbringe.

det Sted i Apologien] Cap. 19 (se ovf. S. 244). privat gaar omkring og gjør mig megen Ulejlighed (Apologien a. St., 31 c). Det Forsøg, Socrates gjør] Platon, Apologien Cap. 15. *in casu* i det givne Tilfælde.

for denne guddommelige Veltalenhed, hvoraf Alt gjenlød, at sætte en Taushed, i hvilken en advarende Stemme kun leilighedsvis blev hørlig, en Stemme, der (og dette indeholder næsten den dybeste Polemik) aldrig befattede sig med Statslivets substantielle Interesser, aldrig yttrede sig dem betræffende, men kun havde at gjøre med Socrates' og høist hans Venners ganske private og particulære Anliggender.

Vende vi os nu fra de tidligere berørte pharisæiske Lærde, der afsie Myggen og nedsluge Kamelen, til den nyeste videnskabelige Udviklings Bestræbelser ogsaa i denne Retning, sa viser der sig umiddelbart en væsentlig Forskjel derved, at denne strax har kastet Spørgsmaalet ind efter og derfor ikke saa meget søger at forklare, som at begribe. Saalænge den Vanskelighed med det Dæmoniske hos Socrates behandles isoleret, saalænge den sees udvendig fra, bliver den naturligviis uforklarlig, om den end netop herved er en Mængde Conjecturmagere nødvendig og uundværlig; seer man den derimod indenfra, saa kommer det, der stillede sig som en uoverstigelig Skranke, til at vise sig som en nødvendig Grændse, der standser Øiets og dermed Tankens hurtige Flugt, tvinger den tilbage fra det Peripheriske til det Centrale, og



246



Dæmon. Smlgn. § 279: Im Dämon des Socrates können wir den Anfang sehen, dasz der sich vorher nur jenseits seiner selbst versetzende Wille sich in sich verlegte und sich innerhalb seiner erkannte, - der Anfang der sich wissenden und damit wahrhaften Freiheit. Det Sted, hvor Hegel imidlertid vidtløftigst omtaler denne Dæmon, er naturligviis i hans Geschichte der Philosophie (2 B. Pag. 94 ff. P. 103 ff.). Uagtet nu Hegel indlader sig paa at opstille Analogier\*) og ad denne Vei at løse de Vanskeligheder, hvori iette Phænomen er bundet, saa er dog Maalet for hele hans Unlersøgelse og Resultatet deraf det, at det begribes. Socrates' standpunkt er da Subjectivitetens, Inderlighedens, der reflecterer i ig selv, og i sit Forhold til sig selv løsner og forflygtiger det Bestaaende i den Tankebølge, der taarner sig op over det og kyller det bort, medens den selv atter synker tilbage i Tanken. stedetfor den Undseelse (aiduc), der mægtigt, men hemmelighedsuldt holdt Individet i Statens Ledebaand, traadte nu Subjectivietens Afgjørelse og Vished i sig. Hegel siger Pag. 96: Der Standunkt des griechischen Geistes ist nach der moralischen Seite als inbefangene Sittlichkeit bestimmt. Der Mensch hatte ein solches Verhältnisz noch nicht, sich so in sich zu reflektiren, aus sich zu estimmen. I den gamle Græcitet havde Lovene for Individet Iraditionens Ærværdighed, som de, der vare sanctionerede af Gulerne. Og til denne Tradition svarede den gjennem Tidernes Løb hævdede Vane. Men medens Lovene bestemte det Almindelige, bebøvede den gamle Græcitet ogsaa en Afgjørelse i de particulære fülfælde, betræffende saavel Staten som de Privates Anliggender. Hertil var Oraklet (Pag. 97: Diesz Moment ist wesentlich, dasz das Volk so nicht das Beschlieszende ist, das Subject diesz noch nicht auf sich nahm, sondern sich von einem Andern, Aeuszeren bestim-

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup>) Bei Sterbenden, im Zustande der Krankheit, der Katalepsie kann es kommen. dasz der Mensch Zusammenhänge kennt, Zukünftiges oder Gleichzeitiges weisz, was nach dem verständigen Zusammenhang für ihn durchaus verschlossen ist . . . Das Nähere in Ansehung des Dämonion des Socrates ist mithin eine an den Somnambulismus, an diese Gedoppelheit des Bewusztseins hingehende Form; und bei Socrates scheint sich auch ausdrücklich etwas von der Art, was magnetischer Zustand ist, gefunden zu haben, da er öfter (im Lager) in Starrsucht, Katalepsie, Verzückung verfallen sein soll.

αἰδώς Undseelse, moralsk Sky. Bei Sterbenden osv.] anf. St. S. 95— Das Nähere osv.] anf. St. S. 99.

men liesz; wie denn Orakel überall nothwendig sind, wo der Mensch sein Inneres noch nicht so unabhängig, so frei weisz, dasz er die Entschlieszung nur aus sich selbst nimmt, - und diesz ist der Mangel der subjectiven Freiheit). Istedetfor Oraklet har nu Socrates sin Dæmon. Dette Dæmoniske ligger nu i Overgangen fra Oraklets udvortes Forhold til Individet, til Frihedens fuldstændige Inderlighed, og er netop, som endnu værende i denne Overgang, for Forestillingen. Pag. 95: Das Innere des Subjects weisz, entscheidet aus sich; diesz Innere hat bei Socrates noch eine eigenthümliche Form gehabt. Der Genius ist noch das Bewusztlose, Aeuszerliche, das entscheidet; und doch ist es ein Subjectives. Der Genius ist nicht Socrates selbst, nicht seine Meinung, Ueberzeugung, sondern ein Bewusztloses; Socrates ist getrieben. Das Orakel ist zugleich nichts Aeuszerliches, sondern sein Orakel. Es hat die Gestalt gehabt von einem Wissen, das zugleich mit einer Bewusztlosigkeit verbunden ist. P. 96: Diesz ist nun der Genius des Socrates; es ist nothwendig, dasz dieser Genius an Socrates erschienen ist. P. 99: Das Dämonion steht demnach in der Mitte zwischen dem Aeuszerlichen der Orakel und dem rein Innerlichen des Geistes: es ist etwas Innerliches, aber so, dasz es eigener Genius ale vom menschlichen Willen unterschieden

Jeg er nu færdig med Hegels Fremstilling, og har her som altid, hvor man har Hegel (Cæsar og hans Lykke) med, derved vundet et Fodfæste, hvorfra jeg tryg kan begive mig ud paa en Excurs, for at see, om der ikke skulde være noget Enkelt, der var værd at lægge Mærke til, hvortil jeg tryg kan vende tilbage, enten jeg har fundet Noget eller ikke. Vi saae i det Foregaaende, at Socrates' Standpunkt vel i mange Maader var Subjectivitetens, men dog saaledes, at Subjectiviteten ikke aabenbarede sig i sin hele Rigdom, at Ideen blev Grændsen, hvorfra Socrates vendte tilbage i sig selv i ironisk Tilfredshed. Thi det Dæmoniske er, som vi have seet, ogsaa i Forhold til Græciteten en Subjectivitetens Bestemmelse, men Subjectiviteten er ikke fuldendt deri, det har endnu noget Udvortes (Hegel bemærker, at man ikke maa kalde dette Dæmoniske Samvittighed). Erindre vi dernæst, at dette Dæmoniske blot befattede sig med particulære Forhold, og blot yttrede sig advarende, see vi ogsaa her, at Subjectiviteten standses i sin Udstrømmen, at den afslutter sig i en particulær Personlighed. Det Dæmoniske var Nok for Socrates, han kunde hjelpe sig dermed; men dette er en Personlighedens Bestemmelse, men naturligviis kun en particulær Personligheds egoistiske Tilfredshed. Socrates viser sig atter her som den, der staaer paa Springet til Noget, men dog i ethvert Øieblik ikke springer ind i dette Andet, springer til Siden og tilbage i sig selv. Føie vi nu hertil den pokmiske Bevidsthed, i hvilken Socrates optog hele sit Forhold til Samtiden, den, skjøndt negative, dog uendelige Frihed, hvori han, under den af Ideen som Grændse antydede uhyre Horizont, aandede let og frit, den Sikkerhed, han i det Dæmoniske havde for ikke at komme i Vilderede med Livets mangehaande Tilfælde, saa viser Socrates' Standpunkt sig igjen som Ironi. Man er i Almindelighed vant til at finde Ironien idealt opfattet, anviist sin Plads som et forsvindende Moment i Systemet og desaarsag meget kortelig beskrevet; man kan af den Grund ikke saa let begribe, hvorledes et heelt Liv kan gaae hen heri, da jo dette Livs Indhold maa ansees for Intet. Men man erindrer ikke, at saa ideelt, som det er i Systemet, findes et Standpunkt aldrig i Livet; man erindrer ikke, at Ironien som ethvert andet Standpunkt i Livet har sine Anfægtelser, sine Kampe, sine Tilbagefald, sine Seire. Tvivl er saaledes ogsaa i Systemet et forsvindende Moment, men i Virke-

Cæsar og hans Lykke) se X. Bd. S. 328 Anm. Hegel bemærker; maf. St. S. 95, 96.

ligheden, hvor Tvivlen fuldbyrder sig i den stadige Conflict med Alt, der vil reise sig og vil bestaae imod den (χαθαιρών πῶν ὕψωμα ἐπαιρόμενον... καὶ αἰχμαλωτίζων πῶν νόημα εἰς τὴν ὑπαχοὴν), har den i en anden Forstand meget Indhold. Dette er det reent personlige Liv, som Videnskaben vel ikke har med at gjøre, om end lidt nøiere Kundskab dertil vilde fritage den fra det tautologiske *Idem per Idem*, hvoraf slige Opfattelser ofte lide. Dog dette være nu som det være vil, lad Videnskaben gjøre Ret i at ignorere Sligt, den, der vil opfatte det individuelle Liv, kan ikke gjøre det. Og da nu Hegel selv etsteds siger, at der ved Socrates ikke saa meget kan være Tale om Speculation som om individuelt Liv, saa tør jeg vel heri see en Sanction for Fremgangsmaaden i hele mit Forsøg, om dette end ved min Svaghed skulde blive nok saa ufuldkomment.



Socrates' Domfældelse.



Domfældelse har begaaet en himmelraabende Uret, om vi gjøre rigtigst i, som frivilligt Følge at slutte os til de lærde Grædekoners og aandsfattige men taarerige Menneskevenners Skare, af hvis Tuden og Sukken over, at en saadan brav Mand, saadan et retskaffent Menneske, Dydsmønster og Kosmopolit i een Person blev et Offer for den lumpneste Misundelse, af hvis Tuden og Sukken, siger jeg, Aarhundreder endnu gjenlyde; eller om den atheniensiske Stat gjorde fuldkommen Ret i at dømme Socrates; om vi med frelst Samvittighed tør hengive os til Glæden over den nyere Videnskabeligheds dristige og kraftige Penselstrøg, der skizzere Socrates som en tragisk Heros, der paa eengang havde Uret og Ret, den græske Stat som en articuleret Tingenes Orden, — herom skal vi paa dette Sted ikke udførligere tale.

Anklagen mod Socrates er et historisk Actstykke\*). Den falder i to Dele, som hver for sig skal blive Gjenstand for en nærmere Betragtning.

anlediget ved Klagen. Smlgn. § 20 C.: ύπολάβοι αν ούν τις ίσως: 'Αλλ', ώ Σώχρατες, τὸ σὺν τί ἐστι πραγμα; πόθεν αἰ διαβολαί σοι αὐται γεγόνασιν; οὐ γὰρ δήπου σοῦ γε οὐδἐν τῶν ἄλλων περιττότερον πραγματευομένου, ἔπειτα τοσαύτη φήμη τε καὶ λόγος γέγονεν, εἰ μή τι ἔπραττες ἀλλοῖον ἢ οἱ πολλοί. λέγε οὖν ήμῖν, τί ἐστιν, ῖνα μὴ καὶ ήμεῖς περὶ σοῦ αὐτοσχεδιάζωμεν.

\*) Efter Diogenes Laertius havde Phavorinus, Plutarchs Samtidige og Ven, læst Klageskriftet i Metroon. Det lyder ordret saaledes paa Græsk: Τάδε ίγράφατο και άντωμόσατο Μέλιτος Μελίτου Πιτθεύς Σωκράτει Σωφρονίσκου 'Αλωπεκήθεν' άδικεῖ Σωκράτης, οῦς μὲν ἡ πόλις νομίζει θεοὺς οὺ νομίζων, ἕτερα δὲ καινά δαιμόνια εἰσηγούμενος, ἀδικεῖ δὲ και τοὺς νέους διαφθείρων: τίμημα θάνατος.

den nyere Videnskabeligheds dristige og kraftige Penselstrøg] foruden paa Hegel (Vorlesungen über die Gesch. d. Philos. II S. 120) er der her tænkt paa P. W. Forchhammer, Die Athener und Sokrates, Die Gesetzlichen und der Revolutionär, Berlin 1837. ύπολάβοι äv osv. Nu kunde maaske en foreholde mig: Ja men Sokrates, hvordan forholder det sig med dig? Hvoraf er disse Fordomme mod dig opstaaet? For da du jo ikke befatter dig med noget, som gaar od over andres Evne, saa kan al den Folkesnak og Omtale jo ikke være opstaaet, hvis du ikke optraadte paa en anden Maade end Folk i Almindelighed. Sig os da, hvad det er, forat vi ikke ogsaa paa egen Haand skal danne os en Mening Diogenes Laertius] II 40. Metroon) en Helligdom i Athen, et var. Τάδε έγράφατο osv. Denne Klage indgav og beedigede Meliom dig. hvor Archivet var. tos. Melitos' Søn, fra Pitthos, mod Sokrates, Sophroniskos' Søn, fra Alopekai: Sokrates har forbrudt sig ved ikke at tro paa de Guder, Staten tror paa, men indre andre ny dæmoniske Ting; han har endvidere forbrudt sig ved at forføre de unge. Som Straf foreslaas Døden.



#### 1. Socrates antager ikke de Guder, som Staten antager, og han indfører nye Guddomme.

Denne Klage indeholder som man seer to Puncter, han antager ikke Statens Guder og indfører nye. Hvad nu det Sidste angaaer, da har der i det Foregaaende i Anledning af Socrates' Dæmon været Tale herom. Der blev tillige bemærket, hvorvidt man kunde tillægge den dialectiske Bevægelse nogen Værd, med hvilken han, under sit Forsvar for Retten, vil ud af den abstracte Inderligheds Bestemmelse (det Dæmoniske) udconstruere det Objective under Personlighedens Bestemmelse. Men, hvad der er Hovedsagen, det blev, som jeg haaber, indlysende, at det Dæmoniske betegnede Socrates' aldeles negative Forhold til det Bestaaende i religiøs Henseende, ikke saameget derved, at han indførte noget Nyt, thi saa vilde hans negative Forhold mere og mere vise sig som en Skygge, der fulgte hans Positivitet, men snarere derved, at han forkastede det Bestaaende, sluttede sig ind i sig selv, begrændsede sig egoistisk i sig selv. Hvad det første Punkt angaaer, da maa man i denne Forkastelse ikke see en Frugt af en kold, forstandig, prosaisk



philosophisk Standpunkt, og tillige aldeles negativt. Socrates Uvidenhed var nemlig ingenlunde en empirisk Uvidenhed, tvertimod, han var i Besiddelse af mange Kundskaber, han havde megen Læsning saavel i Digtere som Philosopher, han var meget forfaren i Livets Forhold, i empirisk Forstand var han altsaa ikke uvidende. I philosophisk Henseende var han derimod uvidende. Det til Grund for Alt Liggende, det Evige, det Guddommelige var han uvidende om, det vil sige, han vidste, at det var, men han vidste ikke hvad det var, han havde det i sin Bevidsthed, og dog havde han det ikke i sin Bevidsthed, forsaavidt som det Eneste, han kunde prædicere derom, var, at han ikke vidste Noget derom. Men dette er med andre Ord ganske det Samme, som vi i det Foregaaende have betegnet saaledes: Socrates havde Ideen som Grændse. Forsaavidt maatte det altsaa falde ham saare let, at afvise Anklagernes Beskyldning for, at han ikke antog de Guder, Staten antog. Dertil maatte han nemlig, socratisk rigtigt, svare: hvorledes kan man beskylde mig herfor? da jeg slet Intet veed, veed jeg naturligviis heller ikke, om jeg antager de Guder, Staten antager. Hermed seer man nu og, hvorledes det hænger sammen med det Spørgsmaal, hvorvidt der dog ikke bag denne Uvidenhed har constitueret sig en positiv Viden. Schleiermacher gjør i en Afhandling\*) opmærksom paa, at, naar Socrates i Oraklets Tjeneste gik omkring for at vise Folk, at de Intet vidste, det er umuligt, at han blot har vidst det, at han ikke vidste Noget, men at der bagved nødvendigviis maa have ligget, at han vidste, hvad Viden er. Han viser dernæst, hvorledes Socrates egentlig er Stifter af Dialectiken. Men det er dog igjen en Positivitet, som ved nærmere Eftersyn er en Negativitet. Socrates er, for at erindre om en tidligere Bemærkning, kommen til Dialectikens Idee, men har ei havt Ideens Dialectik. Og selv efter Platos Anskuelse er dette et negativt Standpunkt. I den Dichotomi derfor i Staten, hvor Dialectiken viser sig, der viser sig som det dertil svarende Positive det Gode, ligesom i den Dichotomi, hvor Kjærligheden optræder som det Negative, det Skjønne svarer dertil som det Positive. Nu er det vel sandt, at der i

<sup>\*)</sup> Abhandlungen der Königlichen Academie der Wissenschaften in Berlin, aus den Jahren 1814-15: Ueber den Werth des Socrates als Philosophen. Pag. 51-68.

i Staten] Platon, Staten VII 13. hvor Kjærligheden optræder <sup>osv.]</sup> Symposiet Cap. 23 ff. Abhandlungen osv.] Abh. der philosophischen Klasse der Königlich-Preussischen Akademie der W. aus den Jahren 1814—1815, Berlin 1818, S. 50 ff.

denne her bestandigt antydede, i ethvert Moment satte og i samme Moment tilbagekaldte Negativitet er en indholdsrig og dyb Positivitet, saasnart den kommer til at besinde sig paa sig selv, men Socrates holdt den bestandig blot i denne Mulighed, der aldrig blev til Virkelighed.

Dette vil man ogsaa overbevise sig om, naar man med Opmærksomhed vil gjennemlæse Platos Apologi, der i sin Skildring af Socrates' Uvidenhed er saa prægnant, at man blot behøver at tie og høre, naar den taler. Han skildrer sin Viisdom i Forhold til Parieren Evenus', der tog 5 Miner for sin Underviisning. Han priser ham lykkelig paa Grund af den Positivitet, han maa have været i Besiddelse af, siden han lod sig saa dyrt betale, og svarer nu paa det Spørgsmaal om hans egen Viisdom:  $\pi oi\alpha v$  õh Goqiav taútny;  $\mathring{\eta} \pi \epsilon \rho$  έστιν ίσως ἀνθρωπίνη σοφία. τῷ ὄντι γὰρ χινὸυνεύω ταύτην είναι σοφός (§ 20 D). De Andre derimod, mener han, maae være i Besiddelse af en høiere Viisdom: οὖτοι δὲ τάχ' ἀν, οῧς ἄρτι ἕλεγον, μείζω τινὰ ἢ χατ' ἄνθρωπον σοφίαν σοφοί είεν. Her er nu det Prædicat »menneskelig«\*), der tillægges Viisdommen i Modsætning til en Viisdom, der er mere end menneskelig, af største Betydning. Naar nemlig Subjectiviteten har ved sin



254



hed. Guderne flygte bort og med dem Fylden, Mennesket staaer tilbage som Formen, som det, der skal optage Fylden i sig, men dette Forhold er paa Erkjendelsens Gebeet rigtigt opfattet som Uvidenhed. Denne Uvidenhed er igjen ganske consequent betegnet som menneskelig Viisdom, idet Mennesket her er kommet til sin Ret, men denne Ret er netop den, ikke at være som saadan. De andre Læreres Viisdom indeholdt nu i Forhold hertil meget Mere, hvorimod de naturligviis i en anden Henseende indeholdt meget Mindre, og det er derfor heller ei uden en vis Ironi, at Socrates omtaler deres Overvætteshed. Denne Opfattelse finder nu Socrates ogsaa bestyrket ved det delphiske Orakels Udsagn, der fra det guddommelige Standpunkt seer aldeles det Samme\*). Og som overhovedet Oraklet stod i et Forhold til den corresponderende menneskelige Bevidsthed, som det i en tidligere Tid raadede med guddommelig Myndighed, i en sildigere Tid befattede sig med at forelægge videnskabelige Problemer\*\*), saaledes see vi ogsaa i det delphiske Orakels Udsagn Socrates betræffende en harmonia præstabilita. Ogsaa den Misforstaaelse, som om han bag denne Uvidenhed skjulte en Viden, har Socrates indseet, men ogsaa opfattet den som en Misforstaaelse. Han forklarer nemlig,

- \*) Efter Socrates' Fortælling betegner nemlig det delphiske Orakel ved sit Udsagn: ὅτι ἡ ἀνδρωπίνη σοφία ὐλίγου τινὸς ἀξία ἐστὶ καὶ οὐδενός . . . . ὅσπερ ἂν είποι: ὅτι οὐτος ὑμῶν, ὅ ἄνδρωποι, σοφώτατός ἐστιν, ὅστις, ὅσπερ Σωκράτης, ἔγνωκεν, ὅτι οὐδενὸς ἀξιός ἐστι τῆ ἀληδεία πρὸς σοφίαν, § 23 A. Som Oraklet altid blot var Anledning for den fortolkende Bevidsthed, saaledes fandt dette delphiske Ľdsagn sin Fortolkning i Socrates.
- \*\*) Smlgn. Hegel Geschichte der Philosophie 2 B. Pag. 173: Plato selbst brachte es in der Mathematik bald zu hoher Fertigkeit. Es wird ihm die Lösung des delischen oder delphischen Problems zugeschrieben, das vom Orakel aufgegeben wurde, und sich, ähnlich dem pythagoräischen Lehrsatze, auf den Kubus bezieht: Nämlich die Verzeichnung einer Linie anzugeben, deren Kubus gleich sei der Summe von zwei gegebenen Kubis. Dieses erfordert Konstruction durch zwei Kurven. Bemerkenswerth ist, welche Art von Aufgaben die Orakel jetzt gemacht haben. Es war bei einer Seuche, wo man sich an das Orakel wandte, und da gab es diese ganz wissenschaftliche Aufgabe; . . . es ist eine Veränderung im Geiste der Orakel, die höchst merkwürdig ist.

ön ή ἀνθρωπίνη osv. at den menneskelige Visdom er lidet, ja intet, værd ..... som om det sagde: den af jer, Mennesker, er den viseste, der som Sokrates har indset, at han i Virkeligheden ikke er noget værd i Visdom. Aufgabe:....es] •Aufgabe; — es« Hegel (der er altsaa intet udeladt).

hvorledes hans overbevisende Virksomhed har kunnet paadrage ham mange Fjendskaber, og tilføier: οἴονται γάρ με ἐχάστοτε οἰ παρόντες, ταῦτα αὐτὸν εἶναι σοφόν, ἇ ẩν ἄλλον ἑξελέγξω. Men man seer jo ogsaa, hvorledes han protesterer mod denne Misforstaaelse, og hvorlidet han finder denne Slutning rigtig, at, fordi han kan overbevise Andre om, at de Intet vide, han derfor selv skulde vide Noget.

256

Det der nu afholdt Socrates fra en speculativ Fordybelse i den bag denne Uvidenhed fjernt ahnede Positivitet, var naturligvis det guddommelige Kald, han havde, til at overbevise hver Enkelt om det Samme. Han var ikke kommen for at frelse Verden, men for at dømme den. Dertil var hans Liv helliget, og denne Virksomhed afholdt ham ogsaa fra at deeltage i Statens Anliggender. Athenienserne kunde berøve ham Livet, det skulde han finde sig i; men en Frifindelse paa det Vilkaar, at han skulde opgive denne guddommelige Mission, vilde han aldrig antage, da det vilde være et Forsøg paa at myrde ham i aandelig Forstand. Han var den evige Actor, der paa Guddommens Vegne ubøieligt udpantede til den sidste Hvid det guddommelige Tilgodehavende. Hvad Nemesis tidligere var i Forhold til det Udmærkede, det Fremragende.

Blikke, men netop denne Forsvinden var Betingelsen for et dybere Forhold. Rötscher siger derfor meget rigtigt (Pag. 253): Von hier aus erhellt es auch, welche Bewandnisz es mit der so vielfältig gemiszbrauchten Socratischen Unwissenheit hat, deren man sich so häufig als eine gute Apologie der eigenen Ignoranz, wie als Wehr gegen die Anerkennung des wahrhaften Wissens bedient hat. Das Wissen, dasz er nichts wisse, ist nämlich nicht etwa, wie es gewöhnlich vorgestellt wird, das reine leere Nichts, sondern das Nichts des bestimmten Inhalts der bestehenden Welt. Das Wissen der Negativität alles endlichen Inhalts ist seine Weisheit, durch welche getrieben er in sich geht, und dies Erforschen seiner Innerlichkeit als das absolute Ziel ausspricht, der Beginn des unendlichen Wissens, aber auch nur erst der Beginn, da sich noch keinesweges dies Bewusztsein erfüllt hat, sondern erst die Negation alles Endlichen und Bestehenden ist. Ogsaa Hegel bemærker (Pag. 60): So lehrte also Socrates die, mit denen er umging, wissen, dasz sie nichts wissen; ja was noch mehr ist, er sagte selber, er wisse Nichts, docirte also auch nicht. Wirklich kann man auch sagen, dasz Socrates nichts wuszte; denn er kam nicht dazu, eine Philosophie zu haben und eine Wissenschaft auszubilden. Dessen war er sich bewuszt; und es war auch gar nicht sein Zweck, eine Wissenschaft zu haben.

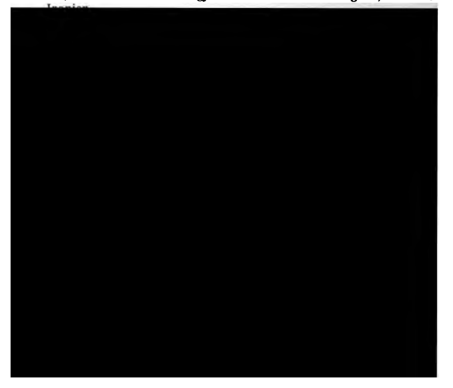
257

Socrates angay nu vel en ny Retning, han gav Tiden sin Retning (naar man vil tage dette Ord ikke saa meget i philosophisk som i militær Forstand), han gik omkring til Enhver især for at forvisse sig om, at han stod rigtig stillet; men dog var denne hans Virksomhed ikke saa meget beregnet paa at henlede deres Opmærksomhed paa det, som skulde komme, som snarere paa at fravriste dem det, de havde, og dette fuldbyrdede han ved, saa længe Operationen stod paa, at bortskjære al Communication med den Beleirede, idet han ved sine Spørgsmaal udhungrede den Besætning af Meninger, Forestillinger, hævdede Traditioner o. s. v., der hidtil havde været det paagjeldende Individ tilstrækkelig. Og naar han havde gjort dette ved den Enkelte, da var Misundelsens (dette Ord taget i metaphysisk Forstand) fortærende Ildsflamme et Øieblik mættet, da var Negativitetens tilintetgjørende Enthusiasme et Øieblik tilfredsstillet, da nød han Ironiens Glæde i fuldeste Maal, nød den dobbelt, fordi han følte sig guddommelig bemyndiget, følte sig i sit Kald. Men dette var naturligviis kun et Øieblik, snart

Pag. 253; Citatet begynder S. 252 ned. XIII.

100

var han igjen i sin Function\*). Den i hans Uvidenhed liggende Negativitet var ham ikke et Resultat, ikke et Udgangspunkt for en dybere Speculation; men det Speculative, der laae i denne Tanke, hvorved han uendelig havde omskibet Existentsen, var den gud-dommelige Myndighed, i Kraft af hvilken han practiserede i det Enkelte. Denne Uvidenhed var den evige Seier over Phænomenet, som hverken noget enkelt Phænomen eller alle Phænomeners Sum kunde frarive ham, men i Kraft af hvilken han seirede i ethvert Øieblik over Phænomenet. Han frigjorde saaledes vel den Enkelte fra enhver Forudsætning, frigjorde ham saaledes, som han selv var fri; men den Frihed han selv nød i ironisk Tilfredshed, kunde de Andre ikke nyde, og den udviklede derfor i dem Længsel og Forlængsel. Medens derfor hans eget Standpunkt afrunder sig i sig selv, er dette Standpunkt, optaget i de Andres Bevidsthed, kun Betingelsen for et nyt. Grunden hvorfor altsaa Socrates kunde berolige sig i denne Uvidenhed, var, at han ikke havde en dybere speculativ Trang. Istedetfor speculativt at berolige denne Negativitet, beroligede han den meget mere i den evige Uro, i hvilken han med hvert enkelt Individ gjentog den samme Proces. Men det, der under Alt dette gjør ham til en Personlighed, er netop



søgte det Opbyggelige i Følelsen af den absolute Afhængighed. Ogsaa dette skjuler naturligviis en Polemik i sig, og bliver en Forfærdelse for hver den, der fandt sin Hvile i et eller andet endeligt Forhold til Guddommen. Herom erindrer allerede det tidligere af os citerede Sted af Xenophons Memorabilier, hvor Socrates udvikler, hvorledes Guderne havde forbeholdt sig selv det Vigtigste, Udfaldet nemlig, saa al menneskelig Stræben var Forfængelighed, hvormed der Intet udrettedes. Det viser sig ogsaa i den platoniske Dialog, Alcibiades secundus, hvor Socrates taler om Bønnens Betydning, og hvor han indskjærper, at man bør bruge stor Forsigtighed i at bede Guderne om Noget, for at Guderne ikke skal bonhøre denne Bøn, og det maaskee bagefter vil vise sig, at det ingenlunde var til Gavn for Menneskene. Denne Forsigtighed synes nu rigtignok at indeholde i sig Muligheden af, at Mennesket i visse Tilfælde kan indsee det Tjenlige og altsaa tør bede derom. Men deels maa man erindre, at Socrates jo ingenlunde antager, at ogsaa under den Forudsætning, at Mennesket vidste hvad der var ham det Bedste og bad derom, Guderne derfor vil tilstede det, hvilket tyder paa en endnu dybere Tvivl, om hvad der dog egentlig er det Bedste for Mennesket; deels at denne Forsigtighed udarter til Engstelighed, der først finder sin Hvile i Bønnens Neutralisering. Dette seer man ogsaa deraf, at han anpriser et Vers af en Digter, der lyder saaledes:

### Giv os det Gode, o Zeus! vi bede derom eller ikke,

Selv naar vi bede derom, afvende Du fra os det Onde.

Men herved see vi i religiøs Henseende det Guddommelige ligesaa meget fjernet fra Mennesket, som det viste sig i theoretisk Henseende, og Udtrykket herfor er igjen Uvidenhed<sup>\*</sup>).

Man pleier ellers ogsaa for at betegne Socrates' Standpunkt at erindre om de bekjendte Ord: γνωθι σαυτον. Og man kan ikke

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) For at forhindre al Misforstaaelse og for om muligt ved denne Bemærkning fra et ganske andet Standpunkt at oplyse det Sagte, vil jeg erindre om, at i den christelige Bevidsthed Bønnen har sin absolute Gyldighed; thi den Christne veed, hvad han skal bede om, og han veed. at, naar han beder derom, vil han absolut blive bønhørt, men dette har netop sin Grund i, at han veed sig i et realt Forhold til sin Gud.

det tidligere af os citerede Sted] ovf. S. 115 Ann. Alcibiades secundas den anden (Dialog) Alc. (138 b-c). han anpriser osv.j Alcibiades sec. 143 a. γνώθισαυτόν kjend dig selv (et af de Tankesprog, der var anbragte paa Apollotemplet i Delphi).

nægte, at disse Ord indeholde en Tvetydighed, der netop maatte tjene til at anbefale dem, idet de ligesaa godt kunne betegne et theoretisk som et practisk Standpunkt, omtrent ligesom Ordet Sandhed i den christelige Terminologi. Disse Ord ere imidlertid i den nyere Videnskabelighed ofte blevne aldeles løsrevne fra den Complexus af Ideer, hvortil de høre, og have derpaa nu en Tidlang upaatalt vagabonderet i Literaturen. Her altsaa et Forsøg paa at bringe dem tilbage til deres Hjemstavn, det vil sige, et Forsog paa at vise, hvad de med Hensyn til Socrates have at betyde. eller hvorledes Socrates gjorde den i dem indeholdte Tanke frugtbar. At nu Subjectiviteten i dens hele Fylde, Inderligheden i dens hele uendelige Rigdom ogsaa kan betegnes med de Ord: www oautov, det er vel sandt; men Socrates betræffende, da var denne Selverkjendelse ikke saa indholdsrig, den indeholdt egentlig ikke mere end Adskillelsen, Udsondringen af det, der senere blev Erkjendelsens Gjenstand. Ordet »kjend dig selv« betyder: adskil dig selv fra Andet. Netop fordi før Socrates dette Selv ikke var. derfor var det igjen et med Socrates Bevidsthed corresponderende Orakel-Udsagn, der bod ham at kjende sig selv. Men først en senere Tid var det forbeholdt at fordybe sig i denne Selverkjen-Men forstager man det sagledes hvad Socrates' Modsætning delse



261.

Stilleben, han hengav sig til, tvertimod, det var med et verdenshistorisk Standpunkts uhyre Elasticitet, at han vippede den Ene efter den Anden ud af Statens substantielle Virkelighed. Men naar han først var anklaget, da kunde Staten heller ei nøies med det Forsvar, der skulde ligge i den af ham profiterede Uvidenhed, da denne Uvidenhed naturligviis fra Statens Standpunkt maatte sees som en Brøde.

Men var hans Standpunkt i theoretisk Henseende negativt, saa var det i practisk Henseende ikke mindre negativt, fordi han ikke var istand til at contrahere noget realt Forhold til det Bestaaende<sup>•</sup>). Dette havde naturligviis sin Grund i hans theoretiske Stilling. Han havde fundet sig selv ud af det Andet (efter græsk Betragtning Staten); men til Gjengjeld kunde han heller ikke finde sig selv ind i Staten. I Apologien beretter han selv, hvorledes ten guddommelige Mission, han havde, berøvede ham Tid og Leilighed til at give sig af med Statens Anliggender, og han erklærer tet nødvendigt for sig at leve som Privatmand.

Naar man nu betænker, at selv i vore Stater, hvor dog Staten, netop fordi den har gjennemgaaet en langt dybere Mediation, indnømmer Subjectiviteten et ganske andet Raaderum, end den græske Stat kunde gjøre det, naar man, siger jeg, betænker, at selv i vore Stater en Particulier dog altid bliver en tvetydig Person, saa kan man derfra slutte sig til, med hvilke Øine den græske Stat maa have betragtet Socrates' Forsøg paa at gaae paa egen Haand og leve hen som Privatmand. Og naar Professor Heinsius troer tilstrækkelig at have besvaret en Bemærkning af Forchhammer red at spørge, om Nogen vil holde med Forchhammer deri, saa ril jeg i al Beskedenhed tillade mig at svare Hr. Professor Hein-

Heinsius] i det S. 243 anførte Medlem af Raadet] Apologien Xenophon] Erindringer I 6, 15.

<sup>\*)</sup> Vel havde han deeltaget i Statens Tjeneste i 3 Slag (Beleiringen af Potidæa, Feldttoget i Bøotien ved Delium, Slaget ved Amphipolis); han var senere Medlem af Raadet og beklædte en Epistates' Værdighed, hvilket dog kun varede een Dag; men uagtet dette havde han dog ganske emanciperet sig fra det sande borgerlige Forhold til Staten. Vel retfærdiggjør Xenophom ham i denne Henseende, ved at lade ham sige: .naar jeg danner gode Borgere, da mangfoldiggjør jeg de Tjenester, jeg er mit Fædreland skyldig,. men dette hører naturligvils til den Bornerthed af Xenophon, vi allerede ere blevne fortrolige med.

I Apologien osv.] 23 b og Cap. 19. rift S. 8. i 3 Slag] Apologien 28 e. b. sml. Xenophon, Erindringer I 1, 18.





landpunkt Intet prædicere om hele hans Liv og Virken. Vi see u vel, hvorledes senere ogsaa Plato kaldte Philosophen bort fra lirkeligheden, hvorledes han vil, at Ideernes lette Skikkelser skal inke ham bort fra det Haandgribelige, og Philosophen saaledes kal leve fjernt fra Verdens Larm. Men dette var ikke Tilfældet ned Socrates. Vel var der Noget af en Erkjendelsens Sværmer i iccrates, saasandt som ellers det Abstracte netop er det, der meest rister til Sværmeri; men dette fjernede ham dog ikke fra Livet, vertimod stod han i den meest levende Berøring med det; men uns Forhold til det var hans reent personlige Forhold til Indiider, hans Vexelvirkning med dem fuldbyrdede sig som Ironi. Menneskene var ham derfor af uendelig Betydning\*), og ligesaa ibeielig som han var til at underordne sig selv i Staten, ligesaa wielig, ligesaa smidig var han i at omgaaes Menneskene, ligesaa tor en Virtuos i den tilfældige Berøring. Han talte lige godt med eldberedere, Skræddere, Sophister, Statsmænd, Digtere, med Unge g Gamle, talte med dem lige godt om Alt, fordi han overalt fandt n Opgave for sin Ironi\*\*). Men med Alt det var han ingen god statsborger og gjorde visselig heller ikke Andre dertil\*\*\*). Om nu

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Men uagtet al hans Virtuositet kan det dog godt være hændtes ham, idet han, ikke san meget, som Cicero mener, hentede Philosophien ned fra Himlen og bragte den ind i Husene, men snarere hentede Folk ud af Husene, op af den Underverden, de levede i, at han selv stundom er bleven stikkende deri, selv under den vidtløftige Passiar med Kreti og Pleti har tabt Ironien, tabt den ironiske Traad af Syne og momentant fortabt sig til en vis Grad i Trivialitet. Dette med Hensyn til en tidligere Bemærkning betræffende Xenophons Opfattelse.

<sup>\*\*)</sup> Da derfor Phædros (i Dialogen af samme Navn) forundrer sig over, at Socrates er saa lidet bekjendt med Omegnen, at han maa føre ham omkring som en Fremmed, ja at han næsten ikke synes at være kommen udenfor Byens Porte, svarer Socrates: ξυγγίγνωσκέ μοι, ὦ άριστε: φιλομαθής γάρ εἰμι: τὰ μιν σιν χωρία και τὰ δένδρα οὐδέν μ' ἐδέλει διδάσκειν, οἱ δ'ἐν τῷ άστει ἄνθρωποι.

<sup>\*\*)</sup> Thi den Methode han har fulgt: ἐπιχειρῶν ἔχαστον ὑμῶν πείθειν μὴ πρότερον μήτε τῶν ἰαυτοῦ μηδενὸς ἐπιμελεῖσθαι, πρὶν ἐαυτοῦ ἐπιμεληθείη . . . . μήτε τῶν τῆς πόλεως, πρὶν αὐτῆς τῆς πόλεως (Apol. Socr. § 36 C.), var naturligviis i Forhold til Græ-

Cicero] Tusculanske Undersøgelser V 10. en tidligere Bemærking ovf. S. 109 Anm. ξυγγήγωσχέ μοι osv. tilgiv mig, bedste Ven; jeg er malig videbegærlig. Og nu plejer Egne og Træer ikke at lære mig noget; det ør derimod Menneskene i Byen (Phaidros 230 d). ἐπιχειρῶν ἕχαστον ὑμῶν osv. ti jeg forsøgte at overtale enhver af jer til hverken at bekymre sig om noget af førend han havde bekymret sig om sig selv.... eller om noget af Statens ger før end om Staten selv.

det Standpunkt. Socrates saaledes stillede sig paa, var i Virkeligheden et høiere, end det Staten indtog, om han i Sandhed var guddommelig bemyndiget, derom maa Verdenshistorien dømme, men naar den vil dømme billigt, maa den tillige indrømme, at Staten var bemyndiget til at dømme Socrates. I en vis Forstand var han derfor revolutionær, dog ikke saameget ved at gjøre Noget, som ved at undlade Noget; men Partigjænger eller Hoved for et Complot var han ikke, derfra frelste Ironien ham; thi som den berøvede ham den sande borgerlige Sympathi for Staten, den sande borgerlige Pathos, saa befriede den ham ogsaa fra den Sygelighed og den Exaltation, der er Betingelse for en Partigjænger. Hans Stilling var overhovedet altfor personlig isoleret, ethvert Forhold han contraherede, for løst knyttet, til at det kunde blive mere end en betydningsfuld Berøring. Han stod ironisk over ethvert Forhold, og Loven for Forholdet var en bestandig Attraction og Repulsion, Forbindelsen med den Enkelte var kun momentan, og høit over Alt dette svævede han selv i ironisk Tilfredshed. Hermed hænger en Sigtelse sammen, som man i nyere Tid har gjort gjeldende mod Socrates; man har (Forchhammer) beskyldt ham for, at han var Aristokrat. Dette maa naturligviis forstaaes i balle

og altsaa istedetfor at gaae ud i Lysten, i ethvert Moment vender tilbage i sig selv og nyder Manglen af Nydelse, — en Nydelse, der saa levende erindrer om, hvad ironisk Tilfredshed er i intellectuel Henseende, — naar man betænker dette og da gjennemfører det i aandelig Henseende med Hensyn til Statslivets Mangfoldighed, sæa vil Ligheden vist ikke være saa ubetydelig. Den sande Frihed bestaaer naturligviis i at hengive sig i Nydelsen, og dog bevare sin Sjæl uskadt. I Statslivet bestaaer naturligviis den sande Frihed 1 at være indtraadt i Livets Forhold, saaledes at disse have en objectiv Gyldighed for En, og derunder at frelse det inderste, dybeste personlige Liv, der vel kan røre sig under alle disse Forhold, men dog til en vis Grad er incommensurabelt for dem.

Men vende vi nu et Øieblik tilbage til den Omstændighed, der gav os Anledning til at gaae ind i denne Overveielse, Socrates' Anklage, da er det aabenbart, at Socrates i statsborgerlig Henseende, istedetfor at være et Punkt med i Statens Peripheri, der graviterede mod dens Centrum, snarere var en Tangent, der idelig berørte Statens peripheriske Mangfoldighed. Det er fremdeles aabenbart, at man i hans Forhold til Staten ikke tør tillægge ham den negative Dyd ikke at gjøre Ondt (en Negativitet, der i græsk Forstand maatte ansees for en Forbrydelse), men at han ved at bringe Andre i samme Situation virkelig gjorde Ondt. Eet maa man endnu erindre. Med de Andre, han havde løftet ud af deres naturlige Stilling, contraherede han heller ikke et dybere Forhold (han var ikke Partigjænger), men han var i samme Øieblik ironisk ude over dem.

Men var det Socrates en Umulighed at finde sig ind i Statens mangfoldige Concretion, blev det tvivlsomt, hvorvidt han kunde udrette Noget med Gjennemsnittet af de atheniensiske Borgere, hvis Liv i Aarenes Løb var formet af Statslivet, saa havde han derimod i den Ungdom, om hvilken Staten fredede regnende paa dens Fremtid, en Planteskole, hvor hans Ideer maatte kunne trives, forsaavidt Ungdommen altid lever mere universelt end Manddommen. Det var derfor ganske naturligt, at Socrates fornemlig henvendte sin Opmærksomhed paa Ungdommen. Herved dannes nu Overgangen til det andet Klagepunkt.

#### 2. Socrates forfører Ungdommen.

At nu det Forsvar, Socrates fører i Apologien hos Plato § 26 A.), at han enten maatte gjøre det med sit Vidende eller

mod sit Vidende ( $\dot{\epsilon} \times \omega v - \dot{\alpha} \times \omega v$ ); men da det vilde være en Taabelighed at antage, at han gjorde det med sit Vidende, da han jo selv maatte indsee, at han i saa Fald tidlig eller sildig maatte komme til at lide derfor, saa maatte han antages at gjøre det uden at være sig det bevidst, og da var det en Urimelighed at fordre ham straffet, siden hans Anklagere da snarere burde andrage paa, at han blev tilretteviist og irettesat, – at dette Forsvar, siger jeg, ikke har synderligt at betyde, indseer vel Enhver, da man jo paa den Maade kunde bortforklare enhver Forbrydelse og gjøre den til en Vildfarelse\*).

Netop dette Klagepunkt har imidlertid **Hegel** saa fortrinlig behandlet, at jeg, for ikke at trætte kyndige Læsere med hvad de veed fra ham, skal være saa kort som mulig i Alt, hvori jeg kan knytte mig til ham. Mod Melitus' almindelige Anklage, at han fordærvede Ungdommen, sætter Socrates hele sit Liv: Klagen bliver nu speciellere den, at han svækkede Børnenes Ærbødighed for Forældrene<sup>\*\*</sup>). Dette belyses yderligere ved en speciel Tildragelse mellem Anytus og Socrates betræffende Anytus' Søn<sup>\*\*\*</sup>). Socrates' Forsvar løber i det Væsentlige ud paa den almindelige

Saavidt Hegel og vi med ham; thi vi ere virkelig ved denne hegelske Opfattelse komne temmelig vidt. Men Sagen kan endnu sees fra en anden Side. Staten har naturligviis været ganske enig med Socrates i, at den Indsigtsfuldere bør foretrækkes for den mindre Indsigtsfulde; men deraf følger ingenlunde, at den kan >verlade det til Enhver især at afgjøre, om eller hvorvidt han er den Indsigtsfuldeste, end sige, at den kan indrømme den Enkelte, fordi han er i egne Tanker den indsigtsfuldeste, ubekymret om Staten at udbrede denne sin Indsigt. Staten kan netop om det Totale, hvori Familien lever og røres, til en vis Grad suspendere det absolute Forhold mellem Forældre og Børn, den can til en vis Grad bruge sin Myndighed til at gjøre Bestemmelser Ingaaende Børnenes Underviisning, men dette har netop sin Grund at Staten staaer høiere end Familien, der er i Staten. Men Familien staaer igjen høiere end den Enkelte, især sine egne Anliggender betræffende. Ligeoverfor Familien kan derfor den Enkelte heller ei igjen uden Videre, fordi han troer sig at være den indsigtsfuldeste, være bemyndiget til paa eget An- og Tilsvar at udbrede denne sin Indsigt. Ligeoverfor den Enkelte er derfor Barnets Forhold til Forældrene et absolut\*). Som han derfor ved sin lroni var kommen ud over det substantielle Statslivs Gyldighed, saa havde ogsaa Familielivet for ham ingen Gyldighed. For ham var Staten og Familien en Sum af Individer, og han traadte derfor i Forhold til Statens og Familiens Lemmer som til Individer, ethvert andet Forhold var for ham indifferent. Man seer derfor, hvorledes den Sætning, at den Indsigtsfuldeste bør foretrækkes for den mindre Indsigtsfulde (egentlig burde det hedde: den, der mener at være den indsigtsfuldeste, bør trænge sig frem for den, han anseer for mindre indsigtsfuld; thi Socrates var jo slet ikke bleven foretrukken, undtagen maaskee af Ungdommen, der jo som den, der skulde undervises, ikke kunde indrømmes nogen Stemme), netop ved sin fuldkomne Abstraction egentlig bliver umoralsk. Vi har da atter her et Exempel paa, hvorledes

<sup>\*)</sup> Jeg har her bestandig blot opfattet Forholdet som snadant mellem Socrates og den Ungdom, han vilde undervise. Jeg har slet ikke taget Hensyn til det Skadelige, hans Underviisning kunde have. Hvad derom kan siges, er allerede udviklet i det Foregaaende. Det jeg derimod her vil udhæve er det Ubeføiede i, at Socrates snaledes uden Videre opkastede sig selv til Lærer. Den guddommelige Myndighed, han beraabte sig paa, kan man fra Statens Standpunkt heller ei tillægge noget Værd, da han ved at stille sig ganske isoleret, atter her havde unddraget sig Statens Sanction.

 $\mathbf{268}$ 

det stod sig med Socrates saa berømte Sædelære. Feilen ligger imidlertid vistnok i det abstracte Erkjendelses-Standpunkt, Socrates havde stillet sig paa.

Maaskee har imidlertid Socrates meent at gjøre godt igjen. hvad han ved denne ubeføiede Indgriben gjorde galt, ved ikke at tage Penge for sin Underviisning. Som bekjendt er det Noget, Socrates ikke var lidt stolt af, Noget han ofte med stor Bravour omtaler, at han ikke tog Penge for sin Underviisning\*). Man kan nu ikke nægte, at det som oftest er med en dyb Ironi over Sophisterne, der lod sig saa dyrt betale, at deres Underviisning næsten i omvendt Forstand blev incommensurabel for Penge og Penges Værd. Men naar man seer nøiere til, saa ligger der matskee noget Mere heri. Det har maaskee tillige sin Grund i den Ironi, hvormed han opfattede sin egen Underviisning. Thi som hans Viisdom var, efter hans eget Udsagn, af tvetydig Art, saaledes var hans Underviisning det ogsaa. Og som han selv i Gorgiss siger om Sømanden: »den, der udøver denne Kunst (Sømandskupsten) og har viist os saa stor en Tjeneste (ved at overskibe os uskadte), stiger i Land, gaaer beskeden frem og tilbage paa Strand-





vel er det sandt, at det bliver uendelig latterligt, naar Betalingen indrømmes en afgjørende Indflydelse paa Underviisningen, som hvis En f. Ex., der underviste i Logik, havde Logik til 3 Rbd. og Logik til 4 Rbd., men deraf følger ingenlunde, at det i og for sig er urigtigt at tage Penge for sin Underviisning. Vel var den Skik at lade sig sin Underviisning betale først ret kommen i Gang med Sophisterne, og man kan forsaavidt meget godt forklare sig Socrates' Adfærd og hans ironiske Polemik derimod; men, som sagt, der turde maaskee i Socrates' Adfærd i denne Henseende ogsaa skjule sig en Ironi over selve hans Underviisning, omtrent som, hvis han vilde sige: oprigtig talt har det en besynderlig Sammenhæng med min Viden; thi da jeg Intet veed, saa indseer man jo let, at jeg ikke godt kan tage Betaling for at bibringe Andre denne Viisdom.

Vende vi nu et Øieblik tilbage til den Omstændighed, der gav os Anledning til at gaae ind i denne Undersøgelse, Anklagen mod Socrates, saa seer man lettelig, at hans Forbrydelse (fra Statens Standpunkt betragtet) netop bestod deri, at han neutraliserede Familielivets Gyldighed, løste den Naturbestemmelsens Lov, i hvilken det enkelte Medlem af Familien hvilede i hele Familien - Pieteten.

Her kunde man nu standse, hvis man blot vilde forfølge Klagen; men den, der gjør Opfattelsen af Socrates til Gjenstand for sin Undersøgelse, maa gaae et Skridt videre. Det lod sig nemlig tænke, at, uagtet Socrates begik en Forbrydelse mod Staten ved saaledes ubeføiet at trænge sig ind i Familierne, han dog ved sin Underviisnings absolute Betydning, ved det inderlige Forhold han, alene med sine Disciples Bedste for Øie, indgik med dem, at han herved dog kunde have gjort godt igjen, hvad han red sin importune Indblanding havde gjort galt. Vi ville nu see, om hans Forhold til sine Disciple har den Alvor, om hans Undervisning har det Pathos, man kunde fordre hos en saadan Lærer. Men dette savne vi aldeles hos Socrates. Man tænke sig ikke Socrates i dette Forhold som den, der under Ideernes Himmel-Hvælving opløftede Disciplene ved Beskuelsen af disses evige Væsen, ikke som den, der imprægnerede Ungdommen en Anskuelses rige Fylde, ikke som den, der i moralsk Henseende lagde et uhvre Ansvar paa sine egne Skuldre, med faderlig Omsorg vogtede paa dem, nødig slap dem ud af sin Haand, medens hans Øie aldrig tabte dem af Sigte, ikke som den, der, for at erindre om et tidligere Udtrvk, elskede dem i Ideen. Socrates' Person var i Forhold til Andre for negativt afrundet, til at Sligt kunde finde Sted.

110.0

Erotiker var han vistnok i høieste Grad, Erkjendelsens Sværmeri havde han efter en overordentlig Maalestok, kort sagt alle Aandens forføreriske Gaver; men meddele, fylde, berige kunde han ikke. I denne Forstand turde man maaskee kalde ham en Forfører, han bedaarede Ungdommen, vakte Længsler hos den, men tilfredsstillede dem ikke, lod dem opblusse i Berøringens yppige Nydelse, men stærk og nærende Føde gav han dem ikke. Han bedrog dem Alle, ligesom han bedrog Alcibiades, der jo, som alt tidligere bemærket, selv siger, at Socrates, istedetfor at være Elsker blev den Elskede. Og hvad vil dette sige Andet, end at han trak Ungdommen til sig, men naar nu denne saae op til ham, vilde finde Hvile hos ham, vilde, forglemmende Alt, søge en tryg Beroligelse i hans Kjærlighed, vilde selv ophøre at være og blot være ved at elskes af ham, da var han borte, da var Trylleriet forbi, da folte de ulvkkelig Kjærligheds dybe Smerte, da følte de, at de vare bedragne, at det ikke var Socrates, der elskede dem. men dem, der elskede Socrates, og dog ikke formaaede at løsrive sig fra ham. For rigere Naturer maatte dette naturligviis ikke blive hverken saa bemærkeligt eller saa smerteligt. Han havde vendt Disciplenes Blik indad, og de Begavede maatte derfor med Tak-



άχούειν, είτε νεώτερος, είτε πρεσβύτερος, ούδενὶ πώποτε ἐφθόνησα (Apol. § 33 A)\*).

Det Nærmere Socrates' Forhold til Disciplene betræffende, da maa hans Forhold til Alcibiades være et Exempel instar omnium. Dette letsindige, sandselige, ærgjerrige, aandrige unge Menneske maatte naturligviis være et ret fængeligt Stof for Socrates' ironiske Ildfunker. Vi have forhen seet, hvorledes dette Forhold netop ved Socrates' Ironi bestandig blev paa det samme Punkt, holdtes i et Forholds abstracte holdningsløse Begynden, holdtes paa Nul-Punktet, aldrig tiltog i Styrke og Inderlighed, saa at medens Kræfterne paa begge Sider forøgedes, denne Forøgelse dog var saa rigtigt proportioneret, at Forholdet blev det samme, og Alcibiades' stigende Heftighed fandt bestandig sin Mester i Socrates' Ironi. I aandelig Forstand kan man derfor sige om Socrates i hans Forhold til Ungdommen, at han saac paa den for at attraae den. Men som hans Attraa ikke gik ud paa at besidde Ungdommen, saaledes var hans Fremgangsmaade heller ei beregnet herpaa. Det var ikke ved store Ord, ved lange oratoriske Udgydelser, ved markskrigeragtigt at udbasune sin egen Viisdom, at han lagde an herpaa; tvertimod, han gik saa stille omkring, han var tilsyneladende ligegyldig mod de unge Mennesker, hans Spørgsmaal angik ikke dette hans Forhold til de Unge, han afhandlede en eller anden Gjenstand, som var dem personlig vigtig, men selv forholdt han sig ganske objectiv derved, og dog, under denne Ligegyldighed mod dem følte de mere, end de saae, det gjennemtrængende Sideblik, der et Øieblik som et Dolkestik gjennemborede deres Sjæl. Det var, som havde han beluret deres Sjæls inderste Samtaler, som tvang han dem til at tale høit herom i hans Nærværelse. Han blev deres Fortrolige, uden at de ret vidste, hvorledes det var gaaet til, og medens de selv under Alt dette vare blevne ganske Andre, forblev han urokkelig den Samme. Og naar da alle Fordommes Baand vare løsnede, naar alle aande-

<sup>•)</sup> Vel siger Socrates nærmest dette for at gaae den Indvending imøde. som om han i Disciplenes fortrolige Kreds havde foredraget ganske andre Ting, end naar Nogen var tilstede. I denne Henseende kan man nu vist gjerne indrømme Socrates, at han var eens altid, men hans Ord vise dog tillige, hvor løst hans Forhold var til Ungdommen, da dette Forhold ikke var knyttet ved Andet end tilfældige Erkjendelses Berøringer.

<sup>.</sup> instar omnium saa godt som alle (ɔ: typisk). saae paa den for at attraae den] Matthæus 5, 28.

lige Forhærdelser vare blodgjorte, naar hans Spørgsmaal havde lagt Alt tilrette og gjort Changementet muligt, da culminerede Forholdet i det betydningsfulde Gieblik, i det Sølvblink, der i et Nu belvste deres Bevidstheds Verden, naar han vendte Alt omkring for dem, saa hurtigt som et Oieblik og saa længe som et Dieblik, naar Alt forandredes for dem ev arouw, ev pirm ogoalnov. Man fortæller om en Englænder, der reiste for at see Udsigter, at han, naar han i en mægtig Skovegn fandt et Punkt, fra hvilket han kunde aabne sig en overraskende Udsigt ved at lade den mellemliggende Skov omhugge, at han da leicde Folk til at gjennemsauge Træerne. Naar da Alt var færdigt, naar Skoven var undersauget, da steg han op paa dette Punkt, tog sin Kikkert frem, gav Signalet -- Skoven faldt, og hans Oie frydede sig et Oieblik over Udsigtens Trylleri, der var endnu mere forforerisk. fordi han næsten i samme Dieblik havde Modsætningen. Saaledes med Socrates. Ved sine Sporgsmaal undersaugede han i al Stilhed den substantielle Bevidstheds Urskov, og naar Alt var færdigt. see da forsvandt alle disse Grupper, og Sjælens Øie nød en Udsigl den aldrig havde kjendt Mage til. Nærmest nød den Unge denne Glæde, men Socrates stod som den ironiske lagttager, der nød hiins Overraskelse. Men dette Arbeide med at undersauge Skoven krævede ofte lang Tid. I denne Henseende var Socrates nu utræltelig. Men naar det var fuldbragt, da havde Forholdet i samme Dieblik culmineret. Mere gav han ikke, og medens den Unge



erindre om de bekjendte Ord i Phædros § 249 παιδεραστείν μετα gilogogiaz. Og her kan vi maaskee med et Par Ord berøre den Sigtelse mod Socrates for Pæderasti, der i Tidernes Løb aldrig fik Lov at uddøe, fordi der gjerne i hver Generation var en eller anden Forsker, der følte sig opfordret til i denne Henseende at redde Socrates' Ære. Noget Forsvar for Socrates er det ikke min Agt at levere, da det slet ikke ligger i min Interesse at reflectere paa Sigtelsen, vil Læseren derimod forstaae det billedligt\*), saa troer jeg, at man deri vil see et nyt Beviis for Socrates' Ironi. I den Lovtale, som Pausanias holder i Symposiet, forekommer følgende Yttring: »denne Eros (den lave, hvis Tilbedere for det Første elske ligesaavel Qvinder som Drenge, fremdeles hos dem, de elske, elske mere Legemet end Sjælen,) nedstammer da ogsaa fra den Gudinde, som er meget yngre end den anden og skylder en Forening af begge Kjøn sin Tilværelse: den Anden er en Søn af den himmelske, som ikke nedstammer fra det qvindelige, men ene fra det mandlige Kjøn . . . . de, der ere begeistrede af denne Eros. søge derfor det mandlige Kjøn, fordi de elske det, som af Naturen besidder større Kraft og Aand.« Med disse Ord er allerede tilstrækkelig betegnet den intelligente Kjærlighed, der nødvendigviis maatte findes hos et saa æsthetisk udviklet Folk som det græske, hvor Individualiteten ikke var uendelig reflecteret i sig, men hvad Hegel saa betegnende kalder »skjøn Individualitet,« hvor Individualitets-Modsætningen ikke var dybt nok kløftet til at lade den sande Kjærlighed være den høiere Eenhed. Men naar nu denne intellectuelle Kjærlighed nærmest søger sin Gjenstand blandt Ungdommen, saa er dermed antydet, at den elsker Muligheden, men flyer Virkeligheden. Men dette viser netop dens negative Charakteer. Men tiltrods for denne kan den godt have en høi Grad af Enthusiasme, ja netop paa Grund af denne kan den have den. Thi Enthusiasme er ikke altid forbunden med Udholdenhed, wertimod er Enthusiasme den i Mulighedens Tjeneste fortærede

XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Dem, der ikke kan forstaae det aandeligt, skal jeg dette Punkt betræffende henvise til Joh. Matth. Gesners Socrates sanctus Pæderasta, cfr. Commentarii societatis regiæ scientiarum Gottingensis. Tom. 11. ad annum MDCCL11.

zaidepasteñv μετά φιλοσοφίας elske unge Mennesker med Kjærlighed til Visdom

 (Platon, Phaidros 249 a).
 i Symposiet] Cap. 8-11.
 følgende Yttring]

 181 c (efter Heises Oversættelse II S. 21).
 Tilværelse: den Anden] •Tilværelse: den Anden] •Tilværelse, den anden derimod• Heise.
 Hegel] Vorlesungen über Aesthetik, Werke

 X<sup>1</sup> S. XVIII (Dritt. Kap. A 1).
 Gesners] anf. St. Göttingen 1753, S. 1-31.

 Socrates sanctus osv. Socrates som pletfri Pæderast.

Begeistring. En Ironiker er derfor altid Enthusiast, kun at hans Enthusiasme Intet udretter, fordi han aldrig kommer ud over Mulighedens Bestemmelse. I denne Forstand elskede Socrates Ungdommen. Men man vil da see, at det er en negativ Kjærlighed. Vel var hans Forhold til den ikke uden Betydning, men, som tidligere bemærket, idet Forholdet skulde vinde en dybere Betydning. var det forbi, det vil sige, Forholdet til den var Begyndelsen til et Forhold. At dette Forhold imidlertid godt kunde vare en Tid, at den Unge godt kunde fole sig knyttet til Socrates, efterat denne havde løst sig fra ham, det har jeg stræbt at vise i det Foregaaende. Men betænker man nu, at dette Socrates' Forhold til Ungdommen er den sidste Mulighed af at opvise et positivt Forhold, betænker man, hvor meget man kunde fordre i denne Henseende af den Mand, der efter at have emanciperet sig fra ethvert andet realt Forhold, havde samlet sig herpaa, betænker man Alt dette. saa vil man ikke kunne forklare den her beskrevne Negativitet, med mindre man antager, at Socrates' Standpunkt var Ironi\*).

Vi vende tilbage til Socrates' Anklage og hans derved bevirkede Domfældelse. Dommerne erklærede ham skyldig, og skulde man, uden alt for meget at tage Hensyn til Klagens Punkter, med eet Ord betegne hans Forbrydelse, da kunde man kalde den Apragmosyne eller Indifferentisme; thi vel var han ikke uvirksom, og vel var han ikke ligegyldig mod Alt, men i Forhold til Staten



han viser, at Socrates velfortjent blev dømt fra Livet, at hans Forbrydelse var, ikke at ville anerkjende Folkets Souverænitet, men at gjøre sin subjective Overbeviisning gjeldende ligeoverfor Statens objective Dom. Hans Vægring i denne Henseende kan man vel ansee for moralsk Storhed, men hans Død var dog selvforskyldt, Staten ligesaa berettiget til at fordømme ham, som Socrates til at emancipere sig, og Socrates blev derved en tragisk Heros\*). Saavidt Hegel; vi ville forsøge, idet vi ganske nøiagtigt følge Apologien, at give en Fremstilling af hans Adfærd. Den Frihed selv at turde bestemme Straffen, skulde man nu troe maatte være Socrates saare velkommen, thi som hans Vandel havde viist sig som incommensurabel for almindelige Bestemmelser, saaledes maatte ogsaa Straffen være det, og det er aldeles conseqvent, at han mener, at den eneste Straf, han kunde idømme sig selv, var en Mulct, fordi, dersom han havde Penge, det intet Tab var for ham at miste dem, med andre Ord, fordi Straffen in casu hævede sig selv. Det er derfor ogsaa ganske consequent, at han foreslaaer Dommerne, at lade sig nøie med den Smule, han kunde udrede, ganske consequent, fordi, da overhovedet Penge ingen Realitet havde for ham, Straffen blev lige stor, enten han udredede mange eller faa Penge, det vil sige, Straffen blev ingen. Den eneste Straf han altsaa mener var passende, er den, der ingen Straf var. Dog, vi ville forfølge hele denne saa lærerige Passus af Apologien i det Enkelte. Han begynder med at forundre sig over, at han er bleven dømt med en saa ringe Majoritet, hvoraf det indlyser, at han ikke i Statens Dom seer en objectiv, en i Modsætning til det enkelte Subject gyldig Opfattelse. Staten existerer til en vis Grad slet ikke for ham, han dvæler blot ved det Numeriske. At en quantitativ Bestemmelse kan slaae over i en gvalitativ, synes han ikke at have ahnet. Han dvæler ved det Forunderlige i, at 3 Stemmer gjøre Udslaget, og for end mere at fremhæve det Forunderlige, stiller han Modsætningens yderste Extrem: hvis, siger han, Anytus og Lykon ikke vare komne med, da var Melitus selv bleven mulcteret paa 1000 Drachmer. Her seer man igjen, hvorledes Socrates' Ironi bringer ham til at underkjende enhver objectiv Bestemmelse af hans Liv. Dommerne ere

275

•) Smlgn. Hegel anf. Skr. Pag. 113 ff.

at han mener] Platon, Apologi 38 a—b. in casu i det (foreliggende) Tilfælde. Passus af Apologien] Cap. 25-28. 3 Stemmer] Apologien 36 a læser de nyere Udgaver 30 Stemmer.

18•

et Antal af Individer, deres Dom har blot Talværdi, og naar Majoriteten dømmer ham skyldig, da mener Socrates, at hermed er hverken meer eller mindre sagt, end at et saa og saa stort Antal Individer har domt ham. Enhver seer nu her tydelig den fuldkommen negative Opfattelse af Staten. En ironisk Skjebne vil, at Socrates selv skal bestemme Straffen. Det, der giver denne Situation en saa overordentlig ironisk Elasticitet, er de uhyre Modsætninger: Lovens Sværd hænger i et Hestehaar over Socrates Hoved, et Menneskes Liv er paa Spil, Folket alvorligt, deeltagende stemt, Horizonten mork og skyfuld – og nu Socrates, han er sa fordybet som en gammel Regnemester i at faae den Opgave færdig. at faae sit Liv til at congruere med Statens Opfattelse, en Opgave, der bliver ligesaa vanskelig som Cirklens Qvadratur, da Socrates og Staten vise sig som absolut ueensartede Størrelser. Comisk vilde det allerede være at see Socrates ville conjungere sit Liv efter Statens Paradigma, da hans Liv netop var aldeles urgelmæssigt, men endnu dybere comisk bliver Situationen ved den dira necessitas, der byder ham under Livsstraf at finde en Lighed i denne Ulighed. Comisk er det altid. naar man bringer to Ting i Forhold til hinanden, imellem hvilke der intet Forhold lader sig tænke, men end mere comisk bliver det, naar det hedder, ja kan Du intet Forhold finde, da maa Du døe. Socrates' Liv maatte i sin fuldkomne Isolation vise sig aldeles ueensartet med enhver Statens Bestemmelse, derfor viser ogsaa den Tankeoperation, den

Statens Bestemmelse, derfor viser ogsaa den Tankeoperation, der

stand, kunde han vælge en Mulct eller Landflygtighed. Dette Valg kan han imidlertid ikke beslutte sig til, thi hvad skulde bevæge ham til at vælge et af disse to? skulde det være Frygt for Døden? det var jo urimeligt, thi han veed jo ikke, om Døden er et Gode eller et Onde. Det synes saaledes, at han selv mener, at Døden var den meest passende Straf, netop fordi Ingen veed, om den er et Onde, det vil sige, fordi Straffen her, ligesom før ved Mulcten, hæver sig selv. En Mulct eller Landflygtighed kunde han ikke vælge, fordi han i det første Tilfælde vilde blive fængslet, da hans Formuesomstændigheder ikke tillod ham at udrede den, i det andet Tilfælde meget godt indsaae, at han var endnn mindre skikket til at leve i en anden Stat end i Athen, saa at han inden en kort Tid vilde blive forviist fra denne Stat igjen o.s.f. En Mulct eller Landflygtighed kunde han altsaa ikke vælge. Og hvorfor? Fordi de vilde paadrage ham en Lidelse, men den kunde han ikke finde wig i, fordi den var ufortjent, og som han selv siger: καὶ ἐγώ ἅμ' αχ είθισμαι έμαυτον άξιοῦν χαχοῦ οὐδενός. Forsaavidt der derfor ganske i Almindelighed er Spørgsmaal om, hvilken Straf han har fortjent, da er hans Svar, den, der ikke er nogen Straf, det er enten Døden, da Ingen veed om den er et Gode eller et Onde, eller en Mulct, forsaavidt man vil være fornøiet med en Mulct af 🕊 Størrelse, han kan udrede, da Penge nemlig ingen Værdi har for ham. Forsaavidt der derimod i speciellere Betydning er Tale 📾 Straf, om en Straf, der vilde være følelig for ham, da finder hn, at enhver saadan Straf er upassende.

Vi see altsaa, hvorledes Socrates' Standpunkt er aldeles negativt mod Staten, hvorledes han aldeles ikke passede ind i denne; men vi see det endnu tydeligere i det Øieblik, da han, anklaget for sin Vandel, snarest maatte være kommen til Bevidsthed om sit Nisforhold til Staten. Uanfægtet gjennemfører han desuagtet sit Standpunkt med Sværdet over Hovedet. Hans Foredrag er imidlertid ikke Begeistringens mægtige Pathos, hans Fremtræden ikke Personlighedens absolute Myndighed, hans Ligegyldighed ikke en salig Hvilen i sin egen Fylde. Intet af Alt dette finde vi, men vel en til det Yderste gjennemført Ironi, der lader Statens objective Magt bryde sig mod Ironiens klippefaste Negativitet. Statens objective Magt, dens Fordringer til den Enkeltes Virksomhed, Lovene, Domstolene, Alt taber sin absolute Gyldighed for ham, alt Sligt affører han sig som ufuldkomne Former, lettere og lettere



.

#### 278

hæver han sig, seer det Alt forsvinde under sig i sit ironis Fugleperspectiv, og selv svæver han derover i ironisk Tilfredshe baaren af den uendelige Negativitets absolute Consequents i s selv. Han bliver saaledes fremmed for den hele Verden, han t hører (hvor meget han end i en anden Forstand tilhører den), de samtidige Bevidsthed har intet Prædicat for ham, unævnelig ubestemmelig tilhører han en anden Formation. Men det, d bærer ham, er Negativiteten, der endnu ingen Positivitet h affødt. Deraf bliver det forklarligt, at endog Livet og Døden ta deres absolute Gyldighed for ham. Men vi have dog i Socrat Ironiens virkelige, ikke dens apparente, Høide, fordi Socrates fø: kom til det Godes, det Skjønnes, det Sandes Idee som Grænd det er, kom til den ideelle Uendelighed som Mulighed. Naar de imod i en langt senere Tid, efterat disse Ideer have faaet dei Virkelighed, Personligheden sin absolute Pleroma, naar da Subj tiviteten atter vil isolere sig, naar den uendelige Negativitet at vil oplade sin Afgrund for deri at sluge denne Aandens Virkel hed, da viser Ironien sig i en betænkeligere Skikkelse.

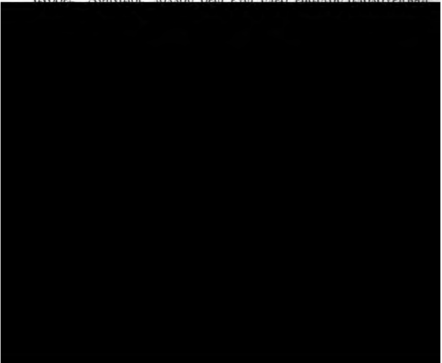


## Capitel III.

## Opfattelsens Nødvendiggjørelse.

Socrates' Liv er for lagttageren som en storartet Pause i Historiens Gang: man hører ham slet ikke, en dyb Stilhed hersker, indtil den afbrydes af de mange og meget forskjellige Skoler af Disciples larmende Forsøg paa at udlede deres Oprindelse fra denne skjulte og hemmelighedsfulde Kilde. Med Socrates styrter den hi-<sup>storiske</sup> Fortællings Strøm sig ligerviis som den Flod Guadalqvivir <sup>et Sty</sup>kke under Jorden, for at bruse frem med fornyet Kraft. <sup>Han</sup> er som en Tankestreg i Verdenshistorien, og den Uvidenhed <sup>om</sup> ham, der har sin Grund i Mangel paa Leilighed til umiddelbar <sup>lagtt</sup>agelse, indbyder ikke saa meget til at springe ham forbi, som <sup>til</sup> ved Ideens Hjelp at mane ham frem, lade ham blive synlig i sin ideale Skikkelse, med andre Ord, at blive os den Tanke bevidst, der er Betydningen af hans Existents i Verden, det Moment i Verdensaandens Udvikling, der er symbolsk betegnet ved det Særegne <sup>i hans</sup> Existents i Historien; thi som han selv i en vis Forstand er og dog atter ikke er i Verdenshistorien, saaledes er hans Betyd-<sup>ning</sup> i Verdensaandens Udvikling netop den at være og dog ikke <sup>at</sup> være, eller ikke at være og dog at være: han er det Intet, med hvilket der dog maa begyndes. Han er ikke; thi han er ikke for den umiddelbare Opfattelse, hertil svarer i aandelig Forstand Negationen af Substantialitetens Umiddelbarhed; han er, thi han er for Tanken, hertil svarer i Aandens Verden Ideens Fremtræden, dog vel at mærke, dens abstracte Form, dens uendelige Negativitet; <sup>forsaavidt</sup> er hans Existentsform i Historien en ikke fuldkommen

adæqvat billedlig Betegnelse af hans aandelige Betydning. Var det derfor i den første Deel af denne Afhandling via negationis jeg søgte at faae fat paa Socrates, saa skal denne sidste Deel af Afhandlingen via eminentiæ søge at fastholde ham. Heraf kan naturligviis ikke Meningen være, at man skulde rive Socrates ud af hans historiske Sammenhæng, tvertimod gjelder det om ret at see ham deri; heller ei er det Meningen, at Socrates skulde være saa guddommelig, at han ikke kunde faae Fodfæste paa Jorden, saadanne Personer er Historikeren, der er kommen til Skjelsaar og Alder, ligesaa lidet tjent med, som de indiske Piger med saadanne Elskere\*). Socrates ist aber nicht wie ein Pilz aus der Erde gewachsen, sondern er steht in der bestimmten Continuität mit seiner Zeit, siger en vis Mand; men uagtet denne Continuitet maa man dog huske paa, at han ikke absolut lader sig udforklare af sin Fortid, at der i ham, hvis man i een Betydning vil ansee ham for en Conclusion af Fortidens Præmisser, er mere end der laae i Præmisserne, det Ursprüngliche, der er nødvendigt, for at han i Sandhed kan være et Vendepunkt. Dette har Plato udtrykt paa flere Steder ved at sige, at Socrates var en guddommelig Gave. Dette siger ogsaa Socrates selv i Apologien § 30 D: vvv ovv o Αθηγαίοι πολλού δέτο έντα ύπεο έμαυτού άπολογείσθαι avdore



gode Gaver; og derhos tillige erindrer om, at han var mere, end hvad Tiden kunde give sig selv.

Men da Socrates saaledes afgiver et Vendepunkt, bliver det nødvendigt at betragte Tiden før ham og Tiden efter ham.

Her at give en historisk Fremstilling af den atheniensiske Stats Forfald synes mig temmelig overflødigt, og det vil vist ogsaa Enhver give mig Ret i, der ikke er befængt af det Vanvid, hvoraf ogsaa en stor Deel yngre Videnskabsdyrkere synes at lide, et Vanvid, der yttrer sig, ikke comisk men tragisk, i bestandig at fortælle den samme Historie. Netop fordi det er et Vendepunkt i Historien, kommer Hegel atter og atter til at tale derom, snart saaledes, at hans Opgave er den at fremstille det, snart saaledes, at han benytter det som et Exempel. Enhver altsaa, der blot har nogen Læsning i Hegel, maa nødvendig være fortrolig med hans Anskuelse deraf, og jeg skal ikke plage Folk med at gjentage, hvad dog Ingen kan sige saa godt som Hegel selv. Ønsker Læseren en smagfuld og mere i det Enkelte gaaende Fremstilling, der viser, hvorledes Athen, efterat Perikles, der dog i en vis Forstand var et abnormt Phænomen, havde i sin Levetid standset det Onde og holdt det tilbage, mere og mere forfaldt, en Fremstilling, der gjennemfører dette Forfalds-Princip gjennem de forskjellige Sphærer i Staten, saa vil jeg henvise til Rötscher Pag. 85 ff. Kun een Bemærkning kan jeg ikke tilbageholde. Athen erindrer aabenbart i denne Periode i mange Maader om, hvad Rom var i en senere  ${f T}$ id. Athen var i aandelig Henseende Hjertet i den græske Stat. Nu derfor, da Græciteten nærmede sig sin Opløsning, strømmede alt Blodet med Heftighed tilbage i Hjertekamret. Alt samlede sig i Athen, Rigdom, Luxus, Yppighed, Kunst, Videnskab, Letsind, Livsnydelse\*), kort Alt hvad der, idet det fremskyndte dets Undergang, tillige kunde tjene til at forherlige den og belyse et af de brillanteste Skuespil, man i aandelig Henseende kan tænke sig. Der er en Uro i det atheniensiske Liv, en Hjertebanken, som tyder paa, at Opløsningens Time er nær. Men hvad der saaledes blev Betingelse for Statens Undergang, viser sig fra den anden Side som det, der har uendelig Betydning for det nye Princip, der skal fremtræde, og Opløsningen og Forraadnelsen bliver netop det nye Princips frugtbare Jordbund. Det onde Princip i den græske Stat var nu den endelige Subjectivitets (o: den uberettigede Subjectivi-

) Όπου γάρ έἀν ή τὸ πτώμα, ἐχεῖ συναχθήσονται οἱ ἀετοί. Mith. 24, 28.

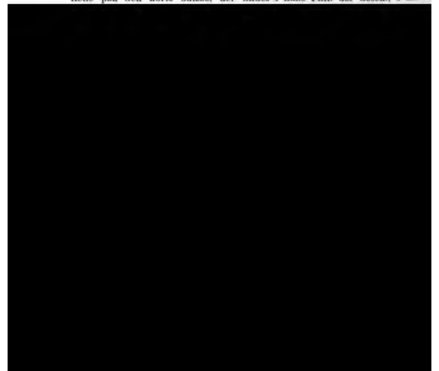
<sup>&</sup>quot;Ozov yap osv. Thi hvor Aadslet er, der vil Gribbene samles.



tets), Vilkaarligheden, i dennes mangehaande spraglede Fremtrædelsesformer. Kun een Form deraf skal her være Gjenstand for nærmere Undersøgelse, og dette er Sophistiken. Denne er nemlig den Trold, der huserer paa Tænkningens Gebet, og dens Navn er Legio. Med disse Sophister have vi at gjøre, og i dem havde Socrates den Samtid eller Fortid, der skulde tilintetgjøres. Vi ville see, hvorledes den var beskaffen, og dernæst overveie, hvorledes Socrates maa have været for ret dybt at kunne tilintetgjøre dem. I Sophisterne begynder Reflexionen, og forsaavidt faær Socrates altid Noget tilfælleds med dem, og man kunde i Forhold til Socrates betegne Sophisterne som de falske Messias'er.

Sophisterne<sup>•</sup>) repræsentere den ved den vaagnende Reflexion fra den substantielle Sædelighed sig løsrivende Viden i dens

•) Her har Hegel atter givet fortræffelige Fremstillinger. Den vidtløftigere Undersøgelse, der findes i hans Gesch. der Phil., er imidlertid, saa forekommer det mig, ikke altid i Enighed med sig selv og bærer stundom Characteren af en Samling af adspredte Bemærkninger, der ofte vise Mangel paa Sabordination mod den ved Bogstaver antydede Inddeling. Derimod kan med Bette paa den korte Skizze, der findes i hans Phil. der Gesch. i dennes



brogede Mangfoldighed; de repræsenterede overhovedet den løsrevne Dannelse, til hvilken Enhver, for hvem Umiddelbarhedens Trylleri var forsvundet, følte Trang. Deres Vilsdom var »ein fliegendes Blatt.« der hverken blev forhindret i at flagre ved en betydningsfuld Personlighed, eller ved at indordnes i en sammenhængende Viden. Deres ydre Fremtræden svarer ogsaa ganske hertil. De vare allevegne, som man siger, ligesom gale Penge. De droge omkring fra By til By, som i Middelalderen Troubadourer og reisende Scholastikere, opsloge deres Skoler, lokkede Ungdommen til sig, der førtes hid ved de basunende Efterretninger om, at disse Mænd vidste og kunde bevise Alt\*). Det som de overhovedet vilde bibringe Menneskene, var almindelig Dannelse, ikke saa meget Indsigt i de enkelte Videnskaber, og Protagoras' Annonce erindrer meget om den mephistopheliske Advarsel mod Facultetsstudierne i Göthes Faust. Han forsikkrer nemlig, at Ungdommen ikke behøver at befrygte, at han, i Analogi med andre Sophister, skal mod dens Villie føre den tilbage til de Kundskaber, den netop onskede at undgaae. Han vilde derfor ikke undervise dem i Arithmetik, Astronomi o. s. v., nei, han vilde gjøre dem til dannede Mænd, han vilde give dem den rigtige Underviisning til at blive

In der Demokratie ist es das besondere Bedürfnisz, vor dem Volke zu sprechen, ihm etwas vorstellig zu machen, und dazu gchört, dasz ihm der Gesichtspunkt, den es als wesentlichen ansehen soll, gehörig vor die Augen geführt werde. Hier ist die Bildung des Geistes nothwendig, und diese Gymnastik haben die Griechen sich bei ihren Sophisten erworben. Es wurde aber nun diese Gedankenbildung das Mittel, seine Absichten und Interessen bei dem Volke durchzusetzen: der gcübte Sophist wuszte den Gegenstand nach dieser und jener Seite hin zu wenden, und so war den Leidenschaften Thür und Thor geöffnet. Ein Hauptprincip der Sophisten hiesz: «der Mensch ist das Maasz alter Dinge»: hierin, wie in allen Aussprüchen derselben, liegt aber die Zweideutigkeit, dasz der Mensch der Geist in seiner Tiefe und Wahrhaftigkeit, oder auch in seinem Belieben und besonderen Interessen win kann. Die Sophisten meinten den blosz subjectiven Menschen, und crklärten hiemit das Belieben für das Princip dessen, was recht ist, und das dem Subjecte Nützliche für den letzten Bestimmungsgrund.

<sup>9</sup>) Indledningen til Protagoras giver en scenisk Fremstilling af nogle Sophisters Optræden.

ein fliegendes Blatt.] i denne Form udbredtes de tyske Viser i det 16. Aarh. reisende Scholastikere] se I. Bd. S. 9 Anm. Protagoras' Annonce] Platon. Protagoras 318 d-e. den mephistopheliske Advarsel, Goethe, Faust V. 1868 ff. Indledningen til Protagoras) Cap. 6 ff.



dygtige Statsmænd og ikke mindre dygtige Mænd i deres private Liv. Vi see derfor og i Gorgias, hvorledes denne almindelige Dannelse viser sig som den, der i det offentlige Liv er istand til at overfloie alle Videnskaber, saa at den, der er i Besiddelse heraf, er i Besiddelse af en Hovednøgle, hvormed han kan aabne alle Dore. Denne almindelige Dannelse erindrer om, hvad der i vor Tid saa ofte af videnskabelige Afladskræmmere er blevet falbudt under Navn af Oplysning, og forsaavidt Sophisternes væsentlige Interesse var, næst efter den at tjene Penge, at faae Indflydelse paa Statsforholdene, erindre deres Vandringer om de hellige Reiser og fromme Optog, som nuomstunder høre med til Dagens Orden i den politiske Verden, ved hvilke de politiske Probenreutere søge i den kortest mulige Tid at bibringe Menneskene den fornødne politiske Dannelse til at tale med. At Livet er fuldt af Modsigelser, det mærker den umiddelbare Bevidsthed slet ikke, idet den try 8 og tillidsfuld støtter sig til det, den som en hellig Skat modtager fra en Fortid. Reflexionen opdager det derimod strax. Den op dager, at det, der skulde være det absolut Sikkre, det Bestemmende for Menneskene (Lovene, Vedtægter o. s. v.), bringer Individet



saasnart de havde paraderet i een Gade, igjen paradere i den næste. I Forhold derfor til en umiddelbar Bevidsthed, der i al Uskyldighed tager med barnligt Enfold hvad der gives, er denne Dannelse negativ, og den er for klog til at være uskyldig: i Forhold derimod til Tænkningen er den i høi Grad positiv. I sin første Form gjør denne Dannelse Alt vaklende, i sin anden Form sætter den derimod enhver retskaffen Discipel istand til at gjøre Alt fast. Sophisten beviser derfor, at Alt er sandt. At Alt er sandt, gjaldt i en vis Forstand ogsaa i den gamle Græcitet, det Virkelige havde absolut Gyldighed. Men i Sophistiken er Reflexionen vaagnet, den bringer det altsammen til at vakle, og da er det, at Sophistiken ved Grunde dysser den i Søvn igjen: ved Raisonnements mættes dette hungrige Uhyre, og Tænkeren seer sig saaledes med Sophisterne istand til at bevise Alt; thi de kunde give Grunde for Alt, og ved disse Grunde gjordes i ethvert Øieblik hvad det saa skulde være til det Sande.

Nu er det vel sandt, at den Sætning: Alt er sandt, opstillet indenfor Reflexionens Sphære, i næste Øieblik slaaer over i sin Modsætning: Intet er sandt; men dette næste Øieblik kom ikke for Sophistiken, netop fordi den levede i Øieblikket. Det, der gjorde, at Sophistiken kunde hvile heri, var, at den manglede en omfattende Bevidsthed, manglede det evige Øieblik, i hvilket den skulde gjøre sig Rede for det Hele. Da Reflexionen havde gjort Alt vaklende, saa paatog Sophistiken sig at afhjelpe den øieblikkelige Nød. Reflexionen blev saaledes i Sophistiken standset i dens betænkelige Udstrømmen, den blev i ethvert Øieblik behersket, men det Faste, med hvilket den bandtes, var det enkelte Subject. Det fik derfor Udseende af, at Sophistiken var istand til at betvinge den Geist, den selv havde manet frem. Naar Alt er bleven vaklende, hvad kan da blive det Faste, der skal frelse? Enten er det det Almindelige (det Gode o. s. v.), eller det er det endelige Subject, dettes Vilkaar, Lyst o. s. v. Den sidste Udvei greb So-Phisterne. Den frie Tanke, der til en vis Grad allerede forkynder sig i Reflexionen, naar denne ikke bliver vilkaarligt standset, lever derfor i Sophistiken som en Træl, og hver Gang den vil løfte sit Hoved for frit at skue omkring, bliver den bundet af Individet <sup>i</sup>Øieblikkets Tjeneste. Sophisten har ligesom hugget Senerne over paa den, for at den ikke skal løbe fra ham, og Reflexionen maa nu stryge Tegl, opføre Bygninger og gjøre andet Trællearbeide. den lever fortrykt og underkuet under de 30 Tyranners (Sophisternes) Aag. Hegel bemærker Geschichte der Phil. 2 B. Pag. 5: Der Begriff, den die Vernunft im Anaxagoras als das Wesen ge-



funden, ist das einfache Negative, in welches alle Bestimmtheit, alles Seiende und Einzelne sich versenkt. Vor dem Begriffe kann nichts bestehen; er ist eben das prädikatlose Absolute, ihm ist schlechthin Alles nur Moment; für ihn giebt es, um sich so auszudrücken, nichts Niet- und Nagelfestes. Eben der Begriff ist diesz flieszende Uebergehen Heraklits, diesz Bewegen, - diese Kausticität, der nichts widerstehen kann. Der Begriff also, der sich selbst findet, findet sich als die absolute Macht, welcher Alles verschwindet; - und jetzt werden alle Dinge, alles Bestehen, alles für fest Gehaltene flüssig. Diesz Feste - sei es nun eine Festigkeit des Seins, oder Festigkeit von bestimmten Begrilfen, Grundsätzen, Sitten, Gesetzen - geräth in Schwanken und verliert seinen Halt. Grundsätze u. s. f. gehören selbst dem Begriffe, sind als Allgemeines gesetzt; aber die Allgemeinheit ist nur ihre Form, der Inhalt, den sie haben, geräth, als etwas Bestimmtes, in Bewegung. Diese Bewegung sehen wir in den sogenannten Sophisten werden . . . . Det synes imidlertid, at Hegel gjør den sophistiske Bevægelse for storartet, og den Mistillid, man derfor kan have til hans Fremstillings Rigtighed, bestyrkes endmere derved, at der i det Følgende



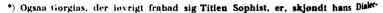


ns en dybere Betragtning seer den som endelig negativ. Soterne meente sig overhovedet at være Tidens Læger. Hos seer man derfor ogsaa altid, at, naar Sophisterne nødsages give en Erklæring om, hvilken Kunst de er i Besiddelse af, r det constante Svar: Talekunsten. Men paa dette Gebet netop den Positivitet sig, Sophistiken var i Besiddelse af. en har altid med et enkelt Tilfælde at gjøre, her gjelder det at see Sagen forfra, bagfra, at snakke hist op og her ned. len anden Side har han med en Mængde Individer at gjøre. ærte nu Sophisterne, hvorledes man skulde virke paa Lidenr og Affecter. Det gjaldt her bestandig om det enkelte elde, og om Seiren i det enkelte Tilfælde, og denne var Soen sikker paa. En Analogi vil maaskee kunne tjene til at e denne Sophistikens Positivitet. Casuistiken skjuler i sig deles tilsvarende Hemmelighed til den, Sophistiken gjemmer. suistiken er den begyndende Reflexion standset. Saasnart ig denne Reflexion faaer Lov at bryde frem, saa løber den ikkelig Casuistiken over Ende. Og dog er Casuistiken netop ositivitet, skjøndt en dybere Betragtning seer dens Negativitet. istikeren er tryg og stille, han mener ikke blot at kunne e sig selv, men og at kunne hjelpe Andre. Naar En tvivler . . ...

erhverver let en stor Mængde af, hvad man kunde kalde Gadebekjendtskaber. Men som det gaaer med disse, man kjender det udvortes Menneske, men hans Herkomst, Historie, Forhold o. s. v. er man som oftest aldeles uvidende om. – Denne sophistiske Sætning er nu en staaende Figur i den nyere Lileraturs Citatverden. Hegel tog sig imidlertid engang den Frihed at opfatte ien, som om Meningen var, at Mennesket var det Maal, Alting stræber til. Det var nu en dristig Voldtægt, som man sagtens kan tilgive Hegel, da han selv saa ofte ogsaa erindrer om den Betydning, den havde i Sophisternes Mund. En Mængde Hegelianere derimod, der, i Mangel af at være Medvidere i det Gode, have foretrukket at være Medvidere i det Onde, have bragt denne falske Mønt i stor Circulation. Pna Dansk er Tvetydigheden i det Ord «Maal» fristende for den, der ikke veed, at det er en sophistisk Sætning, jeg har derfor valgt at citere den paa Græsk efter Platos Theaetetus § 152 A. (Ast 2 B.).

Hegel tog sig osv.] dette synes at bero paa en Misforstaaelse; der sigtes te til Gesch. d. Philos. II S. 31: dass sie (Sophisterne) den Menschen, nach i zufähligen Zwecken, zum Zwecke setzten. Sml. smst. II S. 70: Sie sagen, lensch ist das Maass aller Dinge, diess ist noch unbestimmt, es ist darin noch lien seine eigene Bestimmung; er soll sich zum Zweck machen, darin ist besondere noch enthalten.

og nu henvender sig til en Casuistiker, saa har denne altid 7 Raad, 7 Svar paa rede Haand. Dette er jo en høi Grad af Positivitet. At dette er en Illusion, og at Casuistikeren nærer den Sygdom, han vil helbrede, det er vel sandt, men dette er han sig ikke bevidst. Ved at gjennemgaae Dialogen Protagoras har jeg tilstrækkeligt udhævet Forholdet mellem Sophistens og Socrates' Opfattelse. Protagoras har en stor Mængde Dyder, et positivt Assortiment, for Socrates er Dyden kun een. Denne socratiske Sætning er nu vistnok negativ i Forhold til Protagoras' Rigdom, men den er tillige speculativ, den er den negative Uendelighed, i hvilken enhver enkelt Dyd er fri. Protagoras' Sætning, at Dyden kan læres. er nu vistnok positiv, den indeholder en høi Grad af Tillid til Existentsen og til den sophistiske Kunst, derimod er den socratiske Sætning, at Dyden ikke kan læres, negativ, men den er tillige speculativ, thi den er en Betegnelse af den evig sig forudsættende Uendelighed, indenfor hvilken al Lærdom er indoptaget. Protagoras er derfor bestandig positiv, men det er kun tilsyneladende, Socrates bestandig negativ, men det er ogsaa til en vis Grad kun tilsyneladende. Han er positiv, forsaavidt som den uendelige Negativitet indeholder i sig en Uendelighed, han er negativ, fordi Uendeligheden ikke er ham Aabenbarelse men Grændse\*`.





 $\mathbf{288}$ 

Fra denne Positivitet, der i theoretisk Henseende var lige saa fad, som den i practisk Henseende var fordærvelig, var det altsaa, at Grælkenland skulde befries. Men for at det kunde skee tilgavns, var en radical Cur nødvendig, og dertil behøvedes, at Sygdommen fik Lov at rase ud, at der ikke blev en Disposition tilbage i Legemet. Disse Sophister vare nu Socrates' Arvefiender, og spørge vi, hvorledes han maatte være beskaffen for ret at kunne faae Haand i Hanke med dem, saa er det vist umuligt andet end et Øieblik at tabe sig i Glæde over den Sindrighed, der er i Verdenshistorien, thi Socrates og Sophisterne ere, som man siger, skabte for hinanden efter en Maalestok, som man kun sjeldent finder. Socrates er saaledes udrustet og bevæbnet, at det er umuligt at miskjende, at han gaaer i Strid med Sophisterne. Havde Socrates havt en Positivitet at gjøre gjeldende, da vilde deraf være bleven en Følge, at han og Sophisterne vare komne til at tale i Munden paa hinanden, thi Sophisternes Viisdom var ligesaa tolerant som Romernes Gudsfrygt og havde Intet imod, at der var een Sophist mere, en Boutik mere. Men saaledes skulde det ikke være. Det Hellige skulde ikke tages forfængeligt, Templet maatte først renses, før det Hellige atter vilde tage Plads deri. Sandheden fordrer Taushed, før den vil oplade sin Røst, og denne Taushed skulde Socrates tilveiebringe. Derfor var han blot negativ. Og havde han havt en Positivitet, da var han aldrig bleven saa ubarmhjertig, aldrig en saadan Menneskeæder, som han var, og som han nødvendig maatte være for ikke <sup>at</sup> forfeile sin Mission i Verden. Hertil var han ogsaa rustet. Runde Sophisterne svare paa Alt, da kunde han spørge; vidste Sophisterne Alt, da vidste han slet Intet, kunde Sophisterne tale

lige Negativitet er det Tryk, der giver Subjectiviteten den Elasticitet, der er den ideelle Positivitets Betingelse. De Sætninger, der i Platons Gorgias ved Gorgias, Polos og Kallikles •med stigende Uforskammenhed• blive gjort gjeldende, ere ogsaa positive i Forhold til Socrates, og positive i den Forstand, hvori jeg har taget det om Sophisterne i Almindelighed. Den Sætning: det Retfærdige er det, den Stærkere vil, er positiv i Forhold til den Negativitet, i hvilken det Godes indre Uendelighed ahnes. Den Sætning, at det er bedre at gjøre Uret end at lide Uret, er positiv i Forhold til den Negativitet, i hvilken det guddommelige Forsyn slumrer.

-med stigende Uforskammenhed«] se ovf. S. 199. Den Sætning: det Retfærdige osv.] de to anførte Sætninger hævder Kallikles i Platons Gorgins Cap. 38 ff.

XIII.

289

uden Ophør, da kunde han tie o: han kunde samtale\*). Var S phisternes Optog pompost og fordringsfuldt, da var Socrates' Frenzetræden stille og beskeden; var Sophisternes Vandel yppig og nydelsessyg, da var hans tarvelig og afholdende; var Sophisternes Maal Indflydelse i Staten, da var Socrates utilbøielig til at befatte sig med Statens Anliggender; var Sophisternes Underviisning ubetalelig, saa var Socrates' i omvendt Forstand det ogsaa; var det Sophisternes Onske at sidde øverst tilbords, saa var Socrates tilfreds med at sidde nederst; onskede Sophisterne at gjelde for Noget, saa vilde Socrates helst være slet Intet. Dette kan nu ogsaa opfattes som Exempler paa Socrates' moralske Styrke, men det turde dog maaskee være rigtigere, i dette mere at see en af Ironiens indre Uendelighed baaren indirecte Polemik mod Sophisternes Uvæsen. Der kan vel i en vis Forstand være Tale om Socrates' moralske Styrke, men det Punkt, han i denne Henseende kom til, var dog nærmest den negative Bestemmelse, at Subjectiviteten i sig selv bestemmer sig selv, men han manglede den Objectivitet, i hvilken Subjectiviteten i sin Frihed i sig er fri, den Objectivitet, der ikke er Subjectivitetens indskrænkende men udvidende Begrændsning. Det hvortil han kom, var overhovedet den ideelle Uendeligheds indre Consequents i sig i den Abstraction, hvori det er ligesaa meget en metaphysisk, som en æsthetisk og en moralsk Bestemmelse. Den Sætning, som Socrates saa ofte onstiller at Synd er Uvidenhed viser allerede tilstrækkelig hen

den, der skulde bringe det nye Princip i dets Fylde; i ham var det kun xarà xoubiv tilstede, han skulde gjøre dets Fremtræden mulig. Men dette Mellemstadium, der ikke er det nye Princip og dog er det (polenlia non actu), er netop Ironien. Men lronien er atter det Glavind, det tveæggede Sværd, han wingede som en Morderengel over Grækenland. Dette har han elv ironisk rigtigt opfattet i Apologien, hvor han siger, at han er om en Gave af Guderne, og nærmere bestemmer det saaledes, at an er en Bremse, som den græske Stat liig en stor og ædel men lorsk Hest behøvede. Hvorledes hans Praxis ogsaa aldeles svarede ertil, det er allerede tilstrækkeligt udført i det Foregaaende. Men ronien er netop Subjectivitetens Incitament, og Ironien riSocrates en i Sandhed verdenshistorisk Lidenskab. I ocrates ender en Udvikling, og med ham begynder en ny. Han t den sidste classiske Figur, men denne hans Gediegenhed og aturlige Fylde fortærer han i den Gudstjeneste, ved hvilken han delægger Classiciteten. Men hans egen Classicitet gjør det auligt for ham at bære Ironien Dette er, hvad jeg tidligere ar betegnet som den guddommelige Sundhed, hvoraf Socrates naa have været i Besiddelse. For den reflecterede Individualitet\*)

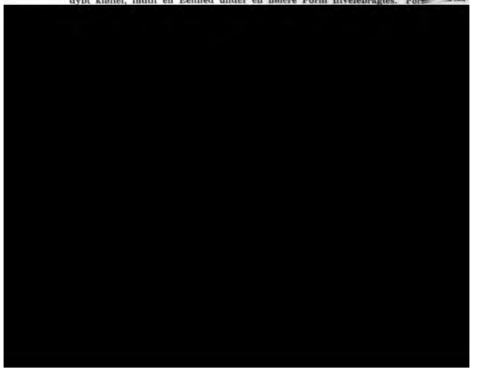
<sup>&</sup>quot;) Vel kunde det synes, at Socrates var en reflecteret Individualitet, og de betænkelige Anlæg, hans Organer skal have tydet paa, synes at lade forstaae, at han ikke saa meget var det, han var, som blev det, han var. Imidlertid turde det dog være muligt, at dette mere maa opfattes i Analogi med det stygge Udvortes, han selv med saa megen Ironi skildrer. Som bekjendt har Zopyrus leveret physiognomiske Studier med Hensyn til Socrates. Al Physiognomikens Sandhed beroer imidlertid paa den Sætning, at Væsenet er og kun er forsaavidt, som det er i Tilsyneladelsen, eller at Tilsyneladelsen er Væsenets Sandhed, Væsenet Tilsyneladelsens Sandhed. Væsenet er nu vel Tilsyneladelsens Negation, men den er ikke dens absolute Negation, thi derved var Væsenet selv egentlig forsvundet. Dette er imidlertid til en vis Grad Ironien, den negerer det Phænomenale, ikke for igjennem denne Negation at ponere, men negerer overhovedet det Phænomenale, den flygter tilbage istedetfor at gaae ud, den er ikke i Phænomenet, med Phænomenet søger den at bedrage, Phænomenet er ikke for at aabenbare Væsenet, men for at skjule det. Erindrer man nu, at i det lykkelige Grækenland var Væsenet i Eenhed med Phænomenet som umiddelbar Naturbestemmelse, sam

<sup>&</sup>lt;sup>κατά</sup> κρύψιν skjult. potentia non actu efter Mulighed, ikke efter Virkeliged. i Apologien] 30 e. Zopyrus] erklærede efter en physiognomisk. <sup>Indersøgelse</sup> af Sokrates, at han havde mange slette Anlæg (Cicero, Tusculanske. <sup>Indersøgelse</sup> IV 80).

<sup>19\*</sup> 

er enhver Naturbestemmelse blot Opgave, og igjennem og ud Livets Dialectik fremgaaer den forklarede Individualitet, som de Personlighed, der i ethvert Øieblik har seiret og dog strider. De reflecterede Individualitet naaer aldrig den Ro, der hviler over de skjønne Individualitet, fordi den til en vis Grad er Naturproduc-.ct, fordi den har det Sandselige som et nødvendigt Moment i s je Den skjønne Individualitets harmoniske Eenhed forstyrres af Ir nien, og den forstyrres ogsaa til en vis Grad i Socrates, den t tilintetgjøres i ethvert Moment i ham, negeres. Heraf lader ogsaa den Anskuelse af Døden sig forklare, som vi tidligere have udv iklet. Men over denne Tilintetgjørelse hæver den ironiske Atara (for at erindre om et Udtryk fra Skepticismen) sig høiere og høiere.

Som derfor hos Jøderne, der dog var Forjættelsens Fo-Lovens Skepsis maatte bane Veien, maatte ved sin Negati-.vitet ligesom fortære og udbrænde det naturlige Menneske, for Naaden ikke skulde tages forfængelig, saaledes maatte hos Gran rækerne, det Folk man vel i verdslig Forstand kan betegne som - det



seer man tillige, at idet denne Harmoni hæves, Adskillelsen maatte b

udvalgte, det lykkelige Folk, hvis Fødeland var Harmoniens og Skjønhedens, det Folk, i hvis Udvikling det reent Menneskelige gjennemløb sine Bestemmelser, Frihedens Folk, saaledes maatte hos Grækerne i deres sorgløse Intelligentsverden Ironiens Taushed være den Negativitet, der forhindrede, at Subjectiviteten ikke blev tagen forfængelig. Thi Ironien er ligesom Loven en Fordring, og Ironien er en uhyre Fordring, thi den forsmaaer Realiteten og fordrer Idealiteten\*). At nu Idealiteten allerede er i denne Attraa, om end kun som Mulighed, det er klart, thi i aandelig Henseende er det Attraaede altid allerede i Attraaen, da Attraaen sees som selve det Attraaedes Rørelser i den Attraaende. Og som Ironien erindrer om Loven, saaledes erindre Sophisterne om Pharisæerne, der paa Villiens Gebet opererede aldeles paa samme Maade som Sophisterne paa Erkjendelsens. Det, som Socrates gjorde ved Sophisterne var, at han gav dem det næste Øieblik, i hvilket det momentant Sande opløste sig i Intet, det vil sige, han lod Uendeligheden sluge Endeligheden. Men Socrates' lroni var ikke blot rettet mod Sophisterne, den var rettet mod alt det Bestaaende, af Alt dette fordrede han Idealiteten, og denne Fordring var den Dom, der dømte og fordømte Græciteten. Men hans Ironi er ikke det Redskab han brugte i Ideens Tjeneste, Ironien er hans Standpunkt, mere havde han ikke. Havde han havt Ideen, da var hans tilintetgjørende Virksomhed aldrig bleven saa gjennemgribende. Den, der forkyndte Loven, var ikke tillige den, der bragte Naaden, den, der gjorde Fordringen i al sin Strenghed gjeldende, var ikke den, der kunde tilfredsstille Fordringen. Dog maa man erindre, at der imellem Socrates' Fordring og denne Fyldestgjørelse ikke var det svælgende Dyb befæstet som mellem Loven og Naaden. I Socrates' Fordring var Fyldestgjørelsen xatà dúvauw indeholdt. Herved faaer den verdenshistoriske Formation ogsaa en høi Grad af Afrundethed. Schleiermacher bemærker i den tidligere citerede Afhandling (Pag. 54), at Plato er meget for fuldendt til en første Begyndelse, og bemærker det i

κατά δύναμιν efter Mulighed.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> Men netop fordi denne Fordring til den Tid i Verdenshistorien var sand, derfor er Socrates' Ironi verdenshistorisk bemyndiget, og har ikke det Sygelige og det Egoistiske, som den i en langt senere Tid har, hvor den, efter at Idealiteten er givet i fuldeste Maal, kræver et overspændt Sublimat deraf.

Modsætning til Krug og Ast, der oversaae Socrates og begyndte med Plato. Men Ironien er Begyndelsen og dog heller ei mere end Begyndelsen, den er og er ikke, og dens Polemik er en Begyndelse, der ligesaa meget er en Slutning, thi den foregaaende Udviklings Tilintetgjørelse er ligesaa meget dennes Slutning som den nye Udviklings Begyndelse, da Tilintetgjørelsen kun er mulig derved, at det nye Princip allerede er tilstede som Mulighed.

Af det Bifrontiske, der ligger i enhver historisk Begyndelse, skride vi nu til i Socrates at opvise den anden Side, vi maae see hans Forhold til den Udvikling, der fører sin Begyndelse tilbage til ham<sup>•</sup>). – Det er som bekjendt ikke blot Plato, men en Mangfoldighed af Skoler, der lade deres Viisdom udspringe paa dette Punkt<sup>••</sup>). Det kunde nu synes som det, for at forklare dette Phænomen, var nodvendigt at antage, at der har været en høi Grad af Positivitet i Socrates. Jeg har allerede tidligere søgt at vise, hvorledes Forholdet fornemlig til Alcibiades ypperligt lader sig forklare, uden at antage en saadan Positivitet,

<sup>•)</sup> Sit Forhold til Socrates har Plato med lige saa megen Skjønhed som Pielet opfattet i den bekjendte Yttring, at han takkede Guderne for fire Ting, at han var bleven et Menneske og ikke et Dyr, en Mand og ikke en Qvinde, en Græker og ikke en Barbar, men fornemlig, at han var bleven atbeniensisk Borger og Socrates' Samtidige.



294

ja at det egentlig først lader sig forklare, naar man antager, at den ikke har været der. Jeg søgte tillige at vise, hvilke Tryllerier lronien var i Besiddelse af for at fængsle Gemyttet. Det er til lignende Betragtninger, jeg nu skal gaae over, for at vise, hvorledes atter Ironi kan forklare dette Phænomen, ja at dette Phænomen fordrer Ironi som sin Forklaring. Hegel bemærker (Gesch. der Phil. 2ter B. Pag. 126), at man har forekastet Socrates, at der af hans Lære fremgik saa forskjelligartede Philosophier, og svarer dertil, at det ligger i hans Princips Ubestemthed og Abstraction. At man har kunnet forekaste Socrates dette, viser netop, at man har villet, at han skulde have været anderledes, end han virkelig var. Havde nemlig Socrates' Standpunkt havt den Begrændsning, som enhver intermediær Positivitet nødvendig maa have, da vilde det vistnok i al Evighed være blevet en Umulighed, at saa mange Descendenter kunde have søgt at hævde deres Førstefødselsret. Har derimod hans Standpunkt været den uendelige Negativitet, da lader det sig let forklare, thi dette indeholder Muligheden i sig til Alt. Muligheden til hele Subjectivitetens Uendelighed. Hegel bemærker Pag. 127, ved at omtale de tre socratiske Skoler (den Megariske, den Cyrenaiske og den Cyniske), at alle disse tre ere særdeles afvigende fra hverandre, og tilføier, at allerede heraf viser det sig tydeligt, at Socrates har været uden posilivt System. Men han har ikke blot været uden positivt System, men ogsaa uden Positivitet. Dette skal jeg senere søge at vise med Hensyn til den Maade, paa hvilken Hegel vindicerer ham det Godes Idee; her blot den Bemærkning, at selv det Gode havde han blot som den uendelige Negativitet. I det Gode er Subjectiviteten i lovlig Besiddelse af et absolut gyldigt Maal for dets Stræben, men Socrates gik ikke ud fra det Gode, men han kom til det Gode, endte ved det Gode, hvorfor det ogsaa er aldeles abstract <sup>for</sup> ham<sup>•</sup>). Men naar man saaledes indskrænker Hegels Yttringer,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Heri synes ogsaa Hegel at være enig Pag. 124, men han er ikke altid ganske constant: Socrates selbst war nicht darüber hinausgekommen, dasz er für das Bewusztsein überhaupt das einfache Wesen des Sichselbstdenkens, das Gute, aussprach und die bestimmten Begriffe vom Guten untersuchte, ob sie das, dessen Wesen sie ausdrücken sollten, gehörig ausdrückten, die Sache durch sie in der That bestimmt sei. Das Gute wurde als Zweck für den handelnden Menschen gemacht. Dabei liesz er die ganze Welt der Vorstellung, überhaupt das gegenständliche Wesen, für sich liegen, ohne einen

nicht] ikke spærret hos Hegel.

saa maa man paa den anden Side ogsaa udvide dem ved at udhæve den uhyre Elasticitet, der har ligget i denne uendelige Negativitet. Det er ikke nok at sige, at man fra de socratiske Skolers Forskjellighed kan slutte, at Socrates intet positivt System har havt; men man maa tilføie, at den uendelige Negativitet har ved sit Tryk gjort hele Positiviteten mulig, har været et uendeligt Incitament og Stimulation for Positiviteten. Som Socrates i det daglige Liv kunde begynde, hvor det skulde være, saaledes er hans Betydning i den verdenshistoriske Udvikling den, at være den uendelige Begyndelse, der i sig indeholder en Mangfoldighed af Begyndelser. Som Begyndelse er han derfor positiv, men som blot Begyndelse negativ. Hans Forhold er her altsaa det omvendte af det, det var med Hensyn til Sophisterne. Men Eenheden deraf er netop Ironien. Man vil derfor ogsaa see, at de tre socratiske Skoler netop enes i det abstract Almindelige\*), hvor forskjelligt de end ellers opfatte dette. Men dette har netop den Tvetydighed i sig, at det deels polemisk kan rette sig mod det Endelige, deels være instigerende for det Uendelige. Som Socrates derfor i Omgang med sine Disciple, hvis jeg ellers tør bruge dette Udtryk, var dem uundværlig for bestandig at holde Undersøgelsen i Gang, saaledes har han i verdenshistorisk Henseende den Betydning, at

hans aandelige Bevægelighed og Enthusiasme i den daglige Omgang var begeistrende for hans Disciple, saaledes er hans Standpunkts Enthusiasme den i den paafølgende Positivitet sig rørende Energi.

Det har i det Foregaaende viist sig, at Socrates i sit Forhold til det Bestaaende var aldeles negativ, at han i ironisk Tilfredshed svævede over alle det substantielle Livs Bestemmelser; det har tillige viist sig, at han i Forhold til den Positivitet, som Sophisterne gjorde gjeldende og ved deres Grundes Mangfoldighed segte at fortøie og gjøre til et Bestaaende, atter forholdt sig negativ, og i ironisk Frihed ogsaa vidste sig ude derover. Hans hele Standpunkt afrunder sig derfor i den uendelige Negativitet, der i Forhold til en foregaaende Udvikling viser sig negativ og i Forhold til en efterfølgende ogsaa negativ, uagtet den i en anden Forstand er i begge Forhold positiv, det vil sige er uendelig tvetydig. Imod det Bestaaende, det substantielle Liv i Staten, var hele hans Liv en Protest; med Sophisterne indlod han sig paa det Forsøg, de gjorde paa at tilveiebringe et Surrogat for det Bestaaende. Deres Grunde formaaede nu ikke at holde igjen mod hans uendelige Negativitets Stormvind, der i et Øieblik bortblæste alle de polypagtige Forgreninger, hvorved det particulære og empiriske Subject holdt sig fast, og nu rev dem ud i det uendelige Okeanos, hvori det Gode, det Sande, det Skjønne o. s. v. begrændsede sig selv i uendelig Negativitet. Dette altsaa med Hensyn til de Forhold, under hvilke hans Ironi yttrede sig. Hvad den Maade, paa hvilken den aabenbarede sig, angaaer, da viste den sig deels partielt som et behersket Moment i Talens Løb, deels totalt og i sin hele Uendelighed, hvorved den tilsidst river Socrates med.

# Tillæg.

# Hegels Opfattelse af Socrates.

Det staaer nu tilbage at vise, i hvilket Forhold den i denne Afhandling givne Opfattelse staaer til tidligere Anskuelser, det staaer tilbage, at lade den forsøge sig i Verden. Imidlertid er det derfor ingenlunde min Hensigt at opramse alle mulige Opfattelser, eller i en saadan historisk Oversigt at danne mig i Lighed med en vis yngre Skoles yngste Disciple, der igjen have valgt Eventyrets Form, ved ethvert nyt tilkommende Led bestandig at gjentage den hele



med en Begyndelse, om jeg end ikke kan være enig med **Brandis** i, at det er Schleiermacher, der først er brudt igjennem.

Videns Idee, og dette er tillige den Positivitet, der, som alt ovenfor bemærket, efter Schleiermachers Mening skjuler sig bag hans Uvidenhed. Schleiermacher bemærker Pag. 61: Denn woher anders konnte er auch, was Andere zu wissen glaubten, für ein Nichtwissen erklären, als nur vermöge einer richtigeren Vorstellung vom Wissen und vermöge eines darauf beruhenden richtigeren Verfahrens. Und überall wo er das Nichtwissen darlegt, sieht man, er geht von diesen beiden Merkmalen aus, zuerst dasz das Wissen in allen wahren Gedanken dasselbe sei, also auch jeder solche Gedanke die eigenthümliche Form desselben an sich tragen müsse, und dann dasz alles Wissen Ein Ganzes bilde. Denn seine Beweise beruhen immer darauf, dasz man von Einem wahren Gedanken aus nicht könne in Widerspruch verwickelt werden mit einem andern, und dasz auch ein von Einem Punkte aus abgeleitetes durch richtige Verknüpfung gefundenes Wissen nicht dürfe widersprechen einem von einem andern Punkte auf gleiche Weise gefundenen, und indem er an den gangbaren Vorstellungen der Menschen solche Widersprüche aufdeckte, suchte er in Allen, die irgend verstehen oder auch our ahnen konnten, jene Grundgedanken aufzuregen. Og længere hen tillægger han ham Methoden, og opfatter denne efter Phædrus som den, der har den dobbelte Opgave: zu wissen, wie man richtig vieles zur Einheit zusammenfasse und eine grosze Einheit auch wieder ihrer Natur gemäsz in mannigfaltiges theile (Pag. 63). See vi nu til, hvad hermed er antydet, da ligger der i denne Fremstilling ikke mere, end hvad der meget godt kan bestaae med vor hele Opfattelse. Det som her er fremhævet, er nemlig Conseqventsens Idee, den Lov, hvorpaa Videns Rige hviler; men den er dog opfattet saa negativ, at det Princip, der indeholdes heri, og som Socrates ogsaa brugte, er principium exclusi medii inter duo contradictoria. Den Heelhed, som al Viden skal danne, er atter opfattet saa negativ, at det egentlig er den uendelige Negativitet. Methodens to Opgaver ere ogsaa negative; thi den Eenhed, under hvilken det Mangfoldige sammenfattes, er den negative Eenhed, hvori det forsvinder, og den Adskillelse, ved hvilken Eenheden opløses, er det Discursives Negativitet. Men det have vi jo ogsaa opfattet som det Væsentlige ved Socrates' Dialectik, at den tilveiebringer det Ideelles uendelige Consequents i sig. Det som derimod mangler hos Schleiermacher, skjøndt man til en vis Grad ikke med Billighed kan fordre det af ham, da

Brandis] i den ovf. S. 294 Anm. citerede Afhandling, Rheinisches Museum 1827 S. 126. Allen, die irgend] -Allen, die ihn irgend- Schleiermacher S. 62. Phædrus] Platon, Phaidros 265 d. principium exclusi osv. det Princip, at et Mellemled mellem to Modsætninger er udelukket (en Sætning af den formelle Logik).



Hegel afgiver nu aabenbart et Vendepunkt i Opfattelsen af Socrates. Med Hegel vil jeg derfor begynde og i Hegel vil jeg ende, uden at agte enten paa hans Forgjængere, da disse, forsaavidt de have Noget at betyde, have fundet deres Bestyrkelse i hans Opfattelse, eller paa hans Efterfølgere, da disse dog kun have relativt Værd i Forhold til Hegel. Som overhovedet hans Fremstilling af det Historiske ikke kan beskyldes for at spilde Tiden paa Kjævlerier med det Enkelte, saaledes concentrerer den sig med en uhyre Aands-Intensitet paa enkelte afgjørende Hovedslag. Hegel griber og begriber Historien i dens store Formationer. Saaledes har da Socrates heller ikke faaet Lov til at staae hen som ein Ding an sich, men han maa herfrem, enten han saa vil eller ei.

Den Vanskelighed, der er forbunden med Tilveiebringelsen af en Vished om det Phænomenale i Socrates' Existents, foruroliger ikke Hegel. Slige Smaasorger kjender han overhovedet ikke. Og naar de bekymrede Haruspices i deres Rapporter melde, at de hellige Høns ikke vil æde, saa svarer han med



Appius Claudius Pulcher: saa maae de drikke, og kaster dem dermed overbord. I hans Fremstilling af Socrates i Gesch. der Phil. findes der, uagtet han dog selv bemærker, at der med Hensyn til Socrates ikke saa meget er Tale om Philosophi som om individuelt Liv, slet Intet til Oplysning om Forholdet mellem de tre forskjellige samtidige Opfattelser af Socrates\*). Han benytter en enkelt Dialog af Plato\*\*) som et Exempel paa den socratiske Methode, uden dog at gjøre Rede for, hvorfor han netop vælger den. Han benytter Xenophons Memorabilier og Apologi, ligesom og Platos Apologi, aldeles uden videre. Han holder overhovedet ikke meget af Ophævelser, og end ikke Schleiermachers Bestræbelser for at ordne de platoniske Dialoger saaledes at een stor Idee bevæger sig i successiv Udfoldelse gjennem dem alle, finder Naade for hans Øine. Das Literarische, das Kritische Herrn Schleiermachers, die kritische Sonderung, ob die einen oder die andern Neben-Dialoge ächt seien, - (über die groszen kann ohnehin nach den Zeugnissen der Alten kein Zweifel sein), - ist für Philosophie ganz überflüssig, und gehört der Hyper-Kritik unserer Zeit an (Pag. 179). Alt Sligt er nu paa Hegel spildt Umage, og naar Phænomenerne ere opstillede til Parade, da har han baade for megen Hast og føler for meget Betydningen af sin Stilling som commanderende General i Verdenshistorien, til at faae Tid til mere end det kongelige Blik, han lader glide hen over dem. Befries han end derved fra megen Vidtløftighed, saa gaaer han ogsaa Glip af Eet og Andet, der i en aldeles fuldstændig Fremstilling var et nødvendigt Moment. Deraf kommer det nu igjen, at hvad der saaledes leed Uret ved at blive overseet, for at gjøre sin Ret gjeldende leilighedsviis indblander

\*\*) I Anledning af denne Dialog gjør han en ganske almindelig Bemærkning Pag. 69: So in der Art endigen sich eine Menge xenophontischer und platonischer Dialoge, und lassen uns in Ansehung des Resultats (Inhalts) ganz unbefriedigt. So der Lysis: Was Liebe und Freundschaft unter den Menschen verschaffe; so wird die Republik eingeleitet mit der Untersuchung, was das Gerechte sei. Diese Verwirrung hat nun die Wirkung, zum Nachdenken zu führen; und diesz ist der Zweck des Socrates. Diese blosz negative Seite ist die Hauptsache.

Appius Claudius Pulcher] Publius Claudius Pulcher, Appius Claudius' Sen, tabte 249 Slaget ved Drepana, efter den alm. romerske Opfattelse fordi han behandlede Augurernes Advarsel paa den anførte Maade. Gesch(ichte) der Phil(osophie)] II S. 42-122. en enkelt Dialog] Menon. negative] ikke spærret hos Hegel.

<sup>&</sup>quot;) Aristophanes gjør en Undtagelse, hvorom mere paa sit Sted.



sig andetsteds. Man finder derfor i hans Udvikling af Platos Svstem adskillige løst henkastede Bemærkninger, der her træde op med Fordring paa at være absolute, fordi den hele Sammenhæng, hvori de vilde have viist sig i deres relative (men derfor desto mere begrundede) Sandhed, er tilintetgjort. Pag. 184: Was von dem in den Dialogen Dargestellten dem Socrates oder dem Platon angehöre, bedarf keiner weiteren Untersuchung. So viel ist gewisz, dasz wir aus Platos Dialogen sein System vollkommen zu erkennen im Stande sind. Pag. 222: Diese Dialectik (den nemlig. hvis Resultat kun er negativt) sehen wir bei Plato häufig, Theils in den mehr eigentlich socratischen,\*) moralischen Dialogen, Theils auch in den vielen Dialogen, welche sich auf die Vorstellung der Sophisten von der Wissenschaft beziehen. Pag. 226: Die Dialectik in dieser höheren Bestimmung (som den, der opløser Modsætningerne i det Almindelige, saaledes at denne Modsigelsens Opløsning er det Affirmative) ist die eigentlich platonische\*\*). Pag. 230: Viele Dialoge enthalten so nur negative Dialectik; das ist die socratische Unterredung. Disse enkelte Bemærkninger stemme nu ganske overeens med, hvad jeg i den første Deel af Undersøgelsen har sogt



staaer frit over det, der egentlig maa sees som det, der skal bestemme ham, han staaer frit over det, ikke blot i et Valgets Øieblik, men i ethvert Moment, fordi Vilkaarligheden ingen Lov, ingen Bestandighed, intet Indhold constituerer). Der Punkt der Entscheidung aus sich selbst fing an, bei Socrates aufzugehen; dieses war bei den Griechen bewusztloses Bestimmen. Bei Socrates wird dieser entscheidende Geist in das subjective Bewusztsevn des Menschen verlegt; und die Frage ist nun zunächst, wie diese Subjectivität an Socrates selbst erscheint. Indem die Person, das Individuum zum Entscheidenden wird, so kommen wir auf diese Weise auf Socrates als Person, als Subject zurück; und das Folgende ist nun eine Entwickelung seiner persönlichen Verhältnisse. Den Form, under hvilken Subjectiviteten nu viser sig hos Socrates, er det Dæmoniske; men da Hegel selv rigtigt indskjærper, at det Dæmoniske dog ikke endnu er Samvittighed, saa seer man, hvorledes Subjectiviteten hos Socrates zittrer mellem den endelige Subjectivitet og den uendelige; thi i Samvittigheden uendeliggjør det endelige Subject sig. Pag. 95: Gewissen ist die Vorstellung allgemeiner Individualität, des seiner selbst gewissen Geistes, der zugleich allgemeine Wahrheit ist. Der Dämon des Socrates ist die ganz nothwendige andere Seite zu seiner Allgemeinheit; wie ihm diese zum Bewusztseyn kam, so auch die andere Seite, die Einzelnheit des Geistes. Sein reines Bewusztseyn stand über beiden Seiten. Welcher Mangel in dieser Seite, werden wir sogleich bestimmen: nämlich der Mangel des Allgemeinen ist ersetzt selbst mangelhaft, auf eine einzelne Weise, nicht Wiederherstellung des Verdorbenen für das Negative. Men det, at hans rene Bevidsthed stod over begge Sider, er aabenbart hvad jeg har udtrykt saaledes, at han havde det Godes Idee som den uendelige Negativitet.

De mange enkelte fortræffelige Bemærkninger, der findes i dette Afsnit hos Hegel, den Tankeprægnants, der er ham eiendommelig, vilde det blive vanskeligt at give en sammenhængende Udvikling af, da der ofte er bragt saa Meget sammen, at det er besværligt at finde Sammenhængen. Adskilligt deraf er allerede benyttet i den foregaaende Deel af min Afhandling. Naar jeg derimod betragter Totaliteten af den hegelske Fremstilling, og betragter den i Forhold til den Modification, jeg har gjort gjeldende, saa troer jeg bedst at kunne afhandle det Hele under eet Punkt:

als Person] ikke spærret hos Hegel (heller ikke de nedenfor spærrede Ord).

I hvilken Forstand er Socrates Stifter af Moralen? Under dette Punkt vil ogsaa de vigtigste Momenter i Hegels Opfattelse komme til Omtale.

#### I hvilken Forstand er Socrates Stifter af Moralen?

Ganske i Almindelighed betegner Hegel Socrates' Betydning i Udviklingen Pag. 43 saaledes: Socrates spricht nun das Wesen als das allgemeine Ich aus, als das Gute, das in sich selbst ruhende Bewusztseyn; das Gute, als solches, frei von der seyenden Realität, frei gegen das Verhältnisz des Bewusztseyns zu seyender Realität – es sey einzelnes sinnliches Bewusztsein (Gefühl und Neigungen), – oder endlich frei von dem theoretisch über die Natur speculirenden Gedanken, der ob zwar er Gedanke, doch noch die Form des Seyns hat, Ich bin darin nicht als meiner gewisz. Socrates er saaledes kommen til det Iogforsigværende, som det Iogforsigværende for Tanken. Dette er det ene Moment, det andet, at dette Gode, dette Almene maa blive erkjendt af mig.

Men for ikke at lægge Mere heri, end hvad der efter Hegels Mening ligger deri, bliver det nødvendigt at tale Lidt om hans Underviisning. At Socrates' Underviisning efter Hegels Mening har været negativ, i det Negative har havt sit Maal, har været beregnet paa at gjøre vaklende og ikke paa at befæste, at det



Allgemeinheit hat die negative Seite des Aufhebens der Wahrheit (Gesetze), wie sie im unbefangenen Bewusztseyn ist; - diesz Bewusztseyn wird so die reine Freiheit über den bestimmten Inhalt, der ihm als an sich galt. At hans Underviisning var negativ, udtrykkes ogsaa paa en anden Maade hos Hegel, naar han bemærker, at hans Philosophi ikke egentlig er speculativ Philosophi, men ein individuelles Thun (Pag. 53). For at fremkalde denne individuelle Handlen moraliserede han; es ist aber nicht eine Art und Weise von Predigen, Ermahnen, Dociren, düsteres Moralisiren u. s. f. (Pag. 58), alt Sligt stemmer ikke overeens med den græske Urbanitet. Denne Moraliseren yttrede sig derimod i, at han bragte Enhver til at tænke over sine Pligter. Med Unge og Gamle, Skomagere, Smede, Sophister, Statsmænd, Borgere af enhver Art gik han ind paa deres Interesser, hvad enten det nu var huuslige Interesser (Børneopdragelse) eller Videns Interesser, og rettede deres Tænkning fra det bestemte Tilfælde hen paa det Almene, det i og for sig gjeldende Sande og Skjønne (Pag. 59).

Her have vi da Betydningen af hans Moraliseren, og her maa det nu ogsaa vise sig, hvad Hegel forstaaer, naar han, idet han knytter sig til Oldtidens Tradition, kalder Socrates Stifter af Moralen. - Imidlertid maa her ikke oversees den noksom bekjendte Betydning af Moral, som findes hos Hegel. Han skjelner mellem Moralitet og Sædelighed. Men Sædelighed er deels den ubefangne Sædelighed, saaledes som den gamle græske Sædelighed, deels en høiere Bestemmelse deraf, saaledes som den atter viser sig, efter at have i Moraliteten besindet sig paa sig selv. Han afhandler derfor i sin Philosophie des Rechts Moralitet, førend han gaaer over til Sædelighed. Og under Moralitet udvikler han, under det Gode og Samvittighed, de moralske Former af det Onde, Hykleri, Probabilisme, Jesuitisme, Beraabelse paa sin Samvittighed, Ironi. Det moralske Individ er nu det negativ frie Individ. Det er frit, fordi det ikke er bundet ved et Andet, men det er negativ frit, netop fordi det ikke er begrændset i et Andet. Naar nemlig Individet, idet det er i sit Andet, er i sit Eget, er det først i Sandhed 5: positiv frit, affirmativ frit. Den moralske Frihed er derfor Vilkaarlighed, den er Muligheden af det Gode og det Onde, og derfor bemærker Hegel selv i Philosophie des Rechts Pag. 184: Das Gewissen ist als formelle

305

Han skjelner] Gesch. d. Philos. II S. 46 ff. Philosophie des Rechts] Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke VIII (1833) § 105 ~41 Zweiter Theil. Die Moralität, § 142-360 Dritter Theil. Die Sittlichkeit. XIII. 20



Subjectivität schlechthin diesz auf dem Sprunge zu seyn, ins Böse umzuschlagen. I den gamle Græcitet var nu Individet i denne Forstand ingenlunde frit, det var befangent i den substantielle Sædelighed, det havde endnu ikke taget sig selv, udsondret sig selv af dette umiddelbare Forhold, det havde endnu ikke kjendt sig selv. Dette bragte Socrates det til, ikke i den Forstand som Sophisterne, der lærte Individet at snerpe sig sammen i sine particulære Interesser, men han bragte Individet dertil ved at universalisere Subjectiviteten, og forsaavidt er han Moralens Stifter. Han gjorde Bevidsthedens Betydning ikke sophistisk men speculativt gjeldende. Han kom til det logforsigværende som det logforsigværende for Tanken, han kom til den Videns Bestemmelse. der gjorde Individet fremmed for den Umiddelbarhed, hvori det hidtil havde levet. Individet skulde nu ikke længere handle af Undseelse for Loven, men med Bevidsthed vide, hvorfor det handlede. Men dette er, som man vil see, en negativ Bestemmelse, negativ saavel mod det Bestaaende, som negativ mod den dybere Positivitet, det som speculativ negativt betinger.

Dette viser sig nu ogsaa med Hensyn til Bestemmelsen af Dydens Begreb. Hegel gjennemgaaer Aristoteles' Opfattelse af So-





lighed\*). Pag. 78 anføres det fremdeles som en Yttring af Aristoteles, Socrates habe einer Seits ganz richtig geforscht, anderer beits aber unrichtig. Dasz die Tugend Wissenschaft sey, sey unwahr, aber dasz sie nicht ohne Einsicht (ohne Wissen) sey, darin habe er recht. Er habe die Tugend zum Logos gemacht; wir iber sagen sie ist mit dem Logos\*\*). Herom siger atter Hegel, at

- \*) Man pleier at anføre Socrates som et Dydsmønster, ogsaa Hegel fastholder denne Anskuelse og bemærker Pag. 55: Socrates war ein Musterbild moralischer Tugenden: Weisheit, Bescheidenheit, Enthaltsamkeit, Mäszigung, Gerechtigkeit, Tapferkeit, Unbeugsamkeit, feste Rechtlichkeit gegen Tyrannen und δήμος, entfernt von Habsucht, Herschsucht. Dette er nu vel sandt; men allerede det Prædicat, Hegel bruger om disse Dyder, »moralske«, tyder hen pas, at de dog manglede den dybe Alvor, som enhver Dyd først faaer, naar den er indordnet i en Totalitet. Men da Staten havde tabt sin Betyduing for Socrates, saa ere hans Dyder ikke borgerlige Dyder, men personlige Dyder, ja de ere, naar man skarpest vil betegne dem, experimenterende Dyder. Individet staaer frit over dem; og er Sucrates derfor fri for det Snerperi, der ofte yttrer sig hos strenge Moralister, og maae vi give Hegel Ret i, dasz wir uns Socrates durchaus nicht in der Weise von der Litanei der moralischen Tugend zu denken haben (Pag. 56), saa bliver det dog lige vist, at alle slige Dyder kun have Realitet for Individet som Experiment. Han staaer frit over dem, kan dispensere sig fra dem, naar han vil, og forsaavidt han ikke gjør det, er det, fordi han ikke vil det. men det, at han ikke vil det, er atter, fordi han ikke vil det, nogen dybere Forpligtelse faaer det aldrig for ham. Forsaavidt kan man gjerne sige, at det ikke er Individets Alvor med disse Dyder, om han end tager det nok saa alvorligt, saafremt man ikke vil nægte, at enhver vilkaarlig Øvelse egentlig mangler Alvor, og ikke er andet end Sophistik paa Gjerningens Gebeet.
- <sup>44</sup>) Den Sætning, at Dyd er Viden, kan med Hensyn til Socrates ogsan oplyses fra en anden Side, naar man erindrer den anden Sætning, at Synd er Uvidenhed, en socratisk Sætning, vi allerede i det Foregaaende ofte have henpeget paa. Den Sætning, at Dyd er Viden, indeholder nemlig ikke blot, hvad der ovenfor er udviklet, en negativ Bestemmelse mod den ubefangne-Sædelighed, der i al Uskyld ikke veed, hvad den gjør, men tillige en Betegnelse af denne det Godes uen delige Conseqvents i sig, hvorved det gaaer i sin abstracte Bevægelse ud over enhver Endelighedens Bestemmelse. Dette sees end tydeligere af den Sætning, at Synd er Uvidenhed; thi deriligger, at Synd er Inconseqvents. Synden standser etsteds, den falder

<sup>&</sup>lt;sup>δήμος</sup> (demos) Folket (Demokratiet). Aristoteles] -Ethic. Nicomach. VI, 13. (1144 b 18 ff.).

det er en meget rigtig Bestemmelse. Det er den ene Side, at det Almene begynder med Tænken, men til Dyd, som Charakteer, hører, at Mennesket er det, dertil hører Hjerte, Gemyt o. s. v. Der er altsaa to Sider: det Almene og den realiserende Individualitet, den reale Aand.

Her ere vi atter komne til det Punkt, hvor det vil vise sig, i hvilken Forstand Socrates har havt en Positivitet. Vi ere nemlig nu vendte tilbage til det Punkt, vi forlod, da der var Tale om hans Underviisning. Denne gik ud paa, at lade det Almene vise sig i Modsætning til det Particulære. Den første Bestemmelse altsaa med Hensyn til det socratiske Princip er den store Bestemmelse, der dog kun er formel, at Bevidstheden øser af sig selv, hvad det Sande er (smlgn. Pag. 71). Dette er den subjective Friheds Princip, at man forer Bevidstheden i sig selv. Herved er nu det Almene kommen tilsyne. Men det Almene har en positiv og en negativ Side (smlgn. Pag. 79). Vi skulle nu see, hvorvidt det lykkes Hegel at eftervise en positiv Side i Socrates' Opfattelse deraf, eller om vi ikke snarere maae vende tilbage til en Bemærkning af Hegel (Pag. 70), der ved en Slags Overskrift: Diesz ist kurz die Manier - (und die Philosophie) - des Socrates, allerede bebudede sig selv som en Betragtning, der bør tillægges sær-



Haltung liegt der Mangel des socratischen Princips. Affirmatives laszt sich nicht angeben; denn es hat keine weitere Entwickelung. I Forhold til Sophisterne har Socrates gjort et Kjæmpeskridt, idet han er kommen til det i og for sig Gode. Sophisterne bleve staaende ved det Godes uendelige Brydning i det Nyttiges og det Fordeelagtiges Mangfoldighed. Men vel at mærke: han kom dertil, han gik ikke ud derfra. Det Universelle har altsaa en positiv og en negativ Side. Sædelighedens Realitet var bleven vaklende, dette kom i Socrates til Bevidsthed. Han hævede nu Sædeligheden til Indsigt, men det er netop at bringe til Bevidsthed, at Sæder, sædelige Love ere i deres Bestemthed, deres Umiddelbarhed, vaklende, ist die Macht des Begriffs, welche diesz unmittelbare Seyn und Gelten derselben, die Heiligkeit ihres Ansichseyns aufhebt. Som Exempel paa, at det Universelle hos Socrates har en positiv Side (er zeigte ihnen (de unge Mennesker) das Gute und Wahre in dem Bestimmten, in das er zurückging, da er es nicht bei dem blosz Abstracten bewenden lassen wollte), anfører han Socrates' Samtale med Sophisten Hippias (Xenophons Mem. IV, 4 § 12-16 § 25). Her gjør Socrates overhovedet den Sætning gjeldende, at det er den Retfærdige, der adlyder Lovene, ogsaa mod den Indvending, at dette jo dog ikke kan være det Absolute, da Folk og Regenter ofte forandre dem, ved at opstille den Analogi, at de, der føre Krig, jo ogsaa igjen slutte Fred. Han taler overhovedet her om, at det er den bedste og den lykkeligste Stat, hvor Borgerne ere af eet Sind og adlyde Lovene. Heri seer nu Hegel et affirmativt Indhold. Men Grunden, hvorfor Socrates her har et affirmativt Noget, er, fordi han ikke gjennemfører sit Standpunkt, ikke gaaer hen til det, til hvilket han egentlig kommer, til det i og for sig Gode. Her lader han det Bestaaende bestaae, og det er altsaa ikke den Positivitet, der følger ovenpaa hans uendelige Negation, men en Positivitet, der gaaer forud for den. Han er vel endog ved denne Bevægelse kommen ud over den umiddelbare Græcitet, thi han optager jo Lovene i en Reflexion og tager dem derved ud af deres umiddelbare Givethed, men det er dog egentlig blot en fingeret Bevægelse og ingenlunde den ægte socratiske Bevægelse. Den Positivitet, her kan være Tale om, kan derfor Intet afgjøre med Hensyn til Spørgsmaalet om, hvorvidt Socrates har gjort en Positivitet gjeldende, eller om, hvorvidt det Universelle er bleven ham concret. Dette har Hegel ogsaa følt, som man seer af hans Yttringer Pag. 79 midtv. og 81 ned. samt

ist die Macht osv.] anf. St. S. 79. er zeigte osv.] anf. St. S. 81.

82 ov. Den negative Side anfører Hegel nu ogsaa Exempler paa, og da vi nu have seet, at den positive Side ikke var i samme Forstand positiv, som den anden negativ, saa see vi, at Socrates kun har gjort det Universelle gjeldende som det Negative. Hegel anfører et Exempel af Xenophon, og tilføier (Pag. 83): Hier schen wir die negative Seite, dasz Socrates das wankend macht, was der Vorstellung sonst fest war. Nicht lügen, nicht betrügen, nicht rauben gilt in der unbefangenen Vorstellung für recht, diesz ist ihr das Feste; aber durch die Vergleichung dieses für fest Gehaltenen mit Anderem, das ihr ebenso fest als wahr gilt, zeigt sich, dasz sie sich widersprechen, - und jenes Feste wird wankend, es gilt nicht mehr für fest. Das Positive, was Socrates an die Stelle des Festen setzt, ist eines Theils im Gegensatze wieder dieses, den Gesetzen zu gehorchen: wir sehen ganz das Allgemeine, Unbestimmte, und oden Gesetzen gehorchen« versteht nun jeder, der diesz hört, eben die Gesetze ausgedrückt, wie die allgemeine Vorstellung derselben sich bewuszt ist, nicht lügen, nicht betrügen; aber diese Gesetze sind eben diesz, dasz sie so im Allgemeinen Lügen, Betrügen, Rauben als Unrecht aufstellen, -Bestimmungen, die für den Begriff nicht aushalten. Pag. 85: Hier

18<sup>-</sup>



kan aldrig realisere det Gode, først det positiv frie Subject kan have det Gode som det uendelig Positive, som sin Opgave, og realisere det. Vil man have den Bestemmelse af Ironi med, som Hegel saaofte udhæver, at for Ironien er det ikke Alvor med Noget, saa kan den ogsaa gjøres gjeldende med Hensyn til det negativ frie Subject; thi endogsaa de Dyder, det udøver, er det ikke Alvor med, saafremt ellers, hvad dog visselig Hegel vil billige, den sande Alvor først er mulig i en Totalitet, hvor da ikke længer Subjectet i ethvert Moment vilkaarligt bestemmer sig til at continuere sit Experiment, men føler Opgaven, ikke som den, han selv har sat sig, men som den, der er sat ham<sup>\*</sup>).

Det er paa dette Punkt, at vise Socrates som Moralens Stifter, at Hegel eensidigt lader sin Opfattelse af Socrates samle sig. Det er det Godes Idee, han vil hævde Socrates, men derved kommer han i Forlegenhed, idet han skal visc, hvorledes Socrates har opfattet det Gode. Det er deri egentlig det Besværlige ved Hegels Opfattelse af Socrates ligger, at der bestandig gjøres Forsog paa at vise, hvorledes Socrates har opfattet det Gode, og det mindre Rigtige i samme er, saavidt jeg indseer, at Strømningens Direction i Socrates' Liv ikke er nøiagtigt fastholdt. Bevægelsen i Socrates er det, at komme til det Gode. Hans Betydning i Verdens-Udviklingen er den, at komme dertil (ikke engang at være kommen dertil). Hans Betydning for Samtiden er den, at de kom dertil. Meningen heraf er nu ikke den, at det var ligesom mod Slutningen af hans Liv, at han kom dertil, men hans Liv var det, bestandig at komme og lade Andre komme dertil. Men forsaavidt kom han ogsaa til det Sande, det er, det i og for sig Sande, til det Skjønne, det er, det i og for sig Skjønne, overhovedet til det logforsigværende, som det for Tanken logforsigværende. Han kom dertil, han kom bestandig dertil. Han moraliserede derfor ikke blot, men han lod overhovedet det logforsigværende komme tilsyne ud af det Mangfoldiges Bestemmelse. Han talte med Kunstnere om det Skjønne, lod det i og for sig Skjønne ar-

<sup>\*)</sup> I Platos Stat svarer til det Gode Dialectik (ligesom til det Skjønne Kjærlighed). Det er derfor ogsaa ganske i sin Orden, at Aristoteles frakjender Socrates Dialectik. Den Dialectik nemlig, der kan lade Modsætningen bestaae, manglede han, men den er netop nødvendig, naar det Gode skal vise sig som det uendelig Positive.

Hegel saaofte udhæver] f. Ex. Gesch. d. Philos. II S. 63. I Platos Stat] ovf. S. 253 Anm. Aristoteles] ovf. S. 208 Anm.

beide sig ud (via negationis) af de Værens Bestemmelser, h-vori Og man hidtil havde det. Og saaledes ogsaa med det Sande. med dette gjorde han ikke eengang for alle, men det gjorde han var hver Enkelt. Han begyndte, hvor det skulde være, og snart nart han i fuld Gang med at udklarere Enhver især. Men saas ngen han havde sat En over, da vendte han øieblikkelig tilbage. I= det Virkelighed kunde modstaae ham, men det, der kom tilsyne, var Idealiteten i den svageste Begrændsnings meest forsvind en de Antydning, det er, som uendelig Abstract. Som Charon 🥯 atte som Folk over fra Livets Fylde til Underverdenens Skyggeland, -1 de han, for at hans lette Skib ikke for meget skulde betynges, loc Reisende afføre sig alle det concrete Livs mangfoldige Bestem nger ser, Titler, Værdigheder, Purpur, store Ord, Sorger, Bekymrir vero. s. v., saa blot det rene Menneske blev tilbage; saaledes of og skibede Socrates ogsaa Individerne fra Realiteten til Idealiteten, let, det ideelle Uendelige, som den uendelige Negativitet, var det Im hvori han lod hele Realitetens Mangfoldighed forsvinde. For vidt som Socrates nu bestandig lod det logforsigværende kom -اهر tilsyne, kunde det synes, at dermed idetmindste var det hans or vor; men netop fordi han blot kom til det, blot havde det logf

vor; men netop fordi han blot kom til det, blot havde det Iog



paa, at Hegel mere opfatter Ironien hos Socrates som et behersket Moment, en Maade at omgaaes Folk paa, og det bestyrkes yderligere ved udtrykkelige Udsagn. Hvorledes dette maa forstaaes, og hvorvidt Hegel har havt Ret heri, det skal nu blive Gjenstand for en Undersøgelse. Men herved gaaer jeg over til den anden Deel af Afhandlingen, nemlig: om Begrebet Ironi.



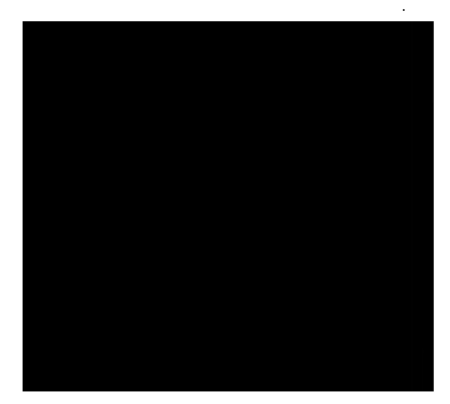


ANDEN DEEL.

OM BEGREBET IRONI.

.

. .

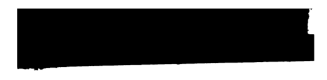


# INDLEDNING.

 $\mathbf{H}$ vad der egentlig skal udgjøre Gjenstanden for denne Deel af Undersøgelsen, er til en vis Grad allerede givet i det Foregazende, forsaavidt som dette under Contemplationens Form lod en Side af Begrebet komme tilsyne. Jeg har derfor ikke saameget forudsat Begrebet i den tidligere Deel af Afhandlingen, som jeg har ladet det blive til, idet jeg søgte at orientere mig i Phænomenet. Jeg har derved fundet en ubekjendt Størrelse, et Stand-Punkt, der viste sig som det, der maa have været eiendommeligt for Socrates. Jeg har kaldt dette Standpunkt Ironi; men Navnet paa det er i den første Deel af Afhandlingen det mindre Vigtige: Hovedsagen er, at der intet Moment, intet Træk er blevet overseet, samt at alle Momenter og alle Træk have ordnet sig sammen i en Totalitet. Om dette Standpunkt er Ironi, det skal først nu afgjøres, idet jeg i Udviklingen af Begrebet ogsaa vil komme til det Moment, hvor Socrates maa passe, saasandt hans Standpunkt ellers har været Ironi. Men som jeg i den første Deel af Afhandlingen alene havde med Socrates at gjøre, saaledes vil det i Udviklingen af Begrebet vise sig, i hvilken Forstand han er et Moment i Begrebets Udvikling, med andre Ord, det vil vise sig, om Begrebet Ironi er absolut udtømt i ham, eller om der ikke er andre Fremtrædelsesformer deraf, til hvilke der ogsaa maa <sup>tages</sup> et Hensyn, førend man kan sige, at Begrebet tilstrækkeligt er opfattet. Som derfor i den første Deel af Afhandlingen Begrebet stedse svævede i Baggrunden, med en bestandig Trang til at tage Skikkelse i Phænomenet, saaledes vil i denne Deel af Afhandlingen Begrebets phænomenale Fremtrædelse, som en bestandig Mulighed

til at tage Bolig iblandt os, følge Udviklingen. Disse to Momenter ere uadskillelige; thi hvis Begrebet ikke var i Phænomenet, eller rettere. Phænomenet forst var forstaaeligt, først virkeligt i og med Begrebet, og hvis Phænomenet ikke var i Begrebet, eller rettere Begrebet først forstaaeligt, først virkeligt i og med Phænomenet, sa var al Erkjendelse umulig, idet jeg i det ene Tilfælde vilde mangle Sandheden, i det andet Virkeligheden. Er nu Ironi en Subjectivitetens Bestemmelse, saa vil man strax see Nødvendigheden af to Fremtrædelser af dette Begreb; og Virkeligheden har ogsaa knyttet Navnet til dem. Den første er naturligviis den, hvor Subjectiviteten første Gang gjør sin Ret gjeldende i Verdenshistorien. Her have vi Socrates, det vil sige, herved ere vi anviste, hvor vi skal søge Begrebet i dets historiske Fremtrædelse. Men da Subjectiviteten havde viist sig i Verden, forsvandt den ikke atter sporløs, Verden sank ikke atter tilbage i den tidligere Udviklingsform, tvertimod, det Gamle forsvandt, og Alt blev nyl Skal der nu kunne vise sig en ny Fremtrædelsesform af Ironien, da maa det være, idet Subjectiviteten i en endnu høiere Form gjør sig gjeldende. Det maa da være en Subjectivitetens anden Potents, en Subjectivitetens Subjectivitet, der svarer til Reflexionens Reflexion. Herved ere vi atter verdenshistorisk orienterede, vi ere nemlig henviste til den Udvikling, som den nyere Philosophi erholdt i Kant, og som fuldendtes i Fichte, og nærmere igjen til

de Standpunkter, der efter Fichte søgte at gjøre Subjectiviteten i



tændig og sammenhængende Udvikling af dette Begreb, vil an snart overbevise sig om, at det har en besynderlig eller retreingen Historie. I den Periode efter Fichte, hvor det især lev gjort gjeldende, finder man det atter og atter nævnet, atter g atter antydet, atter og atter forudsat. Søger man derimod en lar Udvikling, saa søger man forgjæves\*). Solger klager over at . W. v. Schlegel i hans Vorlesungen über dramatische Kunst nd Litteratur, hvor man snarest maa vente at finde den tilstrækelige Oplysning, kun flygtigt antyder den et eneste Sted. Hegel\*\*) lager over, at det er gaaet Solger paa samme Maade, og Tieck ke bedre. Og da Alle klage, hvorfor skulde jeg ikke ogsaa klage? g klager over, at det er gaaet Hegel omvendt. Paa det Punkt i le hans Systemer, hvor man kunde vente at finde Ironien udiklet, finder man den omtalt, men uagtet, hvis man vilde lade det lt aftrykke, man maatte tilstaae, at det var ikke Lidet, der var agt om Ironi, saa er det dog i en anden Forstand ikke Meget;

<sup>69</sup>) Hegels Werke. Sechszehnter Band Pag. 492 (i en Anmeldelse af Solgers efterladte Skrifter): Dasselbe ist Solger'n begegnet; in den speculativen Expositionen der höchsten Idee, die er in der oben angeführten Abhandlung mit dem innersten Geistesernste giebt, erwähnt er der Ironie gar nicht, sie, welche mit der Begeisterung auf's Innigste vereint, und in deren Tiefe Kunst, Religion und Philosophie identisch seyen. Gerade dort, hätte man geglaubt, müsse der Ort seyn, wo man in's Klare gesetzt finden werde, was es denn mit dem vornehmen Geheimnisse, dem groszen Unbekannten – der Ironie – für eine philosophische Bewandtnisz habe. – Om Tieck see sammesteds.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Solgers nachgelassene Schriften und Briefwechsel herausgegeben von Tieck und Fr. v. Raumer, 2ter Band Pag. 514 (i en Bedømmelse af Schlegels Forelæsninger): Es war dem Rec. höchst auffallend, der Ironie, in welcher er den wahren Mittelpunct der ganzen dramatischen Kunst erkennt, so dasz sie auch beim philosophischen Dialog, wenn er einigermaszen dramatisch seyn soll, nicht zu entbehren ist, in dem ganzen Werke nur Einmal erwähnt zu finden, Th. II. Abth. 2, S. 72, und noch dazu um ihr alle Einmischung in das eigentliche Tragische zu untersagen; und doch erinnert er sich an frühere Aeuszerungen des Verfassers, welche sich an diese Ideen wenigstens tehr anzunähern schienen. Die Ironie ist aber auch das gerade Gegentheil jener Ansicht des Lebens, in welcher Ernst und Scherz, wie sie der Verfasser annimmt, wurzeln.

eigentliche] »eigentlich« Solger a. St. erwähnt . . . gar nicht] spearet hos Hegel.



thi han siger omtrent det Samme paa alle Punkter. Hertil k at han retter sit Angreb mod de enkelte ofte forskjellige man har knyttet til dette Ord, hvoraf bliver en Følge, at da brugen ikke er constant, hans Polemik ikke altid bliver klar. Imidlertid er det dog langtfra, at jeg med Rette ka over Hegel i samme Forstand, som Hegel klager over si gjængere. Isærdeleshed findes der fortrinlige Bemærkninge Anmeldelse af Solgers efterladte Skrifter, der findes i de Bind af hans samtlige Værker. Og er end ikke altid Fremst og Skildringen af negative Standpunkter (thi ved disse gjel især om Skildring: loquere, ut videam te) saa udtømmende, s holdsriig, som man kunde ønske det, saa veed Hegel desto at magte dem, og forsaavidt vil man i den Positivitet, h gjeldende, have et indirecte Bidrag til Skildringen. Medens gelerne og Tieck havde deres største Betydning ved den P hvorved de tilintetgjorde en foregaaende Udvikling, og netop af denne Grund deres Standpunkt blev noget adspred det ikke var et Hovedslag, de vandt, men en Mangfoldi Træfninger, saa har Hegel derimod absolut Betydning ve positive Total-Anskuelse at beseire den polemiske Knibskhe

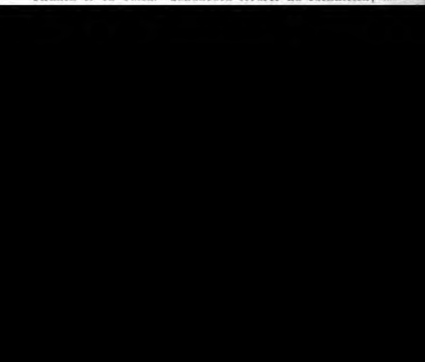
> 10, at man, idet man knytter sig til den almindelige Sprogbrug, færær at see, at de forskjellige Betydninger, det i Tidens Løb har færæt, dog alle passe ind herunder.

## Orienterende Betragtninger.

Der var en Tid og ikke ret længe tilbage, da man ogsaa her lunde gjøre sin Lykke med en Smule Ironi, der gjorde Fyldest for alle Mangler i andre Henseender og hjalp En hæderligen gjennem Verden, gav En Anseelse af at være dannet, at have Blik paa Livet, Forstand paa Verden, betegnede En for de Indviede som Medlem af et vidtudstrakt aandeligt Frimureri. Man træffer endnu standom en eller anden Repræsentant for denne svundne Tid, der har conserveret dette fine, betydningsfulde, tvetydigt saa Meget forraadende Smiil, denne aandelige Hofmandstone, hvormed han gjorde fortune i sin Ungdom, og som han havde bygget hele sin Fremtid paa, i det Haab, at han havde overvundet Verden. Ak, men det var en Skuffelse! Forgjeves søger hans speidende Øie en ligestemt Sjæl, og hvis hans Glands-Periode ikke var endnu for En og Anden i frisk Minde, saa vilde hans Ansigts Muskelspil blive en gaadefuld Hieroglyph for den Samtid, i hvilken han lever som en Fremmed og Udlænding. Thi vor Tid, den fordrer mere, den fordrer, om ikke høi, saa dog høirøstet Pathos, om ikke Speculation, saa dog Resultat, om ikke Sandhed, saa dog Overbeviisning, om ikke Erlighed, saa dog Forsikkringer derom, om ikke Følelse, saa dog Vidtløftigheder den betræffende. Den udpræger derfor ogsaa en ganske anden Art af privilegerede Ansigter. Den tillader ikke, at Munden trodsigt lukker sig, eller at Overlæben bæver i Kaadhed, den fordrer, at Munden skal staae aaben; thi hvorledes kunde man vel tænke sig en sand og ægte Fædrelandsven uden talende, hvorledes en dybsindig Tænkers dogmatiske Ansigt uden med en Mund, der var istand til at sluge hele Verden, hvorledes kunde man forestille sig en Virtuos paa det levende Ords Overflødighedshorn, uden med opspilet Mund? Den tillader ikke, at man staaer stille og fordyber sig, at gaae langsomt er allerede mistænkeligt, og hvorledes skulde man ogsaa kunne finde sig i Sligt i det bevægede Øieblik, i hvilket vi leve, i den skjæbnesvangre Tid, hvorom XIII. 21

Alle ere blevne enige, at den gaaer frugtsommelig med det Overordentlige? Den hader Isolation, og hvorledes skulde den ogsaa kunne taale, at et Menneske fik den fortvivlede Idee, at gaae ene gjennem Livet, den Tid, der selv, Haand i Haand og Arm i Arm (ligesom reisende Haandværkssvende og Landsoldater), lever for Menighedens Idee?<sup>•</sup>).

Men om det nu end er langtfra, at Ironi er Særkjendet for vor Tid, saa følger deraf dog ingenlunde, at Ironien ganske skulde være forsvunden. Vor Tid er saaledes heller ingen tvivlende Tid, men desuagtet er der dog bleven mange Yttringer al Tvivl tilbage, i hvilke man ligesom kan studere Tvivlen, om der end bliver en qvalitativ Forskjel mellem en speculativ Tvivl og en vulgær Tvivl om dette eller hint. I det oratoriske Foredrag forekommer saaledes hyppigt en Figur, som bærer Navn af Ironi, hvis Charakteristiske er dette, at sige det Modsatte af hvad man mener. Her have vi allerede en Bestemmelse, der gaaer gjennem al Ironi, den nemlig, at Phænomenet ikke er Væsenet, men det Modsatte af Væsenet. Idet jeg taler, er Tanken, Meningen Væsenet, Ordet Phænomenet. Disse to Momenter ere absolut nødvendige, og det er i denne Forstand, at Plato har bemærket, at al Tænken er en Talen. Sandheden fordrer nu Identiteten; thi der-



Den ironiske Talefigur hæver imidlertid sig selv, idet Taleren forudsætter, at Tilhørerne forstaae ham, og saaledes bliver dog, gjennem en Negation af det umiddelbare Phænomen, Væsenet i Identitet med Phænomenet. Naar det stundom hændes, at en saadan ironisk Tale bliver misforstaaet, saa er dette ikke Talerens Skyld, uden forsaavidt han har givet sig i Kast med en saadan rænkefuld Patron, som Ironien er, der ligesaa gjerne spiller sine Venner som sine Fjender et Puds. Man siger ogsaa om en saadan ironisk Vending i Talen: det er ikke Alvor med den Alvor. Yttringen er saa alvorlig, saa det er en Gru, men den vidende Tilhører er indviet i Hemmeligheden, der stikker bag derved. Men netop derved er Ironien igjen hævet. Det er den almindeligste Form af Ironi, at man siger Noget alvorligt, som dog ikke er meent alvorligt. Den anden Form, at man siger Noget for Spøg, spøgende, som er meent alvorligt, forekommer sjeldnere\*). Men som sagt, den ironiske Talefigur hæver sig selv, den er som en Gaade, paa hvilken man i samme Øieblik har Opløsningen. Imidlertid har den ironiske Talefigur en Egenskab, som ogsaa er eiendommelig for al Ironi, en vis Fornemhed, som hidrører fra, at den, om den end vil forstaaes, dog ikke vil ligefrem forstaaes; som gjør, at denne Figur ligesom seer ned paa den slet og rette Tale, hvilken Enhver øieblikkelig kan forstaae; den reiser ligesom i et fornemt lacognito, og seer fra dette høie Stade medlidende ned paa den almindelige pedestre Tale. I den daglige Omgang forekommer den ironiske Talefigur især i de høiere Kredse som et Prærogativ, der bører under samme Kategori som den bonton, der fordrer at smile over Uskyldighed, og at ansee Dyd for en Bornerthed, skjøndt man dog til en vis Grad troer derpaa.

323

Forsaavidt som nu de høiere Kredse, (dette maa naturligviis førstaaes efter en aandelig Rangforordning), ligesom Konger og Fyrster tale fransk, saaledes tale ironisk, for at Lægfolk ikke skal førstaae dem, forsaavidt er Ironien i Færd med at isolere sig, fen ønsker ikke i Almindelighed at blive forstaaet. Her hæver iltsaa Ironien ikke sig selv. Det er ogsaa kun en underordnet form af den ironiske Forfængelighed, der ønsker Vidner, for at

21\*

<sup>•)</sup> Hvor den hyppigst forekommer, er gjerne i Forbindelse med en vis Fortvivlelse. og den findes derfor ofte hos Humorister, saaledes naar f. Ex. Heine i den meest spøgefulde Tone overveier, hvad der er værst, Tandpine eller en ond Samvittighed, og erklærer sig for den første.



forvisse og forsikkre sig om sig selv, ligesom det ogsaa kun er en Inconsequents, Ironien har tilfælleds med ethvert negativt Standpunkt, at den, der efter sit Begreb er Isolation, søger at constituere et Samfund, vil, da den ikke kan hæve sig til Menighedens Idee, realisere sig i Conventikler. Men der er derfor ogsaa ligesalidet Samfunds-Eenhed i et Cotteri af Ironikere, som der i Sandhed er Ærlighed i en Røverstat. Men see vi nu bort fra den Side, igjennem hvilken Ironien aabner sig for de Medsammen svorne, og betragte den i Forhold til de Uindviede, i Forhold til dem, imod hvilke dens Polemik retter sig, i Forhold til den Tilværelse, den opfatter ironisk, da pleier den at yttre sig paa tvende Maader. Enten identificerer nemlig Ironikeren sig med det Uvæsen, han vil bekjæmpe, eller han stiller sig i et Modsætningsforhold dertil, men naturligviis bestandig saaledes, at han er sig bevidst, at hans Tilsyneladelse er Modsætningen til det, han selv holder fast ved, og at han nyder Glæden over dette Misforhold.

I Forhold til en taabelig opblæst Viden, der veed Beskeed om Alt, er det ironisk rigtigt, at gaae med, at være henrykt over al





samme Hildethed, som den Anden er fangen i. Det er en af Ironikerens store Glæder overalt at opdage saadanne svage Sider; og jo mere udmærket det Menneske er, hos hvem de findes, desto mere glæder det ham at kunne dupere ham, at have ham i sin Magt, skjøndt han ikke selv veed deraf, saa at endog et udmærket Individ bliver i enkelte Øieblikke for Ironikeren som en Dukke, han har en Snor i, en Gliedermann, han kan faae til at gjøre de Bevægelser, som han vil, at han skal gjøre, eftersom han trækker i Snoren; og, det er besynderligt nok, Menneskets svage Sider nærme sig meget mere til at være Klangfigurer, der bestandig komme tilsyne, naar man stryger rigtigt, end Menneskets gode, de synes ligesom at have en Naturnødvendighed i sig, medens man saa ofte maa sørge over, at de gode Sider ligge under for Inconsequentser.

325

Men paa den anden Side er det Ironien ligesaa eiendommeligt at træde op under et Modsætningsforhold. Ligeoverfor en Viisdommens Overflødighed at være saa uvidende, saa dum, en saa complet Arv som muligt, men dog bestandig tillige saa lærvillig og saa godmodig, at Viisdommens Forpagtere ret have Glæde af at lade En slippe med ind paa deres frugtbare Græsgange; ligeoverfor en sentimental, smægtende Begeistring at være for indskrænket, til at fatte det Sublime, der begeistrer Andre, men dog altid at forraade den gode Villie, der saa gjerne vilde fatte og forstaae, hvad der hidtil var En en Gaade – ere fuldkommen normale Yttringer af Ironi. Og jo mere troskyldig Ironikerens Dumhed viser sig, jo mere uforfalsket hans ærlige og oprigtige Stræben synes, desto større er hans Glæde. Man seer deraf, at det kan være ligesaa meget ironisk at lade vidende, skjøndt man veed, at man er uvidende, som at lade uvidende, skjøndt man veed, man er vidende. – Ogsaa paa en mere indirecte Maade an Ironien vise sig gjennem et Modsætningsforhold, naar Ironien udvælger de eenfoldigste og meest indskrænkede Mennesker, ikke for at spotte dem, men for at spotte Viismændenc.

I alle disse Tilfælde viser Ironien sig nærmest som den, der opfatter Verden, der søger at mystificere den omgivende Verden, ikke saa meget for selv at være skjult, som for at faae Andre til at aabenbare sig. Men Ironien kan ogsaa vise sig, idet Ironikeren søger at bringe Omverdenen paa Vildspor sig selv betræffende. I vor Tid, hvor de borgerlige og selskabelige Forhold mæsten gjøre enhver hemmelig Kjærlighedshistorie umulig,

Arv] hos Holberg.



hvor Byen eller Omegnen som oftest allerede mange Gange har lyst fra Prædikestolen for det lykkelige Par, førend Præsten har gjort det første Gang; i vor Tid, hvor det selskabelige Liv vilde see sig en af sine kjæreste Forrettigheder berøvet, hvis det ikke havde Magtfuldkommenhed til at knytte Kjærlighedsbaand, og tillige at have paa egen (ikke paa Præstens) Opfordring meget derimod at sige, saa at den offentlige Omtale forst giver en Kjærlighedsforstaaelse sin Gyldighed, og en Forbindelse indgaaet uden Byens Vidende næsten ansees for ugyldig eller idetmindste for et skammeligt Indgreb i dens Rettigheder, ligesom Bedemænd ansee Selvmord for en utilladelig Listen sig ud af Verden - i vor Tid, siger jeg, kan det vel stundom forekomme En og Anden nødvendigt at spille falsk, naar han ikke ønsker, at Byen skal paatage sig det hæderlige Hverv at frie for ham, saa han selv blot behøver at vise sig med det sædvanlige Frieransigt ad modum Peder Erik Madsen, med hvide Handsker paa og en skizzeret Haandtegning over size Livs-Udsigter i Haanden, tilligemed andre bedaarende Tryllemidler (et ærbødigst Promemoria ikke at forglemme), der bruges ved det sidste Angreb. Er det nu mere udvortes Omstændigheder, der gjøre en vis Hemmelighedsfuldhed nødvendig, saa bliver den My-





nu saavidt, at man kan faae en eller anden kaglende Hane, der saa uendelig gjerne vilde lægge et Æg, til, halv undvigende, halv bestyrkende Folk i deres Vildfarelse, at lade sig paadutte Paterniteten, saa har Ironikeren vundet Spil. Ønsker man undertiden, hvad vel let i vor Tid En og Anden kan fristes til, at afføre sig den Habit, Enhver i Forhold til sin Stilling i Samfundet efter Rangforordningen allerunderdanigst maa anlægge og bære; ønsker En engang imellem idetmindste at vide, at han har det Fortrin for dømte Personer, at han tør vise sig iført andre end Husets Klæder: saa bliver ogsaa her en vis Mystification nødvendig. Jo mere nu det, der bestemmer En til en slig Mystification, er et endeligt Hensyn, som naar en Kjøbmand reiser incognito for at fremskynde en Speculations heldige Udfald, en Konge for at overraske Kassebetjente, en Politiembedsmand for til Afvexling selv at komme som en Tyv – om Natten, en Mand i en underordnet Stilling i Staten af Frygt for høie Foresatte o. s. v., desto mere mermer det sig til en slet og ret Forstillelse. Jo mere det derimod er en Trang til engang imellem at være Menneske og ikke evig og altid Cancelliraad, jo mere poetisk Uendelighed der er deri, med jo mere Kunst Mystificationen gjennemføres, desto mere er Ironien fremtrædende. Ja lykkes det endog reent at lede Folk paa Afveie, maaskee at blive anholdt som en mistænkelig Person, eller indblandet i interessante Familieforhold, saa har Ironikeren opnaaet, hvad han ønsker.

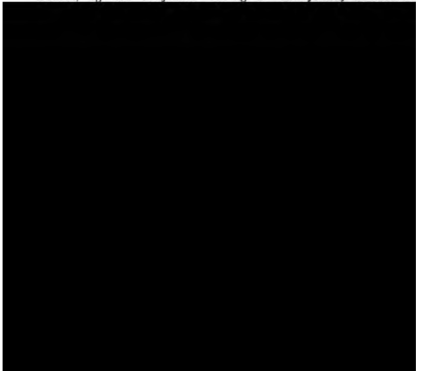
Men det, som i alle disse og lignende Tilfælde er det Fremtrædende i Ironien, er den subjective Frihed, der i ethvert Øieblik har Muligheden af en Begyndelse i sin Magt og ikke er generet af tidligere Forhold. Der er noget forførerisk ved al Begyndelse, fordi Subjectet endnu er frit, og det er denne Nydelse, Ironikeren attraaer. Virkeligheden taber i saadanne Øieblikke sin Gyldighed for ham, han er fri over den. Dette er Noget, den romersk-catholske Kirke paa enkelte Punkter er bleven sig bevidst, og i Middelalderen pleiede den derfor til visse Tider at hæve sig selv over sin absolute Realitet og opfatte sig selv ironisk, f. Ex. ved Æselsfesten, Narrefesten, Paaskelatter o. s. v.

Husets] o: Tugthusets. som en Tyv] sml. Paulus, 1. Thessalon. 5, 2.
 Æselsfesten osv.] ved flere franske Kirker fejredes i Middelalderen en Fæt med Processioner og dramatiske Fremstillinger, hvorved et Æsel spillede en Rolle. Narrefesterne var en Rest af de antike Saturnalier, som i 12. Aarbundrede fejredes af Gejstligheden med Parodier paa kirkelige Handlinger.
 Paaskelatter er de komiske Fortællinger, som i Paaskeugen foredroges fra Tækestolen.



En lignende Følelse laae til Grund for den Tilladelse, de romersk Soldater havde til at synge Spotteviser over Triumphator. He blev man sig paa eengang Livets Glands og Hæders Realitet b vidst, og i samme Øieblik var man ironisk ude derover. Saalede skjulte der sig ogsaa, uden at man behøver en Lucians Spotterie megen Ironi i det græske Gudeliv, hvor Gudernes himmelske Vi kelighed heller ei var forskaanet for Ironiens skarpe Vindpus Saavist som det nu er, at der er megen Tilværelse, der ikke ( Virkelighed, og at der er Noget i Personligheden, der idetminds momentviis er incommensurabelt for Virkeligheden, saavist er de ogsaa, at der ligger en Sandhed i Ironien. Hertil kommer, a saaledes som vi hidtil have opfattet Ironien, er den mere bleve seet som en momentan Yttring, saa at vi i alle disse Tilfæld endnu ikke kunne tale om den rene Ironi, eller om Ironi so Standpunkt. Jo mere derimod den Betragtning af Forholdet melle Virkelighed og Subject, som her leilighedsviis blev gjort gjeldend griber om sig, desto mere nærme vi os til det Punkt, hvor Ironie viser sig i sin usurperede Totalitet.

En Diplomats Opfattelse af Verden er i mange Maad ironisk, og den bekjendte Yttring af Talleyrand, at Mennesk





etragter sub specie ironiæ. Forsaavidt seer man Rigtigheden af en hegelske Betegnelse af Ironien som den uendelig absolute legativitet.

Forinden vi imidlertid gaae over til den nærmere Udvikling eraf, synes det rigtigst at orientere os i den Begrebs-Omgivelse, vor Ironien har hjemme. Man maa til den Ende adskille, hvad man unde kalde en executiv Ironi<sup>•</sup>) fra en contemplativ Ironi.

<sup>\*)</sup> Til den executive eller, som den og kunde kaldes, den dramatiske Ironi herer ogsaa Naturens Ironi, forsaavidt nemlig Ironien ikke er bevidst i Naturen, men kun for den, der har Øiet for den, for hvem det da er, som drev Naturen, som en Person, sit Spøg med ham, eller som den betroede ham sin Sorg og sin Smerte. I Naturen ligger ikke dette Misforhold, dertil er den for naturlig og altfor naiv, men for den, der er ironisk udviklet, viser det sig i Naturen. Schubert (i hans Symbolik des Traumes, Bamberg 1821) har til behageligt Udvalg en Mangfoldighed af saadanne ironiske Træk i Naturen. Han bemærker, at Naturen med dyb Spot Klage mit Lust, Fröhlichkeit mit Trauer wunderlich paart, gleich jener Naturstimme, der Luftmusik auf Ceylon, welche im Tone einer tiefklagenden, herzzerschneidenden Stimme, furchtbar lustige Menuetten singt (Pag. 38). Han gjør opmærksom pas Naturens ironiske Sammenstilling af de fjerneste Extremer, smign. Pag. 41: Unmittelbar auf den vernünftigen gemäszigten Menschen, folgt in der Ideenassociation der Natur der tolle Affe, auf den weisen, keuschen Elephanten das unreine Schwein, auf das Pferd der Esel, auf das häszliche Camcel die schlanken Reharten, auf die mit dem gewöhnlichen Loos der Säugthiere unzufriedne, dem Vogel nachäffende Fledermaus, folgt in verschiedener Hinsicht die Maus, die sich kaum aus der Tiefe herauswagt. Men alt Sligt er ikke i Naturen, men det ironiske Subject seer det deri. Saaledes kan man ogsna opfatte alle Sandsebedrag som en Ironi af Naturen. Men for at blive sig det bevidst, fordres der en Bevidsthed, der selv er ironisk. Jo mere polemisk et Individ er udviklet, desto mere lroni vil han ogsaa finde i Naturen. En saadan Betragtning af Naturen tilhører derfor mere den romantiske Udvikling end den classiske. Den græske Harmoni fandt vanskelig slige Spydigheder i Naturen. Jeg vil oplyse dette ved et Exempel. I det lykkelige Grækenland blev Naturen sjelden Vidne til Andet end en ligelig stemt Sjæls blide og milde Harmonier, thi selv den græske Sorg var skjøn, derfor var Echo en venlig Nymphe. I den nordiske Mythologi derimod, hvor Naturen gjenlød af vilde Klageskrig, hvor Natten ikke var lys og klar, men mørk og tanget, angstfuld og ræd-

sub specie ironiæ under Ironiens Synspunkt. den hegelske Betegelse se ovf. S. 121.

Vi betragte først, hvad vi vovede at kalde den executive Forsaavidt som Ironien gjør Modsætningsforholdet gjel-Ironi. dende i alle dets forskjellige Nuancer, forsaavidt kunde det synes, at Ironi blev identisk med Forstillelse\*). I Almindelighed pleier man for Kortheds Skyld at oversætte Ironi ved Forstillelse. Men Forstillelse betegner mere den objective Act, der fuldbyrder Misforholdet mellem Væsen og Phænomen; Ironi betegner tillige den subjective Nydelse, idet Subjectet ved Ironien frigjør sig fra den Bundethed, i hvilken Livsforholdenes Continuitet holder ham, som man jo derfor ogsaa kan sige om Ironikeren, at han slaaer sig løs. Hertil kommer, at Forstillelse, forsaavidt man vil bringe den i Forhold til Subjectet, har en Hensigt, men denne Hensigt er en udvortes Hensigt, en Forstillelsen selv fremmed; derimod har Ironien ingen Hensigt, dens Hensigt er immanent i den selv, det er en metaphysisk Hensigt. Hensigten er ikke noget Andet end Ironien selv. Naar Ironikeren saaledes viser sig som en anden, end han virkelig er, saa kunde det vistnok synes, at hans Hensigt var den, at faae Andre til at troe dette; men hans egentlige Hensigt er dog den, at føle sig fri, men dette er han netop ved Ironien, og saaledes har Ironien altsaa ikke nogen anden Hensigt, men er Selv-



med Hykleri. Paa Dansk har man vel ogsaa stundom oversat Ironi ved Skalkagtighed, og en Hykler pleier man jo at kalde en Øienskalk. Men Hykleri hører egentlig hjemme paa det moralske Gebet. Hykleren stræber bestandig at synes god, skjøndt han er ond. Ironien derimod ligger paa et metaphysisk Gebet, og det er Ironikeren bestandig blot om at gjøre at synes en anden, end han virkelig er, saa at, ligesom Ironikeren skjuler sin Spøg i Alvor, sit Alvor i Spøg (omtrent som Naturlydene paa Ceylon), saaledes kan det ogsaa falde ham ind at lade ond, skjøndt han er god. Kun maa man erindre, at de moralske Bestemmelser egentlig ere for concrete for Ironien.

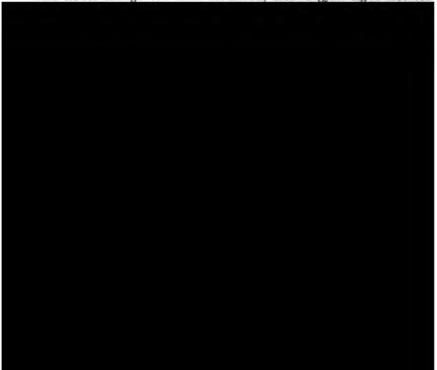
Men Ironien har ogsaa en theoretisk eller contemplativ Side. Betragte vi Ironien som et underordnet Moment, saa er Ironien jo det sikkre Blik for det Skjæve, det Forkeerte, det Forfængelige i Tilværelsen. Idet den nu opfatter dette, kunde det synes, at Ironi blev identisk med Spot, Satire, Persiflage o.s.v. En Lighed har den naturligviis hermed, forsaavidt som den ogsaa seer det Forfængelige; men idet den vil fremstille sin Observation, afviger den, idet den ikke tilintetgjør det Forfængelige, ikke er, hvad den straffende Retfærdighed er i Forhold til Lasten, ikke har det Forsonende ved sig, som det Comiske har, men den bestyrker snarere det Forfængelige i dets Forfængelighed, den gjør det Gale endnu galere. Dette er hvad man kunde kalde Ironiens Forsøg paa at mediere de discrete Momenter, ikke i en høiere Eenhed, men i en høiere Galskab.

Betragte vi Ironien, idet den vender sig mod hele Tilværelsen, saa fastholder den atter her Modsætningen mellem Væsen og Phænomen, mellem det Indvortes og det Udvortes. Det kunde nu synes, at den blev, som den absolute Negativitet, identisk med Tvivlen. Men deels maa man erindre, at Tvivl er en Begrebsbestemmelse, Ironi en Subjectivitetens Forsigværen; deels at lronien væsentlig er practisk, og at den kun er theoretisk for atter at være practisk, med andre Ord, at det ikke er Ironien om Sagen, men om den selv at gjøre. Naar derfor Ironien kommer under Veir med, at der bag Phænomenet maa stikke noget Andet end det, der ligger i Phænomenet, saa er det, der bestandig er lronien magtpaaliggende, det, at Subjectet føler sig frit, saa at Phænomenet bestandig ikke faaer Realitet for Subjectet. Bevægelsen er derfor og aldeles modsat. I Tvivlen vil Subjectet bestandig ind i Gjenstanden, og hans Ulykke er den, at Gjenstanden bestandig flyer for ham. I Ironien vil Subjectet bestandig ud af Gjenstanden, hvilket han opnaaer derved, at han i ethvert Øieblik bliver sig



bevidst, at Gjenstanden ingen Realitet har. I Tvivlen er Subjectet Vidne til en Erobringskrig, i hvilken ethvert Phænomen tilintetgjores, fordi Væsenet bestandig maa ligge bag derved. I Ironien retirerer Subjectet bestandig, afdisputerer ethvert Phænomen Realitet, for at frelse sig selv, det vil sige, for at bevare sig selv i den negative Uafhængighed af Alt.

Forsaavidt endelig Ironien, idet den bliver sig bevidst, at Tilværelsen ingen Realitet har, udtaler den samme Sætning, som det fromme Gemyt, kunde det synes, at Ironien blev en Slags Andagt I Andagten taber ogsaa, om jeg saa maa sige, den lavere Virkelighed, det vil sige Verdensforholdene, sin Gyldighed, men dette skær dog kun forsaavidt, som Gudsforholdene i samme Øieblik gjøre deres absolute Realitet gjeldende. Det andagtsfulde Sind udsiger ogsaa, at Alt er Forfængelighed; men det er dog kun forsaavidt, som ved denne Negation alt Forstyrrende skaffes tilside, og det evigt Bestaaende kommer tilsyne. Hertil kommer, at naar det andagtsfulde Sind finder Alt forfængeligt, saa gjør det ingen Undtagelse med sin egen Person, gjør ingen Ophævelser med den, tvertimod, den maa ogsaa tilside, for at det Guddommelige ikke skal stødes tilbage ved dens Modstand, men udgyde sig i det ved



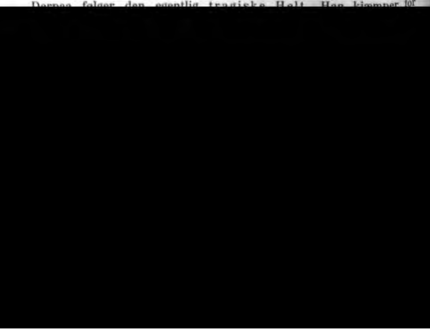
# Ironiens verdenshistoriske Gyldighed, Socrates' Ironi.

Men vende vi tilbage til den i det Foregaaende givne almindelige Betegnelse af Ironi, som den uendelige absolute Negativitet, saa er heri tilstrækkeligen antydet, at Ironien nu ikke længer vender sig mod dette eller hiint enkelte Phænomen, mod et enkelt Tilværende, men at hele Tilværelsen er bleven fremmed for det ironiske Subject, og dette igjen fremmed for Tilværelsen, at idet Virkeligheden har tabt sin Gyldighed for det, det selv til en vis Grad er blevet uvirkeligt. Det Ord »Virkelighed maa her imidlertid for det Første tages i Betydning af den historiske Virkelighed, det vil sige, den til en vis Tid, under visse Forhold givne Virkelighed. Dette Ord kan nemlig deels tages i metaphysisk Forstand, saaledes som, naar man behandler det metaphysiske Problem om Ideens Forhold til Virkelighed, hvor der da ikke bliver Spørgsmaal om denne eller hiin Virkelighed, men om Ideens Concretion, det er, dens Virkelighed; deels kan Ordet Virkelighed bruges om den historisk virkeliggjorte Idee. Denne sidstnævnte Virkelighed er til forskjellige Tider en anden. Hermed skal ingenlunde være meent, at den historiske Virkelighed ikke skulde have i sin hele Sum af Existents en evig Sammenhæng i sig selv, men for de ved Tid og Rum adskilte Slægter er den givne Virkelighed en forskjellig. Om nu end Verdens-Aanden i enhver Udvikling bestandig dog er i sig selv, saa er det ikke saaledes Tilfældet med Slægten til en vis Tid og de i samme til en vis Tid givne Individer. For disse frembyder sig en given Virkelighed, som det ikke staaer i deres Magt at vrage; thi Verdensudviklingen leder den, der selv vil med, river den med, der ikke vil. Men forsaavidt som Ideen er concret i sig, er det den nødvendigt, bestandigt at blive hvad den er, det er - blive concret. Men dette <sup>kan</sup> den dog kun blive igjennem Slægt og Individer.

Herved viser sig en Modsigelse, igjennem hvilken Verdens-Udviklingen foregaaer. Den til en vis Tid givne Virkelighed er den for Slægten og Individerne i Slægten gyldige, og dog maa, saafremt man ikke vil sige, at Udviklingen er forbi, denne Virkelighed fortrænges af en anden Virkelighed, og dette maa skee gjennem og ved Individerne og Slægten. For den med Reformationen samtidige Slægt var saaledes Katholicismen den givne Virkelighed, og dog var den tillige den Virkelighed, der ikke mere havde Gyldighed som saadan. Her colliderer altsaa en Virkelighed med

en anden Virkelighed. Heri ligger det dybe Tragiske i Verdenshistorien. Et Individ kan paa eengang være verdenshistorisk berettiget og dog ubeføiet. Forsaavidt som han er det Sidste, maa han blive et Offer, forsaavidt som han er det Første, maa han seire, det vil sige, han maa seire derved, at han bliver et Offer. Man seer her, hvor consequent Verdens-Udviklingen er i sig; thi idet den sandere Virkelighed skal frem, agter den dog selv den forbigangne; det er ingen Revolution, men en Evolution; den forbigangne Virkelighed viser sig endnu berettiget derved, at den kræver et Offer, den nye Virkelighed derved, at den bringer et Offer. Men et Offer maa der til, fordi der virkelig skal et nyt Moment frem, fordi den nye Virkelighed ikke er en blot Conclusion af det Forbigangne, men indeholder et Mere i sig, ikke er et blot Correctiv til det Forbigangne, men tillige er en ny Begyndelse.

I ethvert saadant Vendepunkt i Historien er der to Bevægelser, man maa bemærke. Paa den ene Side skal det Nye frem, paa den anden Side skal det Gamle fortrænges. Forsaavidt det Nye skal frem, da møde vi her det prophetiske Individ, der øiner det Nye i det Fjerne, i dunkle og ubestemte Omrids. Det prophetiske Individ eier ikke det Tilkommende, han aner det blot. Han kan ikke gjøre det gjeldende, men ogsaa han er tabt for den Virkelighed, han tilhører. Hans Forhold til denne er imidlertid et fredeligt Forhold; thi den givne Virkelighed føler ingen Modsætning.



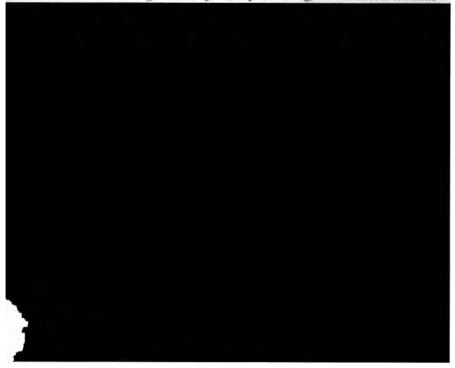
**har gjort Front** imod denne. Det, der skal komme, er skjult for **ham**, ligger bag ved hans Ryg, men den Virkelighed, han har **stillet** sig fjendtligt ligeoverfor, er det, han skal tilintetgjøre, mod den vender hans fortærende Blik sig, paa hans Forhold til sin Samtid kan man anvende Skriftens Ord: see deres Fødder ere udenfor, der skal bære Dig bort. Ironikeren er ogsaa et Offer, som Verdens-Udviklingen kræver, ikke som om Ironikeren altid behøver i strængere Forstand at falde som et Offer, men Nidkjærhed i Verdensaandens Tjeneste fortærer ham.

Her have vi altsaa Ironien som den uendelige absolute Negativitet. Den er Negativitet, thi den negerer blot; den er uendelig, thi den negerer ikke dette eller hint Phænomen; den er absolut, thi det, i Kraft af hvilket den negerer, er et Høiere, der dog ikke er. Ironien etablerer Intet; thi det, der skal etableres, ligger bag ved den. Den er et guddommeligt Vanvid, der raser som en Tamerlan og ikke lader Steen paa Steen tilbage. Her have vi altsaa Ironien. Til en vis Grad maa nu ethvert verdenshistorisk Vendepunkt ogsaa have denne Formation, og det kunde vist ikke være uden historisk Interesse at forfølge denne Formation gjennem Verdenshistorien. Uden imidlertid at indlade mig herpaa, skal jeg blot, som Exempler tagne fra den nærmest Reformationen liggende Tid, anføre Cardanus, Campanella, Bruno. Ogsaa Erasmus Rotterodamus var til en vis Grad Ironi. Betydningen af denne Formation troer jeg, at man hidtil ikke tilstrækkelig har paaagtet; og det er saameget desto besynderligere, som Hegel med en saa afgjort Forkjærlighed har behandlet det Negative. Men til det Negative i Systemet svarer Ironien i den historiske Virkelighed. I den historiske Virkelighed er det Negative til, hvilket det aldrig er i Systemet.

Ironien er en Subjectivitetens Bestemmelse. I Ironien er Subjectet negativ frit; thi den Virkelighed, der skal give det Indhold, er der ikke, det er frit fra den Bundethed, i hvilken den givne Virkelighed holder Subjectet, men det er negativ frit og som stadant svævende, fordi der Intet er, der holder det. Men netop denne Frihed, denne Svæven, giver Ironikeren en vis Enthusiasme, idet han ligesom beruser sig i Mulighedernes Uendelighed, idet han, forsaavidt han behøver en Trøst over alt det, der gaaer

Skriftens Ord] Apost. Gjern. 5, 9. De tre italienske Philosopher fra 16. Aarh. Cardanus, Campanella og (Giordano) Bruno omtales i Hegels Vorleungen über die Geschichte der Philosophie, Werke XV (1836) S. 220, S. 224, 5. 224 ff. under Overskriften (S. 219): Eigenthümliche Bestrebungen der Philosophie.

under, kan tage sin Tilflugt til Mulighedens uhyre Reservefond. Denne Enthusiasme hengiver han sig imidlertid ikke til, den begeistrer og nærer blot Tilintetgjørelsens Enthusiasme i ham. -Men da Ironikeren ikke har det Nye i sin Magt, saa kunde man sporge, hvorved han da tilintetgjør det Gamle, og dertil maa man svare: han tilintetgjør den givne Virkelighed ved selve den givne Virkelighed, men dog tillige erindre, at det nye Princip i ham er tilstede κατὰ δύναμιν, som Mulighed<sup>•</sup>). Men idet han tilintetgjør Virkeligheden ved selve Virkeligheden, træder han i Verdens Ironiens Tjeneste. Hegel bemærker i sin Gesch, der Philos. 2 B. Pag. 62: Alle Dialectik läszt das gelten, was gelten soll, als ob es gelte, läszt die innere Zerstörung selbst sich daran entwickeln - allgemeine Ironie der Welt, og heri er Verdens-Ironien meget rigtigt opfattet. Netop fordi enhver enkelt historisk Virkelighed bestandig dog kun er Moment i Ideens Virkeliggjørelse, bærer den i sig selv Spiren til sin Undergang. Dette viser sig isærdeleshed ganske tydeligt ved Jødedommen, hvis Betydning som Gjennemgangsmoment især er paafaldende. Det var saaledes allerede en dyb Ironi over Verden, naar Loven, efterat have forkyndt Buddene, tilføiede Forjættelsen: dersom Du gjør disse, da skal Du blive salig, da det jo netop viste sig, at Menneskene ikke



gik den under. Han lod altsaa Jødedommen bestaae og udviklede paa samme Tid Spiren til dens Undergang i den. I Johannes den Dober træder imidlertid hans Personlighed aldeles i Skygge, i ham seer man ligesom Verdens-Ironien i dens objective Skikkelse, saa at han blot bliver et Redskab i dens Haand. Men for at den ironiske Formation skal være fuldkommen udviklet, fordres der, at Subjectet tillige bliver sig sin Ironi bevidst, føler sig, idet han fordømmer den givne Virkelighed, negativ fri, og nyder denne negative Frihed. For at dette skal kunne skee, maa Subjectiviteten være udviklet, eller rettere, idet Subjectiviteten gjør sig gjeldende, fremtræder Ironien. Subjectiviteten føler sig ligeoverfor den givne Virkelighed, føler sin Kraft, sin Gyldighed og Betydning. Men idet den føler dette, frelser den sig ligesom ud af den Relativitet, hvori den givne Virkelighed vil holde den. Forsaavidt som denne Ironi nu er verdenshistorisk berettiget, saa er Subjectivitetens Frigjørelse foretaget i Ideens Tjeneste, om end det ironiske Subject ikke er sig dette tydelig bevidst. Dette er det Geniale i den berettigede Ironi. Om den uberettigede Ironi gjelder det, at den, som vil frelse sin Sjæl, skal miste den. Men om Ironien er berettiget eller ikke, derom kan kun Historien dømme.

Men fordi Subjectet seer Virkeligheden ironisk, deraf følger ingenlunde, at han i at gjøre denne sin Opfattelse af Virkeligheden gjeldende forholder sig ironisk. Saaledes har der i den nyere Tid været Tale nok om Ironi og om den ironiske Opfattelse af Virkeligheden; men denne Opfattelse har sjeldnere gestaltet sig ironisk. Men jo mere dette skeer, desto sikkrere og uundgaaeligere er ogsaa Virkelighedens Undergang, desto mere Overvægt har det ironiske Subject over den Virkelighed, han vil tilintetgjøre, og desto mere fri er han ogsaa. Her foretager han nu i al Stilhed den samme Operation som Verdens-Ironien. Han lader det Bestaaende bestaae, men for ham har det ingen Gyldighed; imidlertid lader han dog, som om det havde Gyldighed for ham, og under denne Maske fører han det sin visse Undergang imøde. Forsaavidt som det ironiske Subject er verdenshistorisk berettiget, er her en Eenhed af det Geniale og den kunstneriske Besindighed.

Men er Ironien en Subjectivitetens Bestemmelse, saa maa den ogsaa vise sig, første Gang Subjectiviteten fremtræder i Verdenshistorien. Ironien er nemlig Subjectivitetens første og abstracteste Bestemmelse. Dette peger hen paa det historiske Vendepunkt, hvor Subjectiviteten første Gang traadte frem, og herved ere vi komne til Socrates.

XIII.

Hvorledes det nu stod sig med Socrates' Ironi, det er tilstrækkeligen bleven oplyst i den foregaaende Deel af denne Undersogelse. Hele den givne Virkelighed havde for ham tabt sin Gyldighed, hele Substantialitetens Virkelighed var han bleven fremmed for. Det er den ene Side af Ironien; men paa den anden Side, idet han tilintetgjorde Græciteten, brugte han Ironien, hans Adfærd mod den var bestandig ironisk; han var uvidende og vidste Intet, men sogte bestandig Oplysning hos Andre. men idet han saaledes lod det Bestaaende bestaae, gik det under. Denne Taktik vedligeholdt han til det Yderste, hvilket især viste sig, da han var bleven anklaget. Men Nidkjærhed i denne Tjeneste fortærede ham, og tilsidst greb Ironien ham, det svimler for ham, Alt taber sin Realitet. Denne Anskuelse af Socrates, og af Betydningen af hans Standpunkt i Verdenshistorien, forekommer mig saa naturligt at afrunde sig i sig selv, at den vil, saa haaber jeg, skaffe sig Indgang hos en og anden Læser. Da imidlertid Hegel erklærer sig imod at opfatte Socrates' Standpunkt som Ironi. bliver det nodvendigt at tage et Hensyn til de Indvendinger herimod, der findes hist og her i hans Skrifter.

Forinden vil jeg imidlertid, saa godt det staaer til mig, stræbe at belyse en Svaghed, hvoraf hele Hegels Opfattelse af det Begreb Ironi synes at lide. Hegel omtaler altid Ironien paa en meget afvisende Maade, Ironien er en Vederstyggelighed i hans Øine. Samtidig med Hegels Fremtræden falder Schlegels meest glimrende





ronikere, og altid blive de omtalte paa den meest afvisende Maade, a Hegel seer med en uhvre Haan og Fornemhed ned paa disse. om han ofte nok kalder »fornemme Folk.« Men den Omstændigied, at Hegel saaledes forsaae sig paa den Form af Ironi, om laae ham nærmest, har naturligviis skadet hans Opfattelse af Begrebet. Udvikling faaer man ofte ikke – derimod faaer Schlegel dtid Skjend. Hermed skal nu ingenlunde være sagt, at Hegel ikke ar Ret mod Schlegelerne, og at den Schlegel-Schlegelske Ironi kke var en saare betænkelig Afvei; heller ikke skal hermed være agt Andet, end at Hegel vist har stiftet stort Gavn ved den Alvor, wormed han træder op mod enhver Isolation, en Alvor, der gjør, at man kan læse mangen Udvikling med megen Opbyggelse og Styrkelse; men derimod skal dermed være sagt, at Hegel, ved eensidig at vende sig mod den efterfichtiske Ironi, har overseet lroniens Sandhed, og idet han identificerede al Ironi med denne, har gjort Ironien Uret. Saasnart Hegel nævner det Ord lroni, kommer han strax til at tænke paa Schlegel og Tieck, og hans Stiil bærer da øieblikkeligen Præg af en vis Forbittrelse. Hvori det Forkeerte og Ubeføiede i Schlegels Ironi laae, skal paa sit Sted blive oplyst, saavelsom Hegels Fortjeneste i denne Henseende. Vi vende tilbage til hans Betragtningsmaade af Socrates' Ironi.

l det Foregaaende have vi gjort opmærksom paa, at Hegel i at fremstille Socrates' Methode især udhæver to Former, hans loni og hans Gjordemoderkunst. Hans Fremstilling heraf findes Geschichte der Philos. 2 B. Pag. 59-67. Udviklingen af den sotratiske Ironi er imidlertid meget kort, hvorimod Hegel benytter Leiligheden til at ivre mod Ironi, som almindeligt Princip, og tilbier Pag. 62: Friedrich von Schlegel ist es, der diese Gedanken merst aufgebracht, Ast hat es nachgesprochen; og derpaa følge de livorsord, som Hegel i den Anledning pleier at fremsige. Socrates ader, som han var uvidende, og under Skin af at lade sig belære, belærer han Andre. Pag. 60: Dieses ist dann die Seite der berühmten socratischen Ironie. Sie hat bei ihm die subjective Gestalt der Dialectik, sie ist Benehmungsweise im Umgang; die Dialectik ist Gründe der Sache, die Ironie ist besondere Benehmungsweise von Person zu Person. Men da der lidt iforveien bemærkes, at Socrates bruger den samme Ironi, wenn er die Manier der Sophisten zu Schanden machen will, saa møder her strax en

ofornemme Folke] se f. Ex. Vorlesungen über Aesthetik, Werke X <sup>1</sup> S. 90. 22°

Vanskelighed; thi i det ene Tilfælde vil han jo belære, i det andet blot beskjæmme. Hegel gjør nu opmærksom paa, at denne sorratiske Ironi synes at indeholde noget Usandt, men viser derpa Rigtigheden af hans Adfærd. Endelig viser han den egentlige Betydning af den socratiske Ironi, det Store ved den. Dette er. at den leder til at gjøre de abstracte Forestillinger concrete og udviklede. Han tilføier derpaa Pag. 62: Wenn ich sage, ich weisz was Vernunft, was Glaube ist, so sind diesz nur ganz abstracte Vorstellungen; dasz sie nun concret werden, dazu gehört, dasz sie explicirt werden, das vorausgesetzt werde, es sey nicht bekannt, was es eigentlich sey. Diese Explication solcher Vorstellungen bewirkt nun Socrates; und diesz ist das wahrhafte der socratischen Ironie. Men hermed er nu Alt forvirret, Fremstillingen af den socratiske Ironi taber ganske sin historiske Tyngde, og den her citerede Passus er saa moderne, at den neppe erindrer om Socrates. Det var nemlig ingenlunde Socrates' Sag at gjøre det Abstracte concret, og de anførte Exempler ere vistnok temmelig uheldig valgte; thi jeg troer ikke, at Hegel skal kunne anføre Analogier hertil, medmindre han vil tage hele Plato og skyde sig ind under, at Socrates' Navn endnu bestandig bruges i Plato, hvorved han da





Det Exempel, han til Slutning vælger fra det Begreb at vorde, er atter aldeles usocratisk, medmindre han vil i Parmenides finde en socratisk Udvikling. – Forsaavidt han endelig taler om Socrates' tragiske Ironi, saa maa man erindre, at det ikke er Socrates' Ironi, men det er Verdens Ironi med Socrates. Det kan derfor Intet oplyse med Hensyn til Spørgsmaalet om den socratiske Ironi.

I Anmeldelsen af Solgers Skrifter gjør Hegel Pag. 488 atter opmærksom paa Forskjellen mellem den schlegelske Ironi og den socratiske. At der er Forskjel, det har vi alt indrømmet og skal yderligere paavise paa sit Sted, men deraf følger ingenlunde, at Socrates' Standpunkt ikke var Ironi. Han bebreider Fr. Schlegel, at han, med Uforstand paa det Speculative og Tilsidesættelse af dette. har revet den fichtiske Sætning om Jegets constitutive Gyldighed ud af dens metaphysiske Sammenhæng, revet den ud af Tænkningens Gebeet og directe anvendt den paa Virkeligheden zum Verneinen der Lebendigkeit der Vernunft und Wahrheit, und zur Herabsetzung derselben zum Schein im Subject und zum Scheinen für Andere. Han gjør nu opmærksom paa, at man, for at betegne denne Sandhedens Forvanskning til Skin, har tilladt sig at forvanske Navnet paa den uskyldige socratiske Ironi. Naar man nemlig fortrinsviis har sat Ligheden deri, at Socrates altid indlod sig paa sin Undersøgelse med den Forsikkring, at han Intet vidste, for at beskjæmme Sophisterne, saa er Resultatet af denne Adfærd altid noget Negativt, der bliver uden videnskabeligt Resulht. Forsaavidt bliver altsaa den Forsikkring af Socrates, at han latet vidste, given for ramme Alvor, og er altsaa ikke ironisk. leg skal her ikke videre indlade mig paa den Vanskelighed, der fremgaaer af, at Hegel her viser, at Socrates' Underviisning endte uden Resultat, naar man hermed sammenholder, hvad tidligere efter Hegel blev udviklet, at Socrates ved sin ironiske Underviisning gjorde det Abstracte concret, men derimod skal jeg lidt udførligere undersøge, hvorvidt det var Socrates' Alvor med sin Uvidenhed.

At Socrates, idet han sagde, han var uvidende, dog var vidende, da han var vidende om sin Uvidenhed, og at paa den anden Side denne Viden dog ikke var en Viden om Noget, det vil sige, ikke havde noget positivt Indhold, og at forsaavidt hans

Det Exempel osv.] •Und Werden ist doch diese einfache Vorstellung, eine Einheit von Unterschieden, die so ungeheuer unterschieden sind, wie Seyn und Nichts; es ist die Identität von Seyn und Nichts• anf. St. S. 67. Parmenides] Platons Dialog af dette Navn indeholder dialektiske Undersøgelser om det verende og ikke-værende. An meldelsen osv.] Werke XVI, se ovf. S. 320\_

Uvidenhed var ironisk, det har viist sig i det Foregaaende; og da Hegel, som det synes mig, forgjeves har sogt at vindicere han et positivt Indhold, saa troer jeg, at Læseren deri maa give mig Ret. Havde hans Viden været en Viden om Noget, da havde hans Uvidenhed blot været en Conversationsform. Nu er derimed hans Ironi fuldendt i sig selv. Forsaavidt er det altsaa paa eengang Alvor med hans Uvidenhed og dog atter ikke Alvor, og paa denne Spidse maa man fastholde Socrates. Det at man veed, at man er uvidende, er Begyndelsen til at blive vidende, men naar man ikke veed Mere, er det en blot Begyndelse. Denne Viden er det, der holder Socrates ironisk oppe. Naar dernæst Hegel, ved at gjøre opmærksom paa, at det var Socrates' Alvor med hans Uvidenhed, troer at vise, at hans Uvidenhed ikke var Ironi, saa syncs det atter her, at Hegel ikke er constant. Near nemlig Ironien skal opstille en hoieste Sætning, saa gaaer det den som ethvert negativt Standpunkt, saa udsiger den noget Positivt, det er den Alvor med det, den siger. For Ironien er Intet et Bestaaende, den skalter og valter ad libitum med Alt; men naar den vil udsige dette, siger den noget Positivt, hvormed dens Souverainitet forsaavidt er til Ende. Naar derfor Schlegel eller Solger siger: Virkeligheden er blot Skin, blot Tilsvneladelse, blot Forfær-

alvorligt. Dersom Hegel mener, at det ikke var Schlegels Alvor med, at Tilværelsen var et Intet uden Realitet, saa maa der jo have været Noget, der har havt Gyldighed for ham, men saa var hans Ironi jo blot Form. Man kan derfor sige om Ironien, at det er den Alvor med Intet, forsaavidtsom det ikke er den Alvor med Noget. Den opfatter bestandig Intet i Modsætning til Noget, og, for at frigjøre sig for Alvor med Noget, griber den Intet. Men Intet bliver det den heller ikke Alvor med, uden forsaavidt som det ikke er den Alvor med Noget. Saaledes forholder det sig ogsaa med Socrates' Uvidenhed, hans Uvidenhed er det Intet, hvorved han tilintetgjør enhver Viden. Det kan man bedst see af hans Opfattelse af Døden. Han er uvidende om, hvad Døden er, og om hvad der er efter Døden, om der er Noget eller slet Intet, han er altsaa uvidende; men denne Uvidenhed tager han sig ikke videre nær, tvertimod, han føler sig ret egentlig fri i denne Uvidenhed, det er ham altsaa ikke Alvor med denne Uvidenhed, og dog er det jo hans ramme Alvor, at han er uvidende. - Jeg troer derfor, at man vil give mig Ret i, at der ved disse hegelske Betragtninger ikke er opstillet Noget, der forbyder at antage, at Socrates' Standpunkt var Ironi.

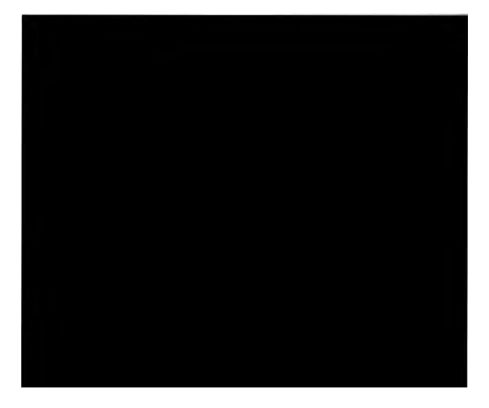
Sammenfatte vi nu, hvad der i den første Deel af denne Afhandling blev udhævet som det Eiendommelige ved Socrates' Standpunkt, at hele det substantielle Liv i Græciteten havde tabt sin Gyldighed for ham, det vil altsaa sige, at den bestaaende Virkelighed var for ham uvirkelig, og det ikke i en eller anden enkelt Retning, men i sin hele Totalitet som såadan; at han i Forhold til denne ugyldige Virkelighed lod det Bestaaende paa Skrømt bestaae og derved bragte det til at gaae under; at han under Alt dette stedse blev lettere og lettere, stedse mere og mere negativ fri; saa see vi jo, at dette Socrates' Standpunkt, ifølge den nu givne Udvikling, var, som den uendelige absolute Negativitet, Ironi. Imidlertid var det ikke Virkeligheden overhovedet, han negerede, men det var den til en vis Tid givne Virkelighed, Substantialitetens, saaledes som den var i Grækenland, og det, hans lroni fordrede, var Subjectivitetens, Idealitetens. Herom har nu Historien dømt, at Socrates var verdenshistorisk berettiget. Han blev et Offer. Dette er nu vistnok en tragisk Skjebne, men dog er Socrates' Død egentlig ikke tragisk; og den græske Stat kommer igrunden bagefter med sin Dødsdom, og har paa den anden Side heller ei stor Opbyggelse af Dødsstraffens Execution, thi Døden

hans Opfattelse af Døden] Platon, Apologien Cap. 17 og 31 ff.



har ingen Realitet for Socrates. For den tragiske Helt har Døden Gyldighed, for ham er Døden i Sandhed den sidste Strid og den sidste Lidelse. Herved kan derfor den Samtid, han vilde tilintegjore, faae Hevnens Vrede tilfredsstillet. Men denne Tilfredsstilletse kunde aabenbart den græske Stat ikke faae ved Socrates' Død; thi Socrates havde ved sin Uvidenhed forhindret al betydningsfuldere Communication med Tanken om Døden. Vel frygter den tragiske Helt ikke Døden, men han vecd den dog som en Smerte, som en tung og besværlig Gang, og forsaavidt har det Gyldighed, naar han dømmes fra Livet, men Socrates veed slet Intet, og forsaavidt er det Ironi over Staten, at den dømmer ham fra Livet, og derved troer at have taget Straf over ham.

Ironien efter Fichte.



finde. Det gik Philosophien ligesom en Mand, der har sine Briller paa og desuagtet leder efter sine Briller, han soger nemlig efter det, der ligger lige for Næsen af ham, men søger det ikke ligefor Næsen, og derfor finder han det aldrig.

Men det for Erfaringen Udvortes, der som et haardt Legeme stødte sammen med den Erfarende, hvorpaa med Sammenstødsfartens Kraft hver gik sin Vei, - das Ding an sich, der bestandig vedblev at friste det erfarende Subject (ligesom en vis Skole i Middelalderen troede, at de synlige Tegn i Nadveren vare tilstede for at friste Troen). - dette Udvortes, denne Ding an sich var det, der udgjorde Svagheden ved Kants System. Ja det blev et Spørgsmaal, om ikke Jeget selv blev en Ding an sich. Dette Spørgsmaal opkastede og besvarede Fichte. Han fjernede Vanskeligheden med dette an sich, ved at lægge det indenfor Tænkningen, han uendeliggjorde Jeget i Jeg-Jeget. Det producerende Jeg er det samme som det producerede Jeg. Jeg-Jeget er den abstracte Identitet. Herved frigjorde han uendeligt Tænkningen. Men denne Tænkningens Uendelighed hos Fichte er ligesom al Fichtes Uendelighed (hans moralske Uendelighed er fortsat Stræben for denne Stræbens egen Skyld; hans æsthetiske Uendelighed er fortsat Produceren for denne Producerens egen Skyld; Guds Uendelighed er fortsat Udvikling for Udviklingens egen Skyld), negativ Uendelighed, en Uendelighed, hvori der ingen Endelighed er, en Uendelighed uden alt Indhold. Idet Fichte saaledes uendeliggjorde Jeget, gjorde han en Idealisme gjeldende, i Forhold til hvilken hele Virkeligheden blegnede, en Akosmisme, i Forhold til hvilken hans Idealisme blev Virkelighed, skjøndt den var Doketisme. Hos Fichte blev Tænkningen uendeliggjort, Subjectiviteten blev den uendelige, absolute Negativitet, den uendelige Spænding og Trang. Derved har Fichte Betydning i Videnskaben. Hans Wissenschaftsehre uendeliggjorde Viden. Men han uendeliggjorde den negativt, Og saaledes fik han istedetfor Sandhed Vished, ikke positiv men negativ Uendelighed i Jegets uendelige Identitet med sig selv; istedetfor positiv Stræben 5: Salighed, fik han negativ Stræben 5: en Skullen. Men netop fordi Fichte havde det Negative, havde hans Standpunkt en uendelig Enthusiasme, en uendelig Elasticitet. Kant mangler den negative Uendelighed, Fichte den positive. Fichte har derfor absolut Fortjeneste af Methoden, ved ham blev Viden-

en vis Skole i Middelalderen] Paschasius Radbertus (831), se Baur, Die christliche Kirche des Mittelalters, 2. Aufl., Leipzig 1869, S. 59. Wissenschaftslehre] Nachgelassene Werke (se S. 347 Anm.) II S. 2 ff. skaben et Hele udaf eet Stykke. Men idet Fichte saaledes i Jeg-Jeget fastholdt den abstracte Identitet, i sit idealistiske Rige Intel vilde have med Virkeligheden at gjøre, havde han erhvervet den absolute Begyndelse, gaaende ud fra hvilken han vilde, hvad der saa ofte har været Gjenstand for Omtale, construere Verden. Jeget blev det Constituerende. Men da Jeget blot var formelt og altsaa negativt opfattet, blev Fichte egentlig staaende ved de uendelig elastiske molimina til en Begyndelse. Han har det Negatives uendelige Trang, dets nisus formativus, men har den som en Vælighed, der dog ikke kan komme af Sted, har den som en guddommelig og absolut Utaalmodighed, som en uendelig Kraft, der dog Intet udretter, fordi der Intet er, hvorpaa den kan anvendes. Det er en Potensation, en Exaltation, der er stærk som en Gud, som kan løfte hele Verden, og dog slet Intet har at løfte paa. Begyndelsespunktet for Philosophiens Problem er hermed bragt til Bevidsthed, det er det Forudsætningsløse, hvormed der skal begyndes, men denne Begyndelses uhyre Energi kommer ikke videre. For at nemlig Tænkningen, Subjectiviteten, skal faae Fylde og Sandhed, maa den lade sig føde, den maa synke ned i det substantielle Livs Dyb, lade sig skjule deri ligesom Menigheden er skjult i Christus; maa lade halvt ængsteligt, halvt sympathetisk, halvt gysende tilbage, halvt hengivende sig - det substantielle Havs Bolger slaae sammen over sig, ligesom i Begeistringens Øieblik



gaaer af de af hans Søn udgivne efterladte Skrifter, at blive Herre og Mester over hin negative Uendelighed, ved at fordybe sig i Bevidsthedens eget Væsen. Dette vedkommer imidlertid ikke denne Undersøgelse, hvorimod jeg her vil faae at gjøre med et af de Standpunkter, der knyttede sig til den tidligere Fichte, det er med den Schlegelske og Tieckske Ironi.

I Fichte var nu Subjectiviteten bleven fri, uendelig, negativ. Men for at komme ud af denne Indholdsløshedens Bevægelse, hvori den rørte sig i uendelig Abstraction, maatte den negeres; for at Tænkningen kunde blive virkelig, maatte den blive concret. Herved fremkommer Spørgsmaalet om den metaphysiske Virkelig-Dette fichtiske Princip, at Subjectiviteten, at Jeget har hed constitutiv Gyldighed, er den ene Almægtige, greb Schlegel og Tieck, og ud heraf opererede de i Verden. Herved blev en dobbelt Vanskelighed. For det Første forvexlede man det empiriske og endelige Jeg med det evige Jeg; for det Andet forvexlede man den metaphysiske Virkelighed med den historiske Virkelighed. Man anvendte saaledes et ufuldbaarent metaphysisk Standpunkt uden Videre paa Virkeligheden. Fichte vilde construere Verden: men det han meente, var en systematisk Construeren. Schlegel og Tieck vilde skaffe en Verden tilveie\*).

Man seer heraf, at denne Ironi ikke var i Verdens-Aandens Tjeneste. Det var ikke et Moment af den givne Virkelighed, der skulde negeres og fortrænges af et nyt Moment; men det var al historisk Virkelighed, den negerede, for at skaffe Plads for en selvskabt Virkelighed. Det var ikke Subjectiviteten, der her skulde frem; thi Subjectiviteten var allerede given i Verdensforholdene, men det var en overspændt Subjectivitet, en Subjectivitetens anden Potens. Man seer deraf tillige, at denne lroni var aldeles uberettiget, samt at Hegels Adfærd imod den er ganske i sin Orden.

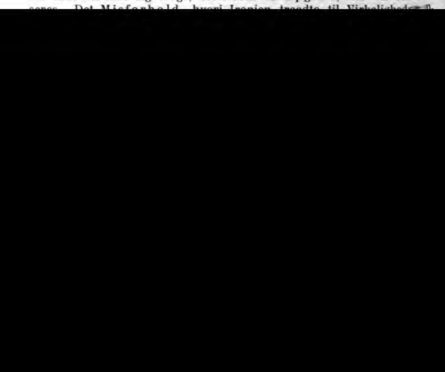
Ironien\*\*) optraadte nu som den, for hvilken Intet var Be-

- <sup>9</sup>) Imidlertid endte denne ironiske Stræben ingenlunde med Tieck og Schlegel, tvertimod har den i det unge Tydskland en talrig Planteskole. Til dette unge Tydskland er der ogsaa i den almindelige Udvikling af dette Standpunkt taget mangt et Hensyn.
- <sup>19</sup>) Jeg benytter i hele denne Fremstilling det Udtryk: Ironien og Ironikeren, jeg kunde ligesaa godt sige: Romantiken og Romantikeren. Begge Udtryk

de af hans Søn osv.] J. G. Fichte, Nachgelassene Werke, herausg. von J. H. Pichte, Bonn 1834-35. Om Fichtes Forhold til Ironien og om hans forundrede Standpunkt se Hegel, Werke XVI S. 487-88.

staaende, som den, der var bleven færdig med Alt, og tillige som den, der havde Magtfuldkommenhed til at gjøre Alt. Lod den Noget bestaae, da vidste den, at den havde Magt til at tilintetgjøre det, og det vidste den i samme Øieblik, som den lod det bestaae. Ponerede den Noget, da vidste den, at den havde Myndighed til at ophæve det, og det vidste den i samme Øieblik, hvori den ponerede det. Den vidste sig overhovedet i Besiddelse af den absolute løsende og bindende Magt. Den var ligesaa meget Herre over Ideen som over Phænomenet, og den tilintetgjorde det Ene ved det Andet. Phænomenet tilintetgjorde den, idet den viste, at det ikke svarede til Ideen; Ideen tilintetgjorde den, idet den viste, at den ikke svarede til Phænomenet. Begge Dele meget rigtigt, da Ideen og Phænomenet kun ere i og med hinanden. Og under Alt dette frelste Ironien sit sorgløse Liv; thi Alt dette var Subjectet Mand for at gjøre; thi hvo er stor som Allah, og hvo kan bestaae for ham?

Men Virkeligheden (den historiske Virkelighed) træder paa en dobbelt Maade i Forhold til Subjectet: deels som en Gav «, der ikke vil lade sig vrage, deels som en Opgave, der vil reali-



**ingenlunde** forsvarligt, at rette sit critiske Angreb mod hele Virke**ligheden**. At Schlegel var critisk, derom behøver jeg vel blot at **crindre**; men at Tieck ogsaa var critisk, deri vil man vist ogsaa give mig Ret, naar man ikke vil nægte mig, at Tieck i sine Drarner har nedlagt sin Polemik mod Verden, og at disse, for at forstaaes, forudsætte et polemisk udviklet Individ, en Omstændighed, **cler ogsaa har** gjort, at de forholdsviis ere blevne mindre populære, end de i Betragtning af deres Genialitet fortjente at være.

Men naar jeg i det Foregaaende sagde, at Virkeligheden deels byder sig som en Gave, saa er dermed udtrykt Individets Forhold til en Fortid. Denne Fortid vil nu have Gyldighed for Individet, vil ikke oversees eller ignoreres. For Ironien derimod blev der egentlig ingen Fortid. Dette kom deraf, at den var sprungen af fra metaphysiske Undersøgelser. Den havde med det evige Jeg forvexlet det timelige Jeg. Men det evige Jeg har ingen Fortid, og altsaa har det timelige det heller ikke. Forsaavidt imidlertid Ironien skal være saa skikkelig at antage en Fortid, rmaa denne Fortid være af den Beskaffenhed, at Ironien kan have sin Frihed over den, drive sit Spil med den. Det var derfor den mythiske Deel af Historien, Sagn og Eventyr, der fortrinsviis fandt Naade for dens Øine. Den egentlige Historie derimod, hvori det sande Individ har sin positive Frihed, fordi det deri eier sine Præmisser, maatte skaffes tilside. Til den Ende bar Ironien sig ad ligesom Hercules, da han kjæmpede med Antæus, der ikke kunde overvindes, saa længe han stod paa Jorden. Hercules loftede, som bekjendt, Antæus fra Jorden og overvandt ham derved. Ligesaa gjorde Ironien med den historiske Virkelighed. I en Haandevending var al Historie bleven til Mythe – Digt – Sagn - Eventyr. Saaledes var Ironien atter fri. Nu gjorde den igjen sit Valg og skaltede og valtede, som den bedst syntes. Især var det Grækenland og Middelalderen, hvori den fandt Velbehag. Imidlertid fortabte den sig ikke i historiske Opfattelser, hvad den vidste var Dichtung und Wahrheit. Snart levede den i Grækenland under den skjønne græske Himmel, fortabt i det græske harmoniske Livs præsentiske Nydelse, levede deri, saa at den havde sin Virkelighed der. Men naar den var træt deraf, skjød den denne vilkaarligt ponerede Virkelighed saa langt fra sig, at den aldeles forsvandt. Græciteten havde ingen Gyldighed for den som et verdenshistorisk Moment, men havde Gyldighed for den og absolut Gyldighed for den, fordi det saa behagede Ironien. Snart forputtede den sig i Middelalderens Urskove, lyttede til Træernes hemmelighedsfulde Hvidsken og byggede Rede i deres



løvrige Toppe, eller skjulte sig i dens mørke Huler, kort sagt, sogte sin Virkelighed i Middelalderen i Omgang med Riddere og Troubadourer, forliebede sig i en adelig Frøken paa den fnysende Hest med en til Jagten afrettet Falk paa den udstrakte Høire. Men havde denne Kjærlighedshistorie tabt sin Gyldighed, da blev Middelalderen fjernt tilbage i det Uendelige, og tabte sig mere og mere i stedse svagere og svagere Omrids paa Bevidsthedens Bagteppe. Middelalderen havde ikke sin Gyldighed for den som et verdenshistorisk Moment, men Gyldighed og absolut Gyldighed, fordi det saa behagede Ironien. Det Samme gjentager sig paa alle theoretiske Gebeter. Momentviis var en eller anden Religion det Absolute for den; men den vidste tillige meget godt, at Grunden hvorfor den var den absolute, var fordi Ironien selv saa vilde det, og hermed Punktum. I næste Øieblik vilde den noget Andet. Den docerede derfor, ligesom der doceres i Nathan den Vise, at alle Religioner ere lige gode, Christendommen maaskee den sletteste, til Afvexling behagede den saa selv at være Christen. l videnskabelig Henseende var det ligesaa. Den dømte og fordomte ethvert videnskabeligt Standpunkt, var altid dømmende, altid paa Dommersædet, derimod undersøgte den ikke.





ist Ingen, der har Begreb om Virkelighedens Betydning, være taknemlig nok til saa hurtigt at komme ud over Hegel, at han glemmer, hvad han skylder ham, hvis han ellers har været inde i nam. Skulde man nu sige, hvad det er, der bemyndiger Ironien til den omtalte Adfærd, saa maatte man vel sige, det er fordi Ironien veed, at Phænomenet er ikke Væsenet. Ideen er concret, og maa derfor blive concret, men denne Ideens Bliven concret er netop den historiske Virkelighed. I denne historiske Virkelighed har nu ethvert enkelt Led sin Gyldighed som Moment. Men denne relative Gyldighed anerkjender Ironien ikke. For den har den historiske Virkelighed snart absolut Gyldighed, snart slet ingen; thi den har jo paataget sig det betydningsfulde Hverv at tilveiebringe Virkeligheden.

351

Men Virkeligheden er ogsaa for Individet en Opgave, der vil realiseres. Her skulde man nu troe, at Ironien ret maatte vise sig fra sin fordeelagtige Side; thi da den var kommen ud over al given Virkelighed, skulde man troe, at den maatte have noget Godt at sætte istedetfor samme. Det er imidlertid ingenlunde Tilfældet; thi som det lykkedes Ironien at overvinde den historiske Virkelighed ved at gjøre den svævende, saaledes er Ironien selv til Gjengjeld bleven svævende. Dens Virkelighed er blot Mulighed. For at nemlig det handlende Individ skal være istand til at øse sin Opgave i at realisere Virkeligheden, maa det føle sig indordnet i en større Sammenhæng, maa føle Ansvarets Alvor, maa 'øle og respectere enhver fornuftig Consequents. Dette er Ironien ri for. Den veed sig i Besiddelse af Magt til, naar det saa synes len, at begynde forfra; ethvert Foregaaende er ikke noget bindende Foregaaende, og ligesom Ironien i theoretisk Henseende i uendelig Frihed nyder sin critiske Glæde, saaledes nyder den i practisk lenseende en lignende guddommelig Frihed, der ingen Baand, ngen Lænker kjender, men tøilesløs og overgiven leger, boltrer ig som en Leviathan i Havet. Fri er Ironien vistnok, fri for irkelighedens Sorger, men ogsaa fri for dens Glæder, fri for dens elsignelse; thi da den intet Høiere har end sig selv, kan den ngen Velsignelse modtage; thi det er bestandig den Mindre, der elsignes af den Større. Denne Frihed er det, at Ironien attraaer. )en vaager derfor over sig selv, og frygter Intet mere, end at et ller andet Indtryk skal overvælde den; thi naar man er saaledes ri, da først lever man poetisk, og det var som bekjendt Ironiens tore Fordring, at man skulde leve poetisk. Men ved at leve

Leviathan osv.] Psalm. 104, 26.

poetisk forstod Ironien noget Andet og Merc, end hvad ethvert fornuftigt Menneske, der har nogen Agtelse for et Menneskes Værd. nogen Sands for det Oprindelige, der er i et Menneske, ved dette Udtryk tænker paa. Den forstod derved ikke den kunstneriske Alvor, der kommer det Guddommelige i Mennesket tilhjelp, der taus og stille lytter til det Eiendommeliges Stemme i Individualiteten, aflurer det dets Bevægelser, for nu ret at lade dette komme til Raadighed i Individet, og lade hele Individualiteten harmonisk udvikle sig til en plastisk, i sig selv afrundet Skikkelse. Den forstod derved ikke, hvad den fromme Christen tænker paa, naar han bliver sig bevidst. at Livet er en Opdragelse, en Dannelse, der dog vel at mærke ikke skal gjøre ham til noget ganske Andet, (thi den Christnes Gud er ikke i Besiddelse af den uendelige negative Almagt som Muhamedanerens, for hvem et Menneske saa stori som et Bjerg, en Flue saa stor som en Elephant er ligesaa mulig. som et Bjerg saa lille som et Menneske, og en Elephant saa lille som en Flue, da Alt ligesaa godt kan være ganske anderledes end det er), men netop skal udvikle de Spirer, Gud selv har nedlagt i Mennesket, da den Christne veed sig som dea, der har Realitet for Gud. Her kommer den Christne ogsaa Gud tilhjelp, bliver ligesom hans Medarbeider i at fuldføre den gode Gjerning, Gud selv har begyndt. Den nedlagde derved ikke blot en Protest mod al den Usselhed, der ikke er andet end et jammerligt Product af sin Omgivelse, mod alle de Dusinmennesker, som Verden destoværre er riig nok paa, men den vilde noget Mere. Eet er nemlig at digte sig selv, et Andet at lade sig digte. Den Christne lader sig digte, og i denne Henseende lever en enfoldig Christen langt mere poetisk, end mangt et meget begavet Hoved. Men ogsaa den, der i græsk Forstand digter sig selv, anerkiender, at der er sat



maa Ironikeren intet an sich have. Saaledes synker Ironien selv ind under det, den meest bekjæmper; thi en Ironiker faaer en vis Lighed med et aldeles Prosa-Menneske, kun at Ironikeren har den negative Frihed, hvorved han staaer digterisk skabende over sig selv. Derfor bliver Ironikeren som oftest til Intet; thi for Mennesket gjelder, hvad der ikke gjelder for Gud, at af Intet bliver Intet. Men Ironikeren bevarer bestandig sin digteriske Frihed, og naar han mærker, at han bliver til Intet, saa digter han det med; og det hører som bekjendt med til de poetiske Stillinger og Ansættelser i Livet, som Ironien gjorde gjeldende, ja det er den fornemste af dem Alle, den at blive til slet Intet. En Taugenichts er derfor i den romantiske Skoles Poesi altid den meest poetiske Person, og hvad de Christne, især i bevægede Tider, saa ofte tale om, at blive en Daare i Verden, det realiserede Ironikeren pa sin Viis, kun at han ikke føler Noget til Martyriet, thi for ham er det den høieste poetiske Nydelse. Men den uendelige digteriske Frihed, der allerede er antydet derved, at det at blive til slet Intet er taget med, yttrer sig ogsaa paa en mere positiv Maade, thi det ironiske Individ har som oftest i Mulighedens Form gjennemløbet en Mangfoldighed af Bestemmelser, levet sig digerisk i dem, førend det ender ved Intet. I Ironien er Sjælen, igesom efter Pythagoras' Lære i Verden, altid paa Vandring, kun it den ikke behøver saa lang Tid. Men staaer den end tilbage i lid, saa har den maaskee Fortrinet i Bestemmelsernes Mangfoldigved, og der er vist mangen Ironiker, der, før han fandt Hvile i ntet, har gjennemgaaet langt mærkværdigere fata end den Hane, ler forekommer hos Lucian, og som først havde været Pythagoras elv, derpaa Aspasia, den tvetydige Skjønhed i Milet, derpaa Cyniteren Krates, derpaa en Konge, en Tigger, en Satrap, en Hest, en Allike, en Frø, og tusind andre Ting, som vilde være for vidtløftigt it fortælle, endelig en Hane, og det mere end eengang, fordi den andt meest Behag deri. For Ironikeren er Alting muligt. Vor Gud er i Himlen, han gjør Alt hvad ham behager; Ironikeren er paa Jorden, han gjør Alt hvad ham lyster. Imidlertid kan man ke fortænke Ironikeren i, at det er saa vanskeligt for ham at blive til Noget; thi naar man har en saadan uhyre Mulighed for ig, er det ikke let at vælge. Til Afvexling finder Ironikeren det

XIII.

En Taugenichts] der tænkes paa I. v. Eichendorffs Fortælling Aus dem eben eines Taugenichts. en Daare i Verden] sml. Paulus, 1. Korinth. 18. Pythagoras' Lære] Pythagoreerne antog en Sjælevandring. *fata* iskikkelser. Lucian] »Drømmen eller Hanen« (19–20). Vor Gud er i imlen osv.] Psalm. 115, 3.



rigtigt, at lade Skjebnen og Tilfældet afgjøre. Han tæller derfor ligesom Børnene paa Fingrene: Edelmann, Bettelmann o. s. v. Men da dog alle slige Bestemmelser blot have Mulighedens Gyldighed for ham, saa kan han næsten ligesaa hurtigt som Børnene gjennemløbe den hele Scala. Det der imidlertid koster Ironikeren Tid, er den Omhu han anvender paa at costumere sig rigtigt, i Forhold til den poetiske Person, han selv har digtet sig at være. I denne Henseende har Ironikeren Kundskab og altsaa et betydeligt Parti Maskeradedragter til behageligt Udvalg. Snart gaaer han med en romersk Patriciers stolte Mine, indsvøbt i en bebræmmet Toga, eller han sidder med romersk imponerende Alvor paa en sella curulis; snart skjuler han sig i en bodfærdig Pillegrims ydmyge Dragt; snart sidder han med Benene overkors soni en tyrkisk Pascha i sit Harem; snart flakker han omkring let og fri lig en Fugl, som en kjælen Citharspiller. Det er dette, Ironikeren mener, naar han siger, at man skal leve poetisk, det er dette, han opnaaer ved at digte sig selv.

lodar sid dido ban ban adoos an bostamt dind Commanhadt

Men vi vende tilbage til den tidligere Bemærkning, Eet er at lade sig digte, et Andet at digte sig selv. Den der nemlig



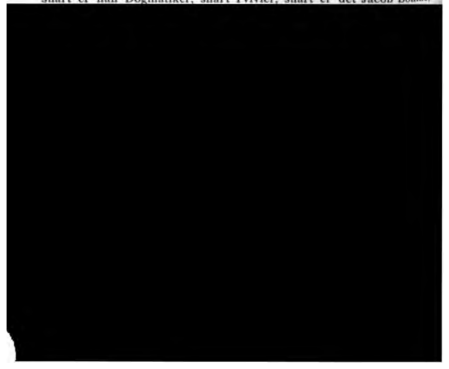
Virkelighed er den adæqvate. Herved seer man nu ogsaa, edes det hænger sammen med, at Ironikeren sætter sig ud Moral og Sædelighed, noget selv Solger ivrer imod, idet han gjør opmærksom paa, at det ikke er det, han mener ved

Egentlig kan man ikke sige, at Ironikeren sætter sig ud Moral og Sædelighed, men han lever altfor abstract, altfor physisk og æsthetisk til at komme til det Moralske og det liges Concretion. For ham er Livet et Drama, og det, der æftiger ham, er dette Dramas sindrige Forvikling. Han selv lskuer, endog naar han selv er den Handlende. Han uender derfor sit Jeg, forflygtiger det metaphysisk og æsthetisk, og ns det stundom snerper sig saa egoistisk og snevert sammen muligt, flagrer det til andre Tider saa løst og dissolut, at Verden kan rummes deri. Han begeistres af opoffrende Dyd, m en Tilskuer begeistres deraf i et Theater; han er en g Criticus, der godt veed, hvor denne Dyd bliver fad og Han angrer selv, men han angrer æsthetisk ikke moralsk. er i Angerens Øieblik æsthetisk ude over sin Anger, prøver, len er poetisk rigtig, om den kunde passe som en Replik i etisk Persons Mund.

det nu Ironikeren saaledes, med den størst mulige poetiske ts, digter sig selv og sin Omverden, idet han saaledes lever s hypothetisk og conjunctivisk, taber hans Liv al Contilighed. Herved synker han aldeles ind under Stemning. Liv er lutter Stemninger. Nu er det vistnok, at det at Stemning kan være noget saare Sandt, og at intet jordisk er saa absolut, at det ikke skulde kjende den Modsætning, gger heri. Men i et sundt Liv er Stemningen dog blot en sation af det Liv, der ellers rører og bevæger sig i En. En ig Christen veed saaledes meget vel, at der er Øieblikke, han er mere dybt og levende grebet af det christelige Liv ædvanligt; men derfor bliver han ikke en Hedning, naar ingen er forbi. Jo sundere og alvorligere han lever, desto vil han ogsaa blive Herre over Stemningen, det vil sige, mere vil han ydmyge sig under den og derved frelse sin Men da der i Ironikeren ingen Continuerlighed er, saa afle meest modsatte Stemninger hinanden. Snart er han en snart et Sandskorn. Hans Stemninger er ligesaa tilfældige Bramas Incarnationer. Og Ironikeren, som troer sig fri,

olger ivrer imod) Nachgelassene Schriften II S. 514 (se nedenfor S. m.).

falder derved ind under Verdens-Ironiens rædsomme Lov og træller i den frygteligste Trældom. Men Ironikeren er en Digter, og deraf kommer det, at, uagtet han er en Bold for Verdens-Ironiens Lune, det dog ikke altid seer saaledes ud. Han digter Alt, digter Stemninger med. For ret at være fri, maa han have Stemningen i sin Magt, derfor maa den ene Stemning øieblikkelig afløses af den anden. Forsaavidt det nu stundom hænder, at Stemningerne saa fortvivlet afløse hinanden, at han dog mærker, at det ikke gaaer ganske rigtigt til, saa digter han. Han digter, at det er ham selv, der fremkalder Stemningen, han digter, indtil han bliver saa aandelig værkbruden, at han lader være at digte. Stemningen selv har derfor ingen Realitet for Ironikeren, og han giver kun sjelden sin Stemning Luft uden under Modsætningens Form. Hans Sorg skjuler sig i Spøgs fornemme Incognito, hans Glæde er indhyllet i Klageskrig. Snart er han paa Veien til Klostret, underveis besøger han Venus-Bjerget, snart til Venus-Bjerget, underveis beder han i et Kloster. Ironiens videnskabelige Stræben gaaer ogsaa op i Stemning. Det er det, som Hegel især dadler hos Tieck, og som ogsaa fremgaaer af hans Brevvexling med Solger: snart er han ganske paa det Rene, snart søger han, snart er han Dogmatiker, snart Tvivler, snart er det Jacob Böhme,



logen nægte. Vil man have et storartet Billede af en saadan lroniker, der netop ved sin Dobbelthed i Existents manglede Existents, da vil jeg erindre om Asa-Loke.

Vi see her, hvorledes Ironien forbliver aldeles negativ, idet den i theoretisk Henseende etablerer et Misforhold mellem Idee og Virkelighed, og Virkelighed og Idee; i practisk Henseende mellem Mulighed og Virkelighed, og Virkelighed og Mulighed. - For yderligere at paavise dette i Ironiens historiske Fremtræden, skal jeg lidt nærmere gjennemgaae de vigtigste Repræsentanter for den.

# Friedrich Schlegel.

Af Friedrich Schlegel skal den noksom bekjendte Roman Lucinde\*), der blev det unge Tydsklands Evangelium, Systemet for dets Rehabilitation des Fleisches, der var Hegel en Vederstyggelighed, her blive Gjenstand for Omtale. Denne Omtale er imidlertid ikke uden Vanskeligheder; thi da, som bekjendt, Lucinde er en meget slibrig Bog, saa løber jeg let Fare for, idet jeg drager Et og Andet af den frem til nærmere Betragtning, at gjøre det umuligt selv for den reneste Læser, aldeles ubeskadiget at slippe derfra. Jeg skal imidlertid være saa forsigtig og skaansom som mulig.

For ikke at gjøre Schlegel Uret, maa man erindre de mange Forkeertheder, der have indsneget sig i saa mangfoldige Livsforhold og navnlig været utrættelige i at gjøre Kjærligheden saa tam, saa vel afrettet, saa slæbende, saa dorsk, saa nyttig og brugbar som noget andet Huusdyr, kort sagt, saa uerotisk som muligt. Forsaavidt maatte man være Schlegel meget forbunden, om det skulde lykkes ham at finde en Udvei, men desto værre er det af ham opdagede Clima, under hvilket Kjærligheden først ret kan trives. ikke et i Forhold til vort nordligere noget sydligere, men et ideelt Clima, der intetsteds har hjemme. Det er derfor ikke blot den huuslige Kjærligheds tamme Gjæs og Ænder, der slaae med Vingerne og opløfte et forfærdeligt Skrig, naar de høre Kjærlighedens vilde Fugl suse hen over deres Hoveder; men det

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Lucinde. Ein Roman von Fr. v. Schlegel. Zweite unveränderte Ausgabe. Siuttgart 1835.

Lucinde. Ein Roman osv.] den anførte Udgave findes ikke paa vore Bibliotheker. Citaternes Ordlyd er verificeret efter Originaludgaven (Berlin 1799), <sup>10</sup>m er anført i Anmærkningerne.



er ethvert dybere poetisk Menneske, hvis Længsler ere stærkere. end at de kan bindes med romantiske Spindelvæve, hvis Fordringer til Livet ere mægtigere, end at de kan tilfredsstilles ved at skrive en Roman, der her netop paa Poesiens Vegne maa nedlægge sin Protest, maa soge at vise, at det ikke er en Udvei, Fr. Schlegel fandt, men en Afvei, han forvildede sig paa, maa søge at vise, at det at leve er noget Andet, end det at drømme. See vi nu nærmere efter, hvad det er, Schlegel ved sin Ironi har bekjæmpet, sa vil vel Ingen nægte, at der baade var og er Meget i det ægteskabelige Forholds Indgang, Fremgang og Udgang, der fortjener en saadan Correction, og som gjør det naturligt for Subjectet. at han befrier sig derfra. Der er en saare indskrænket Alvorlighed, en Hensigtsmæssighed, en ussel Teleologi, hvilken mange Mennesker dyrke som en Afgud, der kræver enhver uendelig Stræben som sit retmæssige Offer. Kjærligheden er saaledes Intet i og ved sig selv, men er først Noget ved den Hensigt, hvorved den indordnes i den Smaalighed, der gjør Furore paa Familiernes Privattheater. Absichten haben, nach Absichten handeln, und Absichten mit Absichten zu neuer Absicht künstlich verweben; diese Unart ist so tief in die närrische Natur des gottähnlichen Men-



ielsen, før den lyser Velsignelsen. Der er en christelig Anskuelse, ler underlægger Alt under Synd, der ingen Undtagelse kjender, ntet skaaner, ikke Barnet i Moders Liv, ikke den skjønneste blandt lvinder. Der er en Alvor i denne Anskuelse, for høi til at fattes if det prosaiske Hverdagslivs travle Arbeidere, for stræng til at ade sig spotte af ægteskabelige Improvisatorer. - Saa ere de da orbi de Tider, da Menneskene levede saa lykkelige uden Sorger »g Bekymringer, saa uskyldige, da Alt var saa menneskeligt, da Juderne selv gave Tonen an, stundom nedlagde deres himmelske værdighed for at tilsnige sig jordiske Qvinders Kjærlighed; da den, ler sagte og hemmelighedsfuldt listede sig til et Stevnemøde, kunde frygte for eller smigre sig med at see en Gud blandt sine Medbeilere; de Tider, da Himlen hvælvede sig høi og skjøn som et venligt Vidne over lykkelig Kjærlighed, eller stille og alvorlig skjulte den i Nattens høitidelige Ro; da Alt kun levede for Kjærlighed, og Alt atter kun var en Mythe om Kjærlighed for de lykkeligt Elskende. Her ligger Vanskeligheden, og det er fra dette Synspunkt, man maa bedømme Schlegels og hele den yngre og ældre Romantiks Bestræbelser. Hine Tider ere forbi, og dog stunder Romantikens Længsel tilbage til dem, derhen foretager den ikke peregrinationes sacras men profanas. Hvis det nu var muligt at reconstruere en forsvunden Tid, saa maatte man dog reconstruere den i al sin Reenhed, og saaledes Græciteten i al sin Naivitet. Men det gjør Romantiken ikke. Egentlig er det ikke Græciteten, den reconstruerer, men en ubekjendt Verdensdeel, den opdager. Og ikke blot dette, men dens Nydelse er i høi Grad raffineret; thi den vil ikke blot nyde naivt, men den vil i Nydelsen blive sig Tilintetgjørelsen af den givne Sædelighed bevidst; det er ligesom Pointet i dens Nydelse, at den smiler ad den Sædelighed, under hvilken Andre, som den mener, sukke, og heri ligger den toniske Vilkaarligheds frie Spil. Christendommen har ved Aanden at Splid mellem Kjødet og Aanden\*), og enten maa Aanden negere Kjødet, eller Kjødet negere Aanden. Dette Sidste vil Romantiken

<sup>9</sup> Derved vil Christendommen ingenlunde tilintetgjøre Sandseligheden, thi den lærer, at det først er i Opstandelsen, at der hverken skal tages til Egte ei heller bortgiftes; men den erindrer tillige om him Mand, der ikke havde Tid til at komme til det store Bryllup, fordi han selv skulde holde Bryllup.

Pregrinationes sacras hellige Rejser (Pilegrimsfærd). profanas verdslige, Predne. den lærer] Lucas 20, 35. den erindrer] Lucas 14, 20.

og er deri forskjellig fra Græciteten, at den i Kjødets Nydelse tillige nyder Aandens Negation. Herved mener den nu at leve poetisk, men jeg haaber, at det skal vise sig, at den netop gaær Glip af det Poetiske, thi forst gjennem Resignation fremgaær den sande indre Uendelighed, og forst denne indre Uendelighed er i Sandhed uendelig og i Sandhed poetisk.

Schlegels Lucinde vil suspendere al Sædelighed, eller som Erdmann ikke uheldig udtrykker sig: Alle sittliche Bestimmungen sind nur Spiel, es ist willkührlich für den Liebenden, ob die Ehe Monogamie, ob Ehe en quatre ist u. s. f.\*). Dersom det nu lod sig tænke, at hele Lucinde blot var en Caprice, en Vilkaarlighedens Luneglut, der gestikulerede ligesom den lille Vilhelmine med Benene. uden at bekymre sig om sin Kjole eller om Verdens Dom; dersom den blot var en overgiven Kaadhed, der fandt sin Glæde i at sætte Alt paa Hovedet, at vende op og ned paa Alt; dersom den blot var en vittig Ironi over al den Sædelighed, der er identisk med Skik og Brug: hvo vilde da være saa latterlig, ikke at ville lee deraf, hvo vilde da være en saadan Tverdriver, at han ikke skulde gotte sig kosteligt derover? Dette er imidlertid ingenlunde Tilfældet, tvertimod har Lucinde en høist doctrinær Charakteer, og en vis tungsindig Alvorlighed, der gaaer gjennem den synes at komme af, at dens Helt saa silde er kommen til denne herlige Sandheds Erkjendelse, og at en Deel af hans Liv saaledes er gaaet ubenyttet hen. Den Frækhed,« denne Roman saa ofte





saadan udfandt, at Reformationen var det andet Syndefald, hvilket tilstrækkeligt tyder paa, at det har været hans Alvor med Lucinde.

Det altsaa, som Lucinde vil, er at ophæve al Sædelighed, ikke blot i Betydning af Skik og Brug, men al den Sædelighed, der er Aandens Gyldighed, Aandens Herredømme over Kjødet. Det vil derfor ogsaa vise sig, at den aldeles svarer til det, som vi i det Foregaaende har betegnet som den for Ironien særegne Stræben, at hæve al Virkelighed og sætte en Virkelighed istedet derfor, der ingen Virkelighed er; hvorfor det ogsaa er ganske i sin Orden, at den Pige eller rettere Kone, i hvis Arme Julius finder Hvile, at Lucinde »ogsaa var En af dem, der havde et afgjort Hang til det Romantiske, og som ikke leve i den almindelige Verden, men i en selvskabt og selvtænkt (Pag. 96),< En af dem altsaa, der egentlig ingen anden Virkelighed har end den sandselige Virkelighed, samt at det er en af Julius' store Opgaver at forestille sig en evig Omfavnelse, formodentlig som den eneste sande Virkelighed.

Betragte vi nu Lucinde som en saadan Kjærlighedens Katechismus, saa fordrer den af sine Disciple »was Diderot die Empfindung des Fleisches nennt, « »eine seltene Gabe, « og forpligter sig til at udvikle denne til hiin høiere Vellystens Kunstsands (Pag. 29 og 30), og Julius optræder som Præst ved denne Gudsdyrkelse vikke uden Salvelse,« som den, »zu wem der Witz selbst durch eine Stimme vom geöffneten Himmel herab sprach: Du bist mein lieber Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe« (Pag. 35); som den, der tilraaber sig selv og Andre: »Weihe dich selbst ein und verkundige es, dasz die Natur allein ehrwürdig und die Gesundheit allein liebenswürdig ist (Pag. 27). Det, den vil, er den nøgne Sandselighed, hvori Aanden er et negeret Moment; det, den modsætter sig, er den Aandelighed, i hvilken Sandseligheden er et indoptaget Moment. Det er forsaavidt urigtigt, at den fremstiller den lille toaarige Vilhelmine, »die geistreichste Person ihrer Zeit oder ihres Alters (Pag. 15), som sit Ideal, thi i hendes Sandselighed negeres Aanden ikke, da Aanden endnu ikke er tilstede. Den vil overhovedet Nøgenhed og hader derfor den nordiske Rulde; den vil spotte over den Bornerthed, der ikke kan taale Nøgenhed. Om det nu er en Bornerthed, eller om Klædedragtens <sup>Slør</sup> ikke er et skjønt Billede paa, hvorledes al Sandselighed bør

Pag. 96] S. 191-92. en af Julius' store Opgaver] S. 79. Pag. 29 og 30] S. 60-61. Pag. 35] S. 71 (zu wem] zu dem). Pag. 27] S. 57. Pag. 15] S. 32.



være; thi naar Sandseligheden er aandelig behersket, er den heler ikke nøgen — derom skal jeg ikke videre indlade mig, men blot erindre om, at man tilgiver endnu Archimedes, at han løb splitternøgen gjennem Syracus' Gader, og det visselig ikke paa Grund af det sydlige milde Klima, men fordi hans aandelige Glæde, hans εύρηχα, εύρηχα var en tilstrækkelig Paaklædning.

Den Confusion og Uorden i alt det Bestaaende, som Lucinde vil tilveiebringe, søger den selv at anskueliggjøre ved den faldkomneste Forvirring i Anlæget. Julius fortæller derfor strat i Begyndelsen, at med de øvrige Fornuftens og Sædelighedens Regler har han ogsaa opgivet Tidsregningen (Pag. 3), og Pag. 5 siger han Für mich und für diese Schrift, für meine Liebe zu ihr und für ihre Bildung in sich, ist aber kein Zweck zweckmässiger, als der. dasz ich gleich Anfangs das was wir Ordnung nennen vernicht. weit von ihr entferne und mir das Recht einer reizenden Verwirrung deutlich zueigne und durch die That behaupte. Herved vil han nu opnaae det sande Poetiske, og idet han giver Afkald pas al Forstand og lader Phantasien ene raade<sup>\*</sup>), kan det vel lykkes ham og Læseren ogsaa, hvis han vil gjøre ligesaa, for Indbildningskraften at fastholde dette Mellembverandre i et eneste evit



træder op med en umiddelbar Myndighed, der viser, at han er Herre og Fyrste, en Myndighed, som Ord ikke kan beskrive, men et Par absolut bydende Buestrøg af Mozart kan give en Forestilling om; der ikke forfører, men af hvem Alle vil forføres, og hvis deres Uskyldighed gaves dem tilbage, blot ønske endnu engang at forføres; en Dæmon, som ingen Fortid, ingen Udviklingshistorie har, men strax som Minerva træder fuld rustet frem), men en i Reflexion hildet Personlighed, der først successivt udvikler sig. I >Lehrjahre der Männlichkeit« lære vi denne hans Historie nærmere at kjende. Pharao zu spielen mit dem Anscheine der heftigsten Leidenschaft und doch zerstreut und abwesend zu seyn; in einem Augenblick von Hitze alles zu wagen und, sobald es verloren war, sich gleichgültig wegzuwenden: das war nur eine von den schlimmen Gewohnheiten, unter denen Julius seine wilde Jugend verstürmte (Pag. 59). Forfatteren mener ved dette enc Træk tilstrækkeligen at have skildret Julius' Liv. Heri ere vi ganske enige. Julius er et ungt Menneske, der inderlig sonderrevet i sig selv, netop ved denne Sønderrevethed har faaet en levende Forestilling om hiin Troldmands Kunst, der i nogle faa Øieblikke var istand til at gjøre et Menneske mange, mange Aar ældre; et ungt Menneske, der ved denne Sønderrevethed er i tilsyneladende Besiddelse af en uhyre Kraftfylde, saa sandt som Fortvivlelsens Begeistring giver athletiske Kræfter; et ungt Menneske, der allerede forlængst har begyndt den store Finale, men endnu med en vis Anstand og Ynde, med en aandelig Lethed i Verden svinger Pokalen, og samler hele sin Kraft i et eneste Aandedrag, for ved en brillant Bortgang at kaste et forherligende Lys over et Liv, der ingen Værd har havt og intet Savn vil efterlade; et ungt Menneske, der længe har været fortrolig med Tanken om et Selvmord, men hvis Sjæls Storme ikke unde ham Tid at fatte Beslutningen. Kjærlighed maa nu være det, der skal frelse ham. Efter at have været nærved at forføre en ung uskyldig Pige (et Eventyr, der imidlertid slet ingen videre Betydning har for ham; thi hun var aabenbar for uskyldig til at kunne tilfredsstille hans Videbegjærlighed), finder han i Lisette den Læremester, han behøver, en Lærerinde, der alt længe har været indviet i Kjærlighedens natlige Mysterier, hvis offentlige Underviisning Julius <sup>forg</sup>jæves gjør Forsøg paa at indskrænke til en privat Underviisning for sig alene.

Pag. 59] S. 119-20. den store Finale osv.] der tænkes paa Slutningen af Mozarts Don Juan. et Eventyr; S. 129 ff.



Billedet af Lisette er maaskee Noget af det meest udførte i den hele Roman, og Forfatteren har behandlet det med en synlig Forkjærlighed og anvendt Alt forat kaste et poetisk Lys derover. Som Barn havde hun været mere tungsindig end letsindig, men allerede dengang dæmonisk begeistret af Sandselighed (Pag. 78). Senere havde hun været Skuespillerinde, men kun for en kort Tid, og gjorde sig altid lystig over sin Udygtighed og over den Kjedsommelighed, hun havde udstaaet. Endelig havde hun ganske offret sig til Sandselighedens Tjeneste. Næst Uafhængighed elskede hun Penge umaadeligt, som hun dog vidste at anvende med Smag. Sine Gunstbeviisninger lod hun sig snart betale med Pengesummer, snart ved Tilfredsstillelse af sin lunefulde Forkjærlighed for en Enkelt. Hendes Boudoir var simpelt og uden alle sædvanlige Meubler, kun paa alle Sider store og kostbare Speile, og imellem disse yppige Malerier af Corregio og Titian. Istedetfor Stole ægte orientalske Tæpper og nogle Grupper af Marmor i halv Legemsstørrelse. Her sad hun ofte paa tyrkisk Viis hele Dage, alene. Hænderne ørkesløst i Skjødet, thi hun afskyede alle qvindelige Arbeider. Hun forfriskede sig kun fra Tid til anden vellugtende Sager og lod sig derunder forelæse Historier. med



ir mere poetisk at være en Træl for sit Lune end en Slave af enge. Der sidder hun altsaa i dette yppige Værelse, og tabt for g selv er den udvortes Bevidsthed, de store Speile ved fra lle Kanter at reflectere hendes Billede tilveiebringe, den eneste evidsthed hun har beholdt tilbage. Hun pleiede derfor ogsaa, aar hun talte om sig selv, at kalde sig Lisette, og sagde ofte, at aar hun kunde skrive, vilde hun skrive sin Historie, som om et var en Anden, hun talte overhovedet helst om sig selv i redie Person. Det var imidlertid ingenlunde, fordi hendes Berifter paa Jorden vare saa verdenshistoriske som en Cæsars, saa t hendes Liv ikke tilhørte hende selv men tilhørte Verden, men et var fordi dette vita ante acta var for tungt til, at hun kunde ære dets Vægt. At besinde sig derpaa, at lade dets truende Skikelser holde Dom over hende, det vilde jo være for alvorligt, at det kunde være poetisk. Men at lade dette usle Liv forflygge sig i ubestemte Omrids, at stirre derpaa som paa Noget ende selv uvedkommende, det vilde hun. Hun vilde sørge ver denne ulykkelige, fortabte Pige, hun vilde maaskee offre ende en Taare, men at denne Pige var hende selv, det vilde hun lemme. Det er svagt at ville glemme, men i denne Bestræbelse an der dog stundom røre sig en Energi, der tyder paa noget ledre, men paa den Maade at ville poetisk gjenleve sig selv, saa ngeren ingen Braad kan faac, fordi det jo er en Uvedkommende, ler er Tale om, og Nydelsen dog kan blive forhøiet ved det hemnelige Medvideri, det er en rædsom blødagtig Feighed. Og dog r det denne Hensynken i en æsthetisk Bedøvelse\*), der i

<sup>\*)</sup> Dette doceres i Særdeleshed i en Idyl over Lediggang, hvor den høieste Fuldkommenhed sættes i den rene og ægte Passivitet. Je schöner das Klima ist, je passiver ist man. Nur Italiener wissen zu gehen, und nur die im Orient verstehen zu liegen; wo hat sich aber der Geist zarter und süszer gebildet als in Indien? Und unter allen Himmelsstrichen ist es das Recht des Müsziggangs, was Vornehme und Gemeine unterscheidet, und das eigentliche Princip des Adels (Pag. 42)...»Det høieste og fuldkomneste Liv er intet andet end reen Vegeteren;« Plantelivet er overhovedet det Ideal, hvorül der stræbes, Julius skriver derfor til Lucinde: Wir belde werden noch einst in Einem Geiste anschauen, dasz wir Blüthen Einer Pflanze oder Blätter Einer Blume sind, und mit Lächeln werden wir dann wissen, dasz was wir jetzt nur Hoffnung nennen, eigentlich Erinnerung war (Pag. 11). Længselen

Cæsars] han omtaler i sine Skrifter sig selv i tredie Person. vita ante <sup>Icta</sup> tidligere Liv. Idyl; S. 77 ff. Pag. 42] S. 86. Det høieste og <sup>ISV.]</sup> S. 87. Pag. 11] S. 25.

366

hele Lucinde egentlig træder frem som en Betegnelse af, hvad det er at leve poetisk, og som, idet den dysser det dybere Jeg i en somnambul Tilstand, giver det vilkaarlige Jeg frit Raaderum i ironisk Selvbehagelighed.

Dette skal her blive Gjenstand for lidt nærmere Undersøgelse. Man har tidt nok søgt at vise, at den Sort Bøger, hvortil Lucinde horer, ere umoralske, man har tidt nok raabt Ak og Vee over dem: saa længe man imidlertid har tilladt baade Forfatteren aabenlyst at paastaae, og Læseren i Stilhed at troe, at de vare poetiske, saa længe er der ikke Stort vundet, og det saameget mindre, som Mennesket har ligesaa stor Fordring paa det Poetiske, som det Moralske har Fordring paa ham. Det være derfor sagt, som det skal vorde beviist, at de ikke blot ere umoralske, men ogsaa u poetiske, fordi de ere irreligiøse; det være først og sidst sagt, at ethvert Menneske kan leve poetisk, der i Sandhed vil det. Sporge vi nemlig, hvad Poesie er, da kunne vi med en ganske almindelig Betegnelse sige, at den er Seier over Verden; det er gjennem en Negation af den ufuldkomne Virkelighed, at Poesien aabner en høiere Virkelighed, udvider og forklarer det Ufuldkomne





Virkeligheden, end i en Forbliven i den. At leve poetisk er altsaa at leve uendeligt. Men Uendelighed kan enten være en udvortes Uendelighed, eller en indvortes Uendelighed. Den, der poetisk uendeligt vil nyde, har ogsaa en Uendelighed for sig, men det er en udvortes Uendelighed. I det jeg nemlig nyder, er jeg bestandig uden for mig selv i det Andet. Men en saadan Uendelighed maa hæve sig selv. Først naar jeg i det, jeg nyder, ikke er udenfor mig selv, men i mig selv, først da er min Nydelse uendelig; thi den er indre uendelig. Den der nyder poetisk, om han end nød hele Verden, mangler dog een Nydelse, thi han nyder ikke sig selv. Men det at nyde sig selv (naturligviis ikke i stoisk eller egoistisk Forstand; thi deri er atter ingen sand Uendelighed, men i religiøs Forstand) er først den sande Uendelighed.

Naar vi nu efter disse Betragtninger see tilbage paa den Fordring at leve poetisk som identisk med det at nyde (og netop fordi vor Tid er saa dybt gjennemreflecteret, maatte denne Modsætning mellem den poetiske Virkelighed og den givne Virkelighed vise sig i en langt dybere Skikkelse, end den nogensinde før har viist sig i Verden; thi fordum gik den poetiske Udvikling Haand i Haand med den givne Virkelighed, men nu gjelder det i Sandhed om at være eller ikke at være, da man ikke er fornøiet med engang imellem at leve poetisk, men fordrer, at hele Livet skal være poetisk), saa viser det sig let, at den gaaer Glip af den høieste Nydelse, af den sande Salighed, hvor Subjectet ikke drømmer, men i uendelig Klarhed eier sig selv, er sig selv absolut gjennemsigtig; thi dette er først muligt for det religiøse Individ, der ikke har sin Uendelighed udenfor sig, men i sig. Det at hevne sig er saaledes en poetisk Nydelse, og Hedningerne troede, at Guderne havde forbeholdt sig Hevnen, fordi den var sød, men om jeg end fik min Hevn absolut tilfredsstillet, om jeg end var en Gud i hedensk Forstand, for hvem Alt skjælvede, hvis Vredes Ild kunde fortære Alt, saa nød jeg dog i Hevnen mig selv kun egoistisk, min Nydelse var kun en udvortes Uendelighed, og det eenfoldigste Menneske, der ikke lod Hevnen rase, men beherskede sin Vrede, var langt nærmere ved at have overvundet Verden, og først han nød sig selv i Sandhed, først han havde indre Uendelighed, først han levede poetisk. Ville vi fra dette Standpunkt betragte det Liv, der i Lucinde fremstilles som et poetisk Liv, saa ville vi indromme det al mulig Nydelse, men et Prædicat vil man dog vel

Hedningerne troede] der tænkes vistnok paa den græske Forestilling om Nemesis.



ikke nægte os Ret til at bruge derom, at det er et uendeligt feigt Liv. Saafremt man nu ikke vil paastaae, at det at være feig er identisk med det at leve poetisk, saa turde det være muligt. at dette poetiske Liv viser sig temmeligt eller rettere sagt aldeles upoetisk; thi at leve poetisk vil ikke sige at blive sig selv dunkel. at udsvede sig selv i en modbydelig Lummerhed, men det vil sige. at blive sig selv klar og gjennemsigtig, ikke i endelig og egoistisk Tilfredshed, men i sin absolute og evige Gyldighed. Og hvis det ikke er muligt for ethvert Menneske, saa er Livet Galenskab, og saa er det en mageløs Dumdristighed af den Enkelte, om han end var den meest Begavede, der har levet i Verden, at indbilde sig at ham var det forbeholdt, der var nægtet alle Andre; thi enten er det at være Menneske det Absolute, eller hele Livet er Nonsens, og Fortvivlelse det Eneste, der venter Enhver, der ikke er afsindig. ikke ukjærlig og stolt, ikke fortvivlet nok til at troe, at han er den Udvalgte. Man skal derfor ikke indskrænke sig til at afdeclamere nogle Moralia mod den hele Stræben, som siden Lucinde. ofte med meget Talent, ofte bedaarende nok, har paataget sig ikke at veilede men at vildlede Folk; men man skal ikke tillade den



schlecht (det Sædvanlige var, at det ikke var i Besiddelse af den »høie Energis som Lisette), war zu einzig und die Umgebung, in der er sie fand, zu unrein, als dasz er dadurch zu einer wahren Ansicht hätte gelangen können« (Pag. 78).

Derpaa lader Schlegel Julius, efterat han en Tidlang har trukket sig tilbage i Eensomhed, atter træde i Berøring med det selskabelige Liv, og i et mere aandeligt Forhold til enkelte af dette Livs gvindelige Medlemmer atter gjennemløbe flere Kjærligheds-Episoder, indtil han endelig i Lucinde finder Eenheden af alle de discrete Momenter, finder ligesaa megen Sandselighed som Aandrighed. Da imidlertid denne Kjærlighedsforbindelse ikke er dybere begrundet end i en aandelig Sandselighed, da den intet Resignationens Moment har i sig, med andre Ord, da den intet Ægteskab er, da den Anskuelse, at Passivitet og Vegeteren er det Fuldkomne, fastholdes, saa er Sædeligheden atter her negeret. Denne Kjærlighedsforbindelse kan derfor intet Indhold faae, i dybere Forstand ingen Historie have, deres Tidsfordriv kan derfor kun en deux blive den samme, som det Julius troede bedst at kunne anvende sin Eensomhed til, at overveie, hvad en eller anden aandrig Dame, ved en eller anden piquant Leilighed vilde sige eller svare. Det er derfor en Kjærlighed, der intet realt Indhold har, og den Evighed, der ofte nok er Tale om, er intet Andet end et, hvad man kunde kalde, Nydelsens evige Øieblik, en Uendelighed, der ingen Uendelighed er, og som forsaavidt er upoetisk. Man kan derfor ikke godt bare sig for at smile, naar en saa spinkel og svagbygget Kjærligheds-Forbindelse vil indbilde sig at kunne trodse Livets Storme, vil indbilde sig at have Kraft nok til at ansee: die herbeste Laune des Zufalls für schönen Witz und ausgelassene Willkühr (Pag. 9), da denne Kjærlighed jo slet ikke hører hjemme i den virkelige Verden, men i en indbildt, hvor de Elskende selv ere Herrer over Storme og Orkaner. Da Alt i en saadan Forbindelse er beregnet paa Nydelse, saa opfatter den naturligviis sit Forhold til den Slægt, der skylder den sin Tilværelse, ligesaa egoistisk: So schlingt die Religion der Liebe unsre Liebe immer inniger und stärker zusammen, wie das Kind die Lust der zärtlichen Eltern dem Echo gleich verdoppelt (Pag. 11). Man træffer ofte nok paa Forældre, der med en taabelig Alvorlighed ønske at see deres Børn saasnart som muligt vel forsørgede,

Pag. 78] S. 157-58 (heie Energi S. 155). det Julius troede osv.] S. 75. Pag. 9] S. 22. Pag. 11] S. 26. XIII.

<sup>24</sup> 

maaskee endog at see dem vel i Jorden; i Modsætning hertil synes Julius og Lucinde helst at ville holde dem bestandig i Alder med den lille Vilhelmine, for at have Morskab af dem.

Det, der imidlertid bliver det Besynderlige ved Lucinde og den hele Stræben, der knytter sig til denne, er, at man, gaaende ud fra Jegets Frihed og constitutive Myndighed, istedetfor at komme til en endnu høiere Aandelighed kun kommer til Sandselighed, og altsaa til sin Modsætning. I Sædeligheden er Aandens Forhold til Aand antydet, men idet Jeget vil en høiere Frihed, vil negere den sædelige Aand, falder det derved ind under Kjødets og Drifternes Lov. Men da denne Sandselighed ikke er naiv, saa følger deraf, at den samme Vilkaarlighed, der indsatte Sandseligheden i dens formeentlige Rettigheder, kan i næste Øieblik slaae over til at gjøre en abstract og overspændt Aandelighed gjeldende. Disse Vibrationer kan nu opfattes deels som Verdens-Ironiens Spil med Individet, deels som Individets Forsøg paa at eftergjøre Verdens-Ironien.



Tieck.

370

· · · ·

har gjort\*): In Spasz und Heiterkeit fand er (Hegel) sich gleichfalls behaglich, doch die letzte Tiefe des Humors blieb ihm theilweise verschlossen, und die neueste Form der Ironie widerstrebte dermaszen seiner eigenen Richtung, dasz es ihm fast an dem Organ gebrach, auch das Aechte in ihr anzuerkennen oder gar zu genieszen, maa jeg ganske billige. Jo nærmere imidlertid en saadan Digten kommer Virkeligheden, jo mere den kun gjennem en Brydning med Virkeligheden bliver forstaaelig, jo mere Polemik den skjuler i sig, jo mere den gjør en polemisk Udvikling til Betingelse for Læsernes Sympathi, desto mere falder den ud af den poetiske Indifferents, taber den sin Uskyld og faaer en Hensigt. Det er da ikke længer den poetiske Licents, der ligesom Münchhausen tager sig selv i Nakken og paa den Maade, uden Fodfæste, svævende i Luften, gjør den ene Kulbytte besynderligere end den anden, det er ikke længer Poesiens pantheistiske Uendelighed; men det er det endelige Subject, der anlægger den ironiske Løstestang, for at vippe hele Tilværelsen ud af dens faste Sammenføining. Hele Tilværelsen bliver nu et blot Spil for det digtende Vilkaar, der Intet forsmaaer, end ikke det Ubetydeligste, men for hvilket heller Intet bestaaer, end ikke det Betydeligste. Man behøver i den Henseende blot at gjennemlæse Fortegnelsen over Personerne i et af Tiecks, eller hvilkensomhelst anden af de romantiske Digteres Stykker, for at faae en Forestilling om, hvilke uhørte og høist usandsynlige Ting der foregaae i deres Digterverden. Dyrene tale som Mennesker, Menneskerne som Fæ, Stole og Bordeblive sig deres Betydning i Tilværelsen bevidste, Menneskene føle Tilværelsen som en Ting uden Betydning, Intet bliver til Alt og Alt bliver til Intet, Alt er muligt endog det Umulige, Alt er Rimeligt endog det Urimelige.

Man maa nu erindre, at Tieck og den hele romantiske Skole traadte eller troede at træde i Forhold til en Tid, i hvilken Menneskene vare aldeles ligesom forstenede i de endelige sociale Forhold. Alt var fuldkommet og fuldendt i en guddommelig chinesisk Optimisme, der ingen fornuftig Længsel lod utilfredsstillet, intet fornuftigt Ønske uopfyldt. Skik og Brugs herlige Grundsætninger og Maximer vare Gjenstand for en from Gudsdyrkelse; Alt var absolut selv det Absolute; man afholdt sig fra Poly-

Vorstudien für Leben und Kunst, herausgegeben von Dr. H. G. Hotho. Stuttgart und Tübingen 1835. (Pag. 394).

Vilkaar o: Vilkaarlighed.

gami, man gik med spidspullede Hatte. Alt havde sin Betydning Enhver følte i Forhold til sin Stilling med nuanceret Værdighed. hvormeget han udrettede, hvor stor Betydning hans utrættelige Stræben havde for ham selv og for det Hele. Man levede ikke qvækeragtig letsindigt uden Agtelse for Timer og Klokkeslet, slig Ugudelighed sogte forgjæves at indsnige sig. Alt gik sin rolige. sin afmaalte Gang, selv den, der gik paa Frieri; thi han vidste jo. at han gik i lovligt Ærinde og gjorde et høist alvorligt Skridt Alt skete paa Klokkeslet. Man sværmede i Naturen St. Hansdag, man var sønderknuset store Bededag, man forliebede sig, naar man fyldte sit 20de Aar, man gik i Seng Klokken 10. Man giftede sig, man levede for Huuslighed og for sin Stilling i Staten; man fik Børn, fik Familiesorger; man stod i sin fulde Manddoms Kraft, blev paa høiere Steder bemærket i sin velsignelsesrige Virksomhed, var en Omgangsven af den Præst, under hvis Øine man episk fuldbyrdede de mange skjønne Træk til et hæderligt Eftermæle, som man vidste han engang med rørt Hjerte forgjæves vilde søge at fremstamme; man var Ven i Ordets sande og oprigtige Betydning, en virkelig Ven, som man var virkelig Cancelliraad. Man havde Forstand paa Verden, man opdrog sine Børn til det Samme, man begeistredes een Aften om Ugen af Digterens Lovsong over Tilværelsens Skjønhed, man var atter Alt for Sine, Aar ud og Aar ind med en Sikkerhed og Præcision, der altid traf paa Mi-

Naturen vaagner, den fortryllede Prindsesse vaagner – Romantikeren falder i Søvn. Det er i Drømme han oplever Alt dette, og medens Alt før sov omkring ham, saa vaagner nu Alt, men han sover. Men Drømme mætte ikke. Mat og træt vaagner han, ustyrket, for atter at lægge sig til at sove, og snart maa han ved Kunst fremkalde de somnambule Tilstande. Men jo mere Kunst der behøves hertil, jo mere overspændt bliver ogsaa det Ideal, som Romantikeren fremmaner.

Det er imellem disse to Poler, at den romantiske Digtning bevæger sig. Paa den ene Side staaer den givne Virkelighed med al sin usle Spidsborgerlighed, paa den anden Side den ideale Virkelighed med sine dæmrende Skikkelser. Disse to Momenter staae i et nødvendigt Forhold til hinanden. Jo mere carrikeret Virkeligheden bliver, jo høiere sprudler Idealet, kun at den Kilde, der her sprudler, ikke sprudler til et evigt Liv. Men netop dette, at denne Poesi bevæger sig mellem Modsætningerne, viser, at den ikke er i dybere Betydning sand Poesi. Det sande Ideal er ikke et paa en eller anden Maade hiinsides, det er bag ved, forsaavidt det er den fremskyndende Kraft, det er foran, forsaavidt det er det begeistrende Formaal, men derunder er det i os, og dette er dets Sandhed.

Men derfor kan den Art Digte heller ei træde i et i Sandhed poetisk Forhold til Læseren, netop fordi Digteren selv ikke træder i et ægte poetisk Forhold til sit Digt. Det poetiske Standpunkt, paa hvilket Digteren har stillet sig, er den poetiske Vilkaarlighed, det Total-Indtryk, Digtet efterlader sig, er en Tomhed, hvori Intet forblev. Denne Vilkaarlighed viser sig nu i hele Anlæget. Snart iler Stykket frem, snart staaer det stille, stagnerer i en Episode, snart gaaer det tilbage; snart er vi i Peder Madsens Gang, snart i Himlen; nu skeer der noget høist Usandsynligt, som Digteren meget godt er sig bevidst er usandsynligt; nu klinger det i det Fjerne, det er de hellige Trekongers fromme Optog; nu følger der en Solo for Valdhorn<sup>•</sup>); snart gjøres der

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Hermed kan sammenlignes Hothos fortrinlige Fremstilling Pag. 412: Da behält die abenteuernde Ungebundenheit der Phantasie einen schrankenlosen Raum zu jederlei Art der Gebilde offen; wo sie nur immer mögen, ranken sich kecke Episoden umher, arabeskenartige Seltsamkeiten schlingen sich zu neckendem Gelächter bunt durch das lose Gewebe, die Allegorie

Hothos) se S. 371 Anm. Citatet begynder S. 411 (abenteuernde Ungebundenheit ikke spærret).



Noget for Alvor gjeldende, og øieblikkeligt vendes Vrangen ud deraf, og Latterens Eenhed vil forsone Modsætningerne, men denne Latter accompagneres af en dyb Veemods fjerne Fløitetoner o. s. v. v. v.

Men netop fordi det hele Anlæg ikke ordner sig i en digterisk Totalitet, fordi det Poetiske for Digteren er den Frihed, hvori han raader over Alt, fordi det Poetiske for Læseren er i den Frihed, med hvilken han eftergjør Digterens Capricer, fordi, siger jeg, det hele Anlæg ikke ordner sig i en poetisk Totalitet, derfor staae de discrete Elementer isolerede, eller rettere, fordi de discrete Elementer bestaae i en isoleret Stræben, derfor kan der ingen digterisk Eenhed blive. Den polemiske Stræben finder aldrig Hvile, thi det Poetiske bestaaer netop i bestandig at frigjøre sig ved en ny Polemik, og ligesaa vanskeligt, som det er for Digteren at finde Idealet, ligesaa vanskeligt er det ham at finde Carricaturen. Ethvert polemisk Strøg indeholder bestandig et Mere, en Mulighed af at gaae ud over sig selv i en endnu sindrigere Skildring. Den ideale Stræben har atter intet Ideal; thi ethvert Ideal er i samme Øieblik dog blot en Allegori, der skjuler et høiere Ideal i sig, og saaledes i det Uendelige. Digteren under derfor



>g trofaste Øine indgyde ikke saa meget Tillid, som en vis unheimich Angst<sup>\*</sup>).

Da nu hele denne Poesis Bestræbelse væsentlig er denne, gjennem en bestandig Approximation at nærme sig den Stemning, der dog aldrig finder sit fuldkomne adæqvate Udtryk, hvorved denne Poesi er Poesi over Poesi i det Uendelige, og paa den anden Side at sætte Læseren i en Stemning, der er incommensurabel selv for denne Poesis egne Præstationer, saa har den naturligviis sin Styrke i det Lyriske. Men denne Lyrik maa ikke blive tung og svær ved en dybere Gehalt, den maa bestandig blive lettere og lettere, fortone sig svagere og svagere i den fjerne Gjenlyd af et hendøende Echo. Det Musicalske er i Lyriken det subjective Moment. Dette bliver ganske censidigt udviklet. Det bliver i denne Henseende Klangen i Verset, Resonantsen, hvori det ene Vers raaber til og svarer det andet, den gratiøse Slyngning, i hvilken Verset bevæger sig i lette, smidige Dandsetrin og selv saa at sige synger dertil, hvorpaa Alt kommer an. Rimet bliver en vandrende Ridder, der gaaer paa Eventyr, og hvad Tieck og hele Romantiken ofte nok har travlt med, at En pludselig seer et fremmed Ansigt, der dog forekommer ham saa bekjendt, at det er ham, som om han havde seet dette Ansigt langt tilbage i Tiden, i en Fortid, som gaaer ud over den historiske Bevidsthed, det Samme hænder Rimet, der pludselig træffer sammen med en gammel Bekjendt fra bedre Tider, og nu bliver ganske underlig tilmode derved. Træt og kjed af sine sædvanlige Omgangsvenner, søger Rimet nye og interessante Bekjendtskaber. Tilsidst isolerer det musicalske Element sig aldeles, og det lykkedes virkelig stundom Romantiken at reconstruere den Art Poesi, Enhver fra sin Barndom kjender i det skjønne Vers: Ulen Dulen Dorf. Saadanne Digte maae nu ogsaa ansees for de fuldkomneste; thi her har Stemningen, og denne er det jo Alt kommer an paa, absolut Raadighed og er aldeles ubunden, da enhver Gehalt er negeret.

Om end Tieck nu ikke med saa megen Alvor negerede Virkeligheden som Schlegel, saa viser dog hans overspændte og afmægtige Ideal, der farer hen som Skyen paa Himlen, eller som den

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Øasker Nogen gjennem en Tegning at faae en Forestilling om en saadan Skikkelse, da vil jeg henvise til det Billede, der findes i des Knaben Wunderhorn, alte deutsche Lieder. Dritter Band.

det Billede osv.] forestiller en ung Mand og en ung Kvinde i middelalderlig Dragt musicerende (3. Bd., Heidelberg 1808).



Skygge af den, der flygtigt iler hen over Jorden, at han er paa Afveie. Schlegel beroligede sig i Katholicismen, Tieck fandt stundom Hvile i en Slags Forgudelse af hele Tilværelsen, hvorved Alt blev lige poetisk. --

# Solger.

Solger var den, der vilde blive sig philosophisk bevidst, hvorledes det hang sammen med Ironien. Sin Anskuelse har han nedlagt i de æsthetiske Forelæsninger, der ere udgivne efter hans Dod<sup>\*</sup>), samt i en og anden Afhandling, der findes i hans efterladte Skrifter<sup>\*\*</sup>). Hegel har taget meget Hensyn til Solgers Fremstilling og behandler ham med en vis Forkjærlighed. I den oftere omtalte Anmeldelse Pag. 486 udtaler Hegel sig saaledes: Wie sie (die Ironie) gewöhnlich vorkommt, ist sie mehr nur als ein berühmter, vornehm seyn sollender Spuk anzusehen; in Beziehung auf Solger aber kann sie als ein Princip behandelt werden. I Indledningen til Æsthetiken omtaler Hegel ogsaa Solger (Pag. 89: Solger war nicht wie die Uebrigen mit oberflächliger Bildung zufrieden, sondern sein ächt speculatives innerstes Bedürfnisz drängte ihn in die det Encherskende, og er her i sin hele Ufrugtbarhed, saa forvirrer Alt sig her for En, og i det Øieblik, man haaber paa Muligheden af at have en Bestemmelse, hvorefter man kan orientere sig, forsvinder Alt igjen, fordi det Positive, der fjernt viste sig, ved nærmere Eftersyn befindes at være en ny Negation. Solger kan derfor vel have sin Betydning i Udviklingen, men man kan vistnok bedst betragte ham som et Offer, Hegels System krævede. Deraf lader sig ogsaa Hegels Forkjærlighed for ham forklare; han er det Negatives metaphysiske Ridder. Han kommer derfor heller ei i Collision med Virkeligheden i den Forstand, som de øvrige Ironikere; thi hans Ironi gestaltede sig ikke paa nogen Maade i Modsætning til Virkeligheden<sup>•</sup>). Hans Ironi er contemplativ Ironi, han seer Alts Intethed. Ironien er et Organ, en Sands for det Negative.

Solgers Bestræbelser ligge aldeles inde paa Videnskabens Gebeet. Men da han intetsteds har givet en sammenhængende fremadskridende, stræng videnskabelig Fremstilling, men derimod blot aphoristiske Udbrud, der snart føre os ind i reent metaphysiske Betragtninger, snart i historisk-philosophiske, snart i æsthetiske, ethiske o. s. v. Undersøgelser, Udbrud, der tangere hele Videnskabens Rige, saa ligger heri allerede en stor Vanskelighed. Dertil kommer, at hans Sprogbrug ofte er mere poetisk end philosophisk (saaledes naar han taler om, at Gud, idet han aabenbarer sig, opoffrer sig selv; thi vel veed jeg, at dette Udtryk ret godt kunde bruges i Analogi med den metaphysiske Betydning, i bvilken man i den nyere Videnskabelighed bruger det Udtryk, at Gud forsones med Verden, men da selv denne Brug er en Begrebs Forflygtigelse i Forhold til den christelige Terminologi, saa turde i denne Misbrug ikke ligge noget antageligt Forsvar for Solgers Adfærd med et endnu concretere Begreb), at den ikke altid giver Læseren en klar Forestilling om, i hvilken Retning Bevægelsen foregaaer. Saadanne Udtryk som at negere, tilintetgjøre, ophæve,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Det er derfor en ganske rigtig Bemærkning af Solger i hans efterladte Skrifter 2den D. Pag. 514: Aber ist denn nun diese Ironie ein schnödes Hinwegsetzen über Alles, was den Menschen wesentlich und ernstlich interessirt, über den ganzen Zwiespalt in seiner Natur? Keineswegs; dieses wäre eine gemeine Spötterei, die nicht über Ernst und Scherz stände, sondern auf demselben Boden und mit ihren eigenen Kräften sie bestritte.

saaledes naar han taler om] Nachgelassene Schriften I S. 603 (se nedenfør S. 381 med Anm.).

bruges ofte, men for at Læseren i Sandhed skal være orienteret. maa han kjende Bevægelsesloven. Det Negative har nemligen dobbelt Function, deels uendeliggjør det det Endelige, deels endeliggjør det det Uendelige. Naar man nu ikke veed, i hvilken Stromning man er, eller rettere, naar man snart er i den ene Strømning, snart i den anden, saa forvirres Alt. Fremdeles ma man være enig om Betydningen af det, om hvilket der udsiges, at det skal negeres; thi ellers kan jo Negationen (ligesom Cæsuren i hiint berømte Vers) falde paa urette Sted. Naar det saaledes hedder, at Virkeligheden skal tilintetgjøres, skal negeres, saa maa man vide, hvad der forstaaes ved Virkelighed; thi i een Forstand er Virkeligheden selv jo kommen frem ved en Negation. Men dette skeer ikke, og deraf kommer det, at man kan komme ind i slig Forvirring som denne, at Mennesket er det Nichtige\*) (allerede her maa man være forsigtig, man maa være enig om, i hvilken Forstand Mennesket er det Nichtige, og om, hvorvidt der ikke er noget Positivt og Gyldigt i dette Nichtige), og det Nichtige skal tilintetgjøres her maa man atter først holde en lille Conferents om, hvorvidt Mennesket selv kan tilintetgjøre det Nichtige i ham. hvorved han da i en anden Forstand ikke bliver det Nichtige, og



contemplative Ironi seer nu det Endelige som det Nichtige, som det, der skal ophæves\*). Men paa den anden Side maa det Uendelige ogsaa negeres, det maa ikke bestaae i et hiinsidigt An sich. Herved tilveiebringes den sande Virkelighed. Smlgn. efterladte Skrifter 1ste Deel Pag. 600: Aber das Endliche, die gemeine Thatsache, ist eben so wenig die wahre Wirklichkeit, wie das Unendliche, die Beziehung auf Begriffe und wechselnde Gegensätze, das Ewige ist. Die wahre Wirklichkeit ist ein Moment der Anschauung, in welchem Endliches und Unendliches, die unser gemeiner Verstand nur in Beziehung auf einander erkennt, völlig aufgehoben werden, indem sich darin Gott oder das Ewige offenbart. Her have vi altsaa Ideen paa den absolute Begyndelses Spidse, vi have den derfor som den uendelige absolute Negativitet. Nu maa, hvis det skal blive til Noget, det Negative igjen gjøre sig gieldende, i at endeliggjøre Ideen, det er i at gjøre den concret. Det Negative er Tankens Uro, men denne Uro maa vise sig, maa blive synlig, dets Lyst maa vise sig som den Lyst, der driver Værket, dets Smerte som den Smerte, den føder. Skeer dette ikke, da have vi kun Contemplationens, Andagtens, Pantheismens uvirkelige Virkelighed. Hvad enten man nemlig fastholder Andagten som et Moment, eller man vil lade hele Livet blive Andagt, saa kommer dog ikke den sande Virkelighed tilsyne. Er den et blot Moment, saa er der intet Andet at gjøre end øieblikkelig at fremkalde den igjen, skal den udfylde hele Livet, saa bliver Virkeligheden i Sandhed ikke til. Det hjelper derfor ikke, at Solger forklarer, at man ikke med Plato maa tænke Ideen paa et himmelsk eller overhimmelsk Sted; det hjelper ikke, at han forsikkrer, at han ikke som Spinoza lader Endeligheden forsvinde som blot modus: det hjelper ikke, at han ikke med Fichte vil lade Ideen tilblive i en evig Vorden; det hjelper ligesaa lidet, at han misbilliger Schellings Forsøg paa at vise, at den fuldkomne Væren er i Tilværelsen. Alt Sligt er blot Forstudier. Solger er ved Begyndelsen; men denne Begyndelse er aldeles abstract, det gjelder nu om, at den Dualisme, der er i Existentsen, viser sig i sin Sandhed.

Solger forklarer; anf. St. I S. 605. modus (Existens-)form.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Man vil strax her see den væsentlige Forskiel mellem Solgers Ironi og den tidligere beskrevne. Solgers Ironi er en Slags contemplativ Andagt, og det kommer ham ikke an paa at bevare det forsigværende Subject i sin Knibskhed. Hele Endeligheden maa negeres, det betragtende Subject ogsaa, ja det er egentlig allerede negeret i denne Contemplation.

Dette skeer imidlertid ikke. Det bliver tvertimod klart, at Solger virkelig ikke kan faae det Endelige indrømmet nogen Gyldighed. Han kan ikke faae det Uendelige concret. Han seer det Endelige som det Nichtige, som det forsvindende, som det nichtige All. De moralske Bestemmelser have derfor ingen Gyldighed, hele Endeligheden med dens moralske og umoralske Stræben svinder hen i den metaphysiske Contemplation, der seer det som Intet. Smlgn. hans efterladte Skrifter 1ste Bind Pag. 512: Dasz wir aber böse seyn können, rührt daher, dasz wir eine Erscheinung, eine gemeine Existenz haben, die an sich weder gut noch böse, weder Etwas noch Nichts ist, sondern eben blos der Schatten, den das Wesen in seinem getrennten Daseyn auf sich selbst wirft, und auf welchen wir, wie auf einen Rauch, das Bild des Guten und des Bösen hinwerfen können. Alle unsere blos moralischen Tugenden sind ein solches reflectirtes Bild des Guten, und wehe dem, der sich auf sie verläszt! Alle unsere blos moralischen Laster sind ein solcher Widerschein des Bösen, und wehe dem, der darüber verzweifelt und sie für etwas hält, das wirklich und wahrhaft ist, und nicht an den glaubt, vor dem sie nichts sind und der sie allein in uns heben kann! Her viser sig nu Svagheden hos Solger tydeligt. Thi vel er det sandt, at de moralske Dyder ingen Værdi



Disse metaphysiske Undersøgelser gjennemføres nu ikke videre. Vi ville derfor vende os til en anden Cyclus af Betragtninger, som mere høre hen paa et speculativt-dogmatisk Gebeet. Solger benytter uden Videre saa concrete Forestillinger, som Gud, at opoffre sig, at hengive sig af Kjærlighed o. s. v. Man finder idelig Allusion til saadanne Forestillinger som Guds Skaben af Intet, hans Forsoning o. s. v. Dette Parti har Hegel omhyggeligen behandlet, jeg kan derfor knytte mig til ham. Først altsaa nogle Citater af Solger. Det er især i første Bind af hans efterladte Skrifter, i tvende Breve, det ene til Tieck, det andet til Abeken, at de fleste af disse speculative Blink findes. Efterladte Skrifter 1ste Deel Pag. 603: Indem Gott in unserer Endlichkeit existirt oder sich offenbart, opfert er sich selbst auf und vernichtet sich in uns: denn wir sind Nichts. Samme Deel Pag. 511 bemærkes der: Nicht unsere relative Schwäche macht unsere Unvollkommenheit, nicht unser eigenes wesentliches Seyn unsere Wahrheit aus. Wir sind deshalb nichtige Erscheinungen, weil Gott in uns selbst Existenz angenommen und sich dadurch von sich selbst geschieden hat. Und ist dieses nicht die höchste Liebe, dasz er sich selbst in das Nichts begeben, damit wir seyn möchten, und dasz er sich sogar selbst geopfert und sein Nichts vernichtet, seinen Tod getödtet hat, damit wir nicht ein bloszes Nichts bleiben, sondern zu ihm zurückkehren und in ihm seyn möchten? Das Nichtige in uns ist selbst das Göttliche, insofern wir es nämlich als das Nichtige und uns selbst als dieses erkennen. In diesem Sinne ist es auch das Gute, und wir können vor Gott nur wahrhaft gut seyn durch Selbstopferung. Hegels Udvikling heraf findes Pag. 469 øv. ff.\*). Det vil nu her strax vise sig, at Solger, tiltrods for sin speculative Energi, dog ikke saameget orienterer os, som desorienterer, samt at det bliver saare vanskeligt, da alle Mellembestemmelser mangle, at afgjøre, om Negationerne træffe rigtigt ind. Naar det hedder: indem Gott in unserer Endlichkeit existirt oder sich offenbart, saa maatte vi her først have Noget at vide om, i hvilken Forstand Gud existerer i Endeligheden, vi mangle her Skabelsens Begreb. Naar det nemlig i det Følgende bedder, at han ved saaledes at existere i Endeligheden offrer sig

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Forøvrigt kan Hegels Drøftelse af Solgers Betragtninger afgive et ret interessant Bidrag til det Spørgsmaal, i hvilket Forhold staaer Hegel til den christelige Anskuelse?

Pag. 603] i et Brev til Abeken. Pag. 511] i et Brev til Tieck. Naar det hedder] Solger anf. St. I S. 603.

selv, saa kunde det synes, at heri var Skabelsen udtrykt. Men er dette Meningen, da er den ikke skarpt udtrykt; thi da maatte det hedde: idet Gud offrer sig selv, skaber han. Dette kunde synes at bestyrkes derved, at det tilsvarende Prædicat er, at Gud tilintetgjør sig selv. Naar vi nemlig sige, at Gud tilintetgjør sig selv, saa have vi jo her en Negation, men vel at mærke, en Negation, hvorved det Uendelige gjøres endeligt og concret. Men paa den anden Side kan det Udtryk, at Gud offrer sig selv, ligesom og at Gud tilintetgjør sig selv, mere henlede Tanken på Forsoningen. Dette bestyrkes ved de nærmest følgende Ord: vi ere Intet; thi herved er jo det Endelige sat, men sat i sin Endelighed, sin Intethed, og det er denne Intethed, der skal negeres, hvorved da Negationen uendeliggjør det Endelige. Her mangle vi imidlertid Mellembestemmelser for at oplyse, i hvilken Forstand Mennesket er Intet, Mellembestemmelser af et saadant Omfang, at Syndens Betydning maatte være med deri opfattet. Vi have altsaa en speculativ Uklarhed, der hverken lader Skabelse eller Forsoning eller Endelighed eller Syndighed vederfares sin Ret. Sammenligne vi nu hermed de Yttringer, der ere tagne af hans Brev til Tieck, viser der sig et lignende speculativt Tusmørke. Her erfare vi, at





sin Død. Herved maa man nu tænke paa Forsoningen, paa Endeighedens Negation og Tilbagevenden til Gud og i Gud. Men da let i det Foregaaende hed, at Gud idet han existerer i vor Endeighed tilintetgjør sig selv, saa have vi nu faaet samme Udtryk aade for Skabelsen og Forsoningen. Dernæst synes det cke let at forstaae, hvad det vil sige, at Gud offrer sig selv, naar ette skal forklares ved de følgende Ord: han tilintetgjør sin Intethed. len Forvirringen bliver endnu større, naar vi erfare, at det Nichge i os er det Guddommelige; thi vi ere jo det Nichtige, og hvoredes kan da det Nichtige i os, (hvorved der synes at antydes, at er er noget Andet i os, der ikke er det Nichtige,) være det Gudommelige? Endelig læres der, at vi selv kan erkjende det Nichtige os. Er hermed nu meent, at vi selv ved denne Erkjendelse kan regere det, saa have vi aabenbart her et pelagiansk Forsoingsbegreb.

Det, som i hele denne Undersøgelse synes at foresvæve Solger, er den Negationens Negation, der i sig indeholder den sande Affirnation. Men idet den hele Tankebevægelse ikke er kommen til at udfolde sig, saa løber den ene Negation forkeert ind i den anden, og den sande Affirmation resulterer ikke. Dette har Hegel meget klart opfattet og bemærker derfor udtrykkelig Pag. 470: das eine Mal sind wir darin als das Nichts (was das Böse ist) vorausgesetzt, dann ist auch wieder von Gott der harte, abstracte Ausdruck gebraucht, dasz er sich vernichte, also er es sey, der sich als das Nichts setze, und zwar, damit wir seyen, und darauf heiszt das Nichtige in uns selbst das Göttliche, insofern wir es nämlich als das Nichtige erkennen.

Dersom jeg nu vilde give Læseren en Forestilling om Solgers Anskuelse, der, idet den knyttede sig til Solgers Yndlings-Begreb Ironi, maaskee ogsaa kan komme den nærmest, saa vilde jeg sige, Solger gjør egentlig Guds-Existensen til Ironi: Gud sætter sig selv bestandig over i Intet, tager sig selv tilbage, sætter sig selv >ver igjen o. s. f., en guddommelig Tidsfordriv, der ligesom al Ironi sætter de rædsomste Modsætninger. I denne Dobbeltbevæselses uhyre Svingning (saavel den centrifugale som den centripelale) deeltager Endeligheden, og i Adskillelsens Moment er Mennesket i denne det Guddommeliges Slagskygge, tegner sine moralske Dyder og Laster ind i denne Skygge-Existents, som kun den, hvis Gie aabnedes for Ironi, seer som et Intet. Da nu al Endelighed er Intet, saa kommer den, der ved Ironien seer den som saadan, Guddommen tilhjelp. Længere kan jeg ikke gjennemføre det, da jcg ikke hos Solger finder nogen Oplysning om, hvilken

Realitet Endeligheden faaer ved Ironien. Vel taler nemlig Solger paa enkelte Steder om en Mystik, der, naar den skuer hen til Virkeligheden, er Ironiens Moder, men naar den skuer hen til den evige Verden, er Begeistringens og Inspirationens Barn, samt om en umiddelbar Nærværelse af det Guddommelige, der netop viser sig deri, at vor Virkelighed forsvinder; men ogsaa her mangle de Mellembestemmelser, der udfordres, førend en dybere positiv Total-Anskuelse lader sig construere derudaf.

Vi ville nu see, hvorledes Solger har gjennemført sit Standpunkt paa Æsthetikens Gebeet. Her kom han Romantikerne tilhjelp, og han blev Romantikens og den romantiske Ironis philosophiske Talsmand. Her møde vi nemlig den samme Grundanskuelse, at Endeligheden er et Intet, maa gaae under som den usande Virkelighed, for at den sande skal komme tilsyne. Det Sande, der ligger heri, er paa sit Sted bleven udhævet, men det Ufuldbaarne heri har jeg tillige ogsaa søgt at vise. Man seer saledes ikke, hvilken Virkelighed det er, der skal tilintetgjøres, om det er den usande Virkelighed (dette vilde vel Solger svare Ja til: men man maatte da nærmere have at vide, hvad han forstod ved



sforstaae mig, som om jeg meente, at Vordelsen ikke er et nødudigt Moment med i Aandens Virkelighed; men den sande Virkehed vorder hvad den er, Romantikens Virkelighed vorder blot. ledes er Troen en Seier over Verden, og dog er den en Strid, naar den har stridt, da har den seiret over Verden; og dog de den seiret over Verden, før den havde stridt. Troen bliver edes det, den er, Troen er ikke en evindelig Strid, men den en Seier, der strider. I Troen er altsaa ikke hiin høiere dens Virkelighed blot vordende, men den er nærværende, ndt den tillige vorder.

I Solgers æsthetiske Vorlesungen, især i det Afsnit, der handler dem Organismus des künstlerischen Geistes, findes Ironien omtalt. Ironi og Begeistring fremstilles der som de to endige Factorer for den kunstneriske Frembringelse, de to endige Betingelser for Kunstneren. Hvad herved maa fors, skal paa sit Sted nærmere blive oplyst, her maa jeg blot erke, at denne hele Betragtningsmaade egentlig tilhører et ke andet Standpunkt, medmindre man vil lade Ironien sig i at tilintetgjøre det egne Kunstværk, Begeistringen betegden Stemning, der ahner det Høiere.

Derimod skulle her nogle Yttringer, som forekomme i den eldelse af A. W. Schlegels Vorlesungen, der findes i 2det Bind ins efterladte Skrifter, blive Gjenstand for lidt nærmere Bening. Her hersker nu en betydelig Uklarhed. Paa enkelte r taler nemlig Solger saaledes om Ironien, at denne viser sig den limiterende Magt, der netop lærer Mennesket at blive keligheden, lærer ham, i Begrændsning at søge sin Sandhed. at han saaledes Pag. 514 har protesteret imod, at Ironien le lære Mennesket at sætte sig ud over Alt, tilføier han: die e Ironie geht von dem Gesichtspunkte aus, dasz der Mensch, nge er in dieser gegenwärtigen Welt lebt, seine Bestimmung, im höchsten Sinne des Worts, nur in dieser Welt erfüllen

Jenes Streben nach dem Unendlichen führt ihn auch gar wirklich, wie der Verfasser meint, über dieses Leben hinaus, rn nur in das Unbestimmte und Leere, indem es ja, wie er : gesteht, blos durch das Gefühl der irdischen Schranken t wird, auf die wir doch ein für allemal angewiesen sind.

olgers æsthetiske Vorlesungen] (se S. 376 Anm.) Zweiter Theil. Abschnitt (S. 183 ff.) S. 125 ff., S. 198 ff., S. 245 ff. Begeistringen 2 det Bind] Solger, Nachgelassene ner] o: og (medmindre) Beg. bet. m II S. 493 ff.: Beurtheilung der Vorlesungen (A. W. Schlegels) über drane Kunst und Literatur (Heidelberg 1809-11). 11.

Alles, womit wir rein über endliche Zwecke hinauszugehen glauben, ist eitle und leere Einbildung. Heri ligger nu en dyb Sandhed, som jeg senere skal komme tilbage paa, men Enhver vil vist give mig Ret i, at man snarere skulde troe, at det var Goethe, der talte, end Solger. Allerede de følgende Ord lyde derfor og noget betænkeligt, naar der læres, at det Høieste ligesaafuldt som det Ringeste i den endelige Existents gaaer til Grunde, og Harmonien med det Foregaaende, hvori der lærtes, at Mennesket netop ved at begrændse sig kan fuldkomme sin Bestemmelse, er ikke let at tilveiebringe, medmindre man vil antage, at Menneskets Bestemmelse er den at gaae under, men denne Bestemmelse synes den ligesaa godt at kunne opnaae, der fordamper i uendelig Tomhed, ja han synes snarere at komme Guddommen tilhjelp, hvorimod den Anden synes at lægge ham Hindringer i Veien.

Hans Anskuelse af Virkeligheden som den, der skal tilintetgjøres, finde vi ogsaa her oftere udtalt, saaledes f. Ex. Pag. 502: das Irdische musz als solches verzehrt werden, wenn wir erkennen sollen, wie das Ewige und Wesentliche darin gegenwärtig ist. Vi ville nu see, hvorvidt det da lykkes Solger, at lade den høiere



oftes ved det Bedstes Undergang, men denne Opløftelse er af saare egativ Art; det er Ironiens Opløftelse, der her danner sig i ighed med den guddommelige Misundelse, der dog ikke er blot usundelig paa det Store og Fremragende, men ligesaa meget paa et Ringe og Ubetydelige, overhovedet misundelig paa Endeligeden. Naar det Store gaaer under i Verden, da er dette det ragiske, men Poesien forsoner os med dette Tragiske, idet den ser os, at det er det Sande, der seirer. Deri ligger det Opløfnde og det Opbyggende. Vi opløftes altsaa ikke ved, at det tore gaaer under, men vi forsones med dets Undergang derved, det Sande seirer, og vi opløftes ved dettes Seier. Men naar jeg 1 i Tragoedien blot seer Heltens Undergang og opløftes derved, ar jeg i Tragoedien blot bliver de menneskelige Tings Intethed vidst, naar Tragoedien glæder mig paa samme Maade som Cooedien, netop derved, at den viser mig det Stores Intethed, ligem Comoedien det Ringes, saa er jo den høiere Virkelighed ke kommen tilsyne. Ja Forfatteren synes her end ikke at ville de den Stemning blive tilbage, der ahner den høiere Virkelighed. i han siger jo, at vi opløfte os ved det Bedstes Undergang, og st ikke blot, idet vi flygte ud deraf i et uendeligt Haab. Thi t Mere, der kan blive ved denne Udvanding i et uendeligt Haab, <sup>h</sup>verken mere eller mindre end den Salighed, der ligger i, at it er gaaet under, det Øde og den Tomhed, hvori der visselig in altfor meget er Ro.

387

Sammenfatte vi nu, hvad her er udviklet angaaende Solger, a vil det vise sig, at hans Standpunkt var, som han selv har tegnet det, Ironi, kun at hans Ironi var af speculativ Natur. s ham er den uendelig absolute Negativitet et speculativt Moent, han har Negationens Negation, men dog er der et Slør for ns Øine, saa han ikke seer Affirmationen. Som bekjendt døde n tidlig. Om det vilde være lykkedes ham at gjennemføre den ham med saa megen Energi grebne speculative Tanke, eller om te snarere hans Energi fortæredes i at gjøre Negationen gjelnde, det skal jeg her ikke afgjøre, mig tiltaler det imidlertid vest, at tænke mig Solger som et Offer for Hegels positive stem.

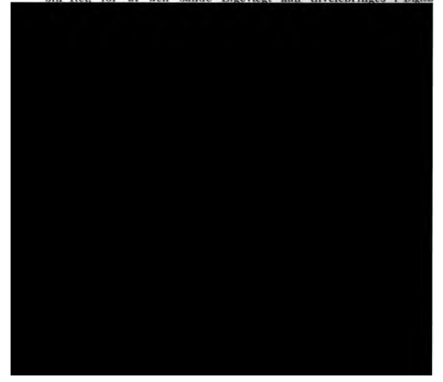
25°

-



#### Ironi som behersket Moment. Ironiens Sandhed.

Der er allerede i det Foregaaende erindret om, at Solger i sine æsthetiske Forelæsninger gjør Ironi til Betingelse for enhver kunstnerisk Frembringelse. Naar vi nu i denne Forbindelse sige, at Digteren skal forholde sig ironisk til sit Digt, saa menes der hermed noget Andet, end naar der i det Foregaaende var Tale derom. Man har ofte nok lovpriist Shakspeare som Ironiens Stormester, og der kan jo heller ingen Tvivl være om, at man har havt Ret deri. Shakspeare lader imidlertid ingenlunde den substantielle Gehalt fordampe i et flygtigere og flygtigere Sublimat, og forsaavidt som hans Lyrik stundom culminerer i Vanvid, saa et der atter i denne Vanvid en overordentlig Grad af Objectivitet. Naar Shakspeare saaledes forholder sig ironisk til sit Digt, saa er det netop for at lade det Objective raade. Ironien er nu tillige overalt tilstede, den ratihaberer ethvert enkelt Træk, for at der ikke skal være for Meget eller for Lidet, for at Alt kan skee sin Ret, for at den sande Ligevægt kan tilveiebringes i Digtets





erre over Ironien, desto nødvendigere bliver det for være til en vis Grad Philosoph. Er dette nu Tilfældet, gsaa den enkelte digteriske Frembringelse ikke staae i et ortes Forhold til Digteren, han vil i det enkelte Digt see nt i sin egen Udvikling. Derved var det, at Goethes Digents var saa stor, at han fik sin Digter-Tilværelse til at e med sin Virkelighed. Men hertil hører atter Ironi, at mærke behersket Ironi. For Romantikeren er den digteriske Frembringelse enten en Kjæledægge, som han anske forgabet i, og som han ikke kan forklare sig, hvorhar været ham muligt at kalde til Live, eller en Gjenr vækker Lede. Begge Dele er naturligviis usandt, Sandr, at den enkelte Frembringelse er Moment. Hos Goethe Ironien i strængeste Forstand et behersket Moment, den ligteren tjenende Aand. Paa den ene Side afrunder det Jigt sig ved Ironien i sig selv; paa den anden Side viser lte Digterværk sig som Moment og derved afrunder den ter-Existents sig i sig selv ved Ironien. Professor Heiberg m Digter paa samme Standpunkt, og medens næsten enilik, han har skrevet, kan afgive et Exempel paa Ironiens konomi i Stykket, saa viser der sig tillige gjennem alle kker en sig bevidst Stræben, der indordner hvert enkelt Plads i det Totale. Her er altsaa Ironien behersket, nedsat nt; Væsenet er ikke noget Andet end Phænomenet, Phæikke noget Andet end Væsenet; Muligheden er ikke saa t den ikke vil forføie sig ind i nogen Virkelighed, men eden er Muligheden. Denne Anskuelse har Goethe altid sig, baade som stridende og som seirende, denne Anar han stedse foredraget mcd en uhyre Energi.

hvad der gjelder om Digter-Existentsen, det gjelder til en om ethvert enkelt Individs Liv. Digteren lever ke poetisk derved, at han skaber et Digterværk, thi naar e staaer i noget bevidst og inderligt Forhold til ham, da hans Liv ikke den indre Uendelighed, som er en absolut for at leve poetisk (man seer derfor ogsaa, at Poesien er sig Luft gjennem ulykkelige Individualiteter, ja at Digiertelige Tilintetgjørelse bliver en Betingelse for den poenbringelse), men han lever først poetisk, idet han selv eret og saaledes indordnet i den Tid, i hvilken han lever, r fri i den Virkelighed, han tilhører. Men saaledes at etisk kan ethvert andet Individ ogsaa opnaae. Den ave derimod, den guddommelige Lykke, at kunne lade det



poetisk Oplevede gestalte sig poetisk, bliver naturligviis kun de Udvalgtes misundelsesværdige Lod.

Idet Ironien saaledes er bleven behersket, er bleven standset i den vilde Uendelighed, hvori den stormer fortærende frem, saa følger deraf ingenlunde, at den nu skulde tabe sin Betvining eller aldeles aflægges. Tvertimod, naar Individet er rigig stillet, og det er det derved, at Ironien er begrændset, saa faar først Ironien sin rette Betydning, sin sande Gyldighed. Man bar i vor Tid ofte nok talt om Tvivlens Betydning for Videnskaben; men hvad Tvivlen er for Videnskaben, det er Ironien for det personlige Liv. Ligesom derfor Videnskabsmændene paastaae, at der ingen sand Videnskab er mulig uden Tvivl, saaledes kan man med samme Ret paastaae, at intet ægte humant Liv er muligt uder Ironi. Naar Ironien nemlig først er behersket, da foretager det den modsatte Bevægelse af den, hvori den ubehersket forkynde sit Liv. Ironien limiterer, endeliggjør, begrændser og giver derved Sandhed, Virkelighed, Indhold; den tugter q straffer og giver derved Holdning og Consistents. Ironie er en Tugtemester, som kun den frygter, der ikke kjender det



il Savn, ethvert Haab til Erindring, der hører Mod til da at ville være glad; men deraf følger ingenlunde, at ethvert voxent gammelt Barn med sit vamle Smiil, sine glædedrukne Øine har mere Mod end den, der bøiede sig i Sorgen, og som glemte at smile. Saaledes ogsaa med Ironien. Maa man derfor end advare mod Ironien som mod en Forfører, saa maa man ogsaa anprise den Netop i vor Tid maa man anprise den. som en Veileder. Videnskaben er saaledes i vor Tid kommen i Besiddelse af et saa abyre Resultat, at det neppe kan hænge rigtigt sammen dermed; Indsigt ikke blot i Menneskeslægtens, men selv i Guddommens Hemmeligheder falbydes for saa godt Kjøb, at det seer ganske betænkeligt ud. Man har i vor Tid af Glæde over Resultatet glemt, at et Resultat dog ingen Værdi har, naar det ikke er erhvervet. Men vee den, der ikke kan taale, at Ironien vil gjøre Regnskabet op. Ironien er som det Negative Veien; ikke Sandheden, men Veien. Enhver, som har et Resultat som saadant, han eier det ikke; thi han har ikke Veien. Naar Ironien nu træder til, da bringer den Veien, men ikke den Vei, hvorved den, der bilder sig ind at have Resultatet, kommer til at besidde det; men den Vei, ad hvilken Resultatet forlader ham. Dertil kommer, at det vel nærmest maa ansees for vor Tids Opgave, at sætte Videnskabens Resultater over i det personlige Liv, personligt at tilegne sig disse. Naar saaledes Videnskaben lærer, at Virkeligheden har absolut Gyldighed, saa gjelder det i Sandhed om, at den faaer Gyldighed, og man kan dog ikke nægte, at det vilde være saare latterligt, om En, der i sin Ungdom lærte og maaskee endog lærte Andre, at Virkeligheden havde absolut Betydning, blev gammel og døde, uden at Virkeligheden havde havt anden Gyldighed end den, at han baade i Tide og Utide havde forkyndt den Viisdom, at Virkeligheden havde Gyldighed. Naar Videnskaben medierer alle Modsætninger, saa gjelder det om at denne fyldige Virkelighed i Sandhed kommer tilsyne. Der er i en anden Retning i vor Tid en uhyre Begeistring og besynderligt nok, det, der begeistrer den, synes at være uhyre Lidet. Hvor velgjørende kan her ikke lronien være. Der er en Utaalmodighed, der vil høste, førend den saaer, lad kun Ironien tugte den. Der er i ethvert personligt Liv saa Meget, der maa afvises, saa mange vilde Skud, der maae bortskjæres: her er Ironien atter en fortrinlig Operateur; thi, som ugt, naar Ironien er bleven behersket, da er dens Function

ikke Sandheden, men Veien] sml. Johannes' Evang. 14, 6.

af yderste Vigtighed, for at det personlige Liv kan faæ Sundhed og Sandhed.

<u>\_\_\_\_</u>

Ironi som et behersket Moment viser sig netop derved i sin Sandhed, at den lærer at virkeliggjøre Virkeligheden, derved at den lægger det vedborlige Eftertryk paa Virkeligheden. Heraf kan dog ingenlunde være Meningen, at ville paa godt St. Simonistisk forgude denne, eller at nægte, at der er, eller idetmindste at der bor være i ethvert Menneske en Længsel efter et Høiere @ Fuldkommere. Men denne Længsel maa ikke udhule Virkeligheden. tvertimod maa Livets Indhold blive et sandt og betydningsfuldt Moment i den hoiere Virkelighed, hvis Fylde Sjælen attraaer. Herved faaer Virkeligheden sin Gyldighed, ikke som en Skjærsild: bi Sjælen skal ikke saaledes luttres, at den ligesom ganske nøgen, blank og bar skulde løbe ud af Livet, men som Historie, hvori Bevidstheden successivt udlever sig. dog saaledes, at Saligheden ikke bestaaer i at glemme alt dette, men bliver præsent deri. Virkeligheden vil derfor ikke vrages, og Længselen skal være en sund Kjærlighed, ikke en kjælen, blødagtig Listen sig ud af Verden. Det kan derfor være sandt, naar Romantiken længes efter e Hoiere; men som Mennesket ikke skal adskille, hvad Gud har sammenfoiet, saaledes skal det heller ei sammenføie, hvad Gud har adskilt, men en saadan sygelig Længsel er netop et Forsøg paa at ville have det Fuldkomne før Tiden. Virkeligheden faaer derfor sin Gyldighed yed Handling. Men Handling maa ikke ud-





indeholder en langt dybere Skepsis end Ironi; thi det er ikke Endeligheden, men Syndigheden, Alt her dreier sig om; dens Skepsis forholder sig til Ironiens som Uvidenhed til den gamle Sætning: credo quia absurdum; men den indeholder ogsaa en langt dybere Positivitet; thi den bevæger sig ikke i humane, men i theanthropiske Bestemmelser, den finder ikke Hvile ved at gjøre Mennesket til Menneske, men ved at gjøre Mennesket til Gud-Menneske. Dog, alt dette ligger udenfor denne Undersøgelses Grændse, og forsaavidt man skulde ønske Stof til Eftertanke, da vil jeg henvise til Prof. Martensens Anmeldelse af Heibergs nye Digte.

⊳×x4

credo quia absurdum] se IV. Bd. S. 220 Anm. Prof. Martensens Anmeldelse] i Fædrelandet 1841 Nr. 398.

. 🌒

•



•

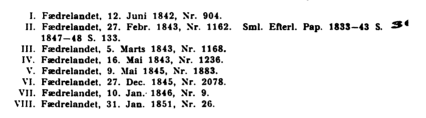
# BLADARTIKLER,

.

# DER STAAR I FORHOLD TIL »FORFATTERSKABET«.

UDGIVNE AF

J. L. HEIBERG.



•



IX. Fædrelandets Feuilleton 19.-20. Mai 1845 Nr. 1890-91. Sml. Efterl. ■<sup>2</sup> 12. S. 133.

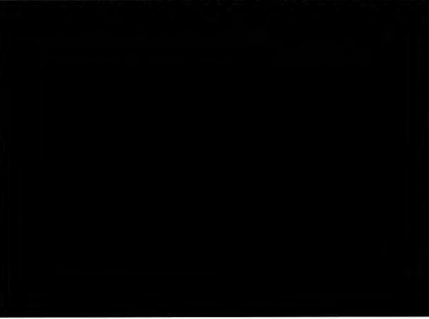
### Aabenbart Skriftemaal.

Ufortjent at blive nedsat, kan vel et Øieblik krænke, men snart vil det stolte Sind atter reise sig, atter erhverve Ligevægten, netop fordi det var usandt. Ufortjent at blive ophøiet, at blive tillagt et Værd, man føler med sig selv, man ei har, at blive berommet for hvad man ei har gjort, hvad man end ei maaskee havde Kraft til at gjøre, eller hvortil man var for doven - efterlader et langt dybere, et langt smerteligere, et langt mere ydmygende Indtryk; det er overhovedet en farlig Prøvelse for det svage menneskelige Hjerte. Det forfængelige Sind fristes maaskee til at bestyrke Folk i deres Vildfarelse; føler man det Uværdige deri, saa har man dog derfor ei strax Mod til for sig selv og for Andre at tilstaae Sagens sande Sammenhæng. Dog den ufortjente Roes brænder paa Sjælen, man er, om end uden egen Brøde, kommen i Besiddelse af hvad der ei tilhører En, man føler ei blot, at man ei har fortjent den Ære, der bliver til Deel, men man føler en indirecte Bebreidelse, der virker desto eftertrykkeligere, fordi den ei kommer i en fjendlig Skikkelse, der kunde ophidse En, men i en venlig, velvillig Anerkjendelse lader En stedse dybere føle sin Uværdighed.

Hvad her er blevet yttret, er nærmest fremsat for min egen Skyld, da det Udviklede afgiver den Text, over hvilken jeg agter at tale til mig selv. I de sidste 4 Maaneder har jeg mange Gange nydt den ufortjente Ære, at blive anseet og udlagt som Forfatter af en Mængde indholdsrige, belærende, vittige Artikler i forskjellige Blade, af en Deel Flyveskrifter, der dog kun efter det Udvortes

I.

vare Flyveskrifter, da deres svære, tunge, gediegne Indhold nødverdigen maa sikkre dem en meget mere end ephemer Betydning. En Tidlang sogte jeg at skjule for mig selv, hvor megen indirecte Bebreidelse der laa heri, men jo oftere det gjentog sig, desto vanskeligere blev dette for mig. Tilsidst blev den anklagende Stemme i mit Bryst saa hoirostet, at jeg forgjæves sogte at undflye dens Straffedom. Der er nu igjen forløbet 4 Maaneder, saaledes lød dens Ord, hvad har Du i den Tid udrettel? Hvis Du nu havde været Forfatter af det Meget, som gode Mennesker have tillagt Dig eller om dette end var et overdrevent Ønske, saa meget mere som det stundom var aldeles modsatte Ting, Du blev erklæret for Forfatter af, naar Du dog havde skrevet Noget deraf, hvilken skjøn Virksomhed vilde Du da have at skue tilbage over, Du vilde da ei blot have gavnet ved din Virksomhed, men dit Exempel vilde, som Præsten pleier at sige, virket opmuntrende for Andre. Dit Liv vilde da ei være blevet overgivet til fortient Glemsel, thi din Virksomhed vilde have gjort det uforglemmeligt, og ei blot dette, men det vilde maaskee være blevet beskrevet, opstillet som Mønster, maaskee i »Folkebladet« eller i »Naturen, Mennesket og Borgeren;" det vilde være blevet sagt om Dig: Saa ung, og dog saa virksom; man vilde have peget paa Dig, og sagt: See, der gaaer han i sin utrættede Virksomhed. Skulde jeg blive gammel, skulde Aarene udslette Meget af min Erindring, dette Indtryk vil ingen Tid formaae at udviske. Jeg skammede mig for mig selv, skammede mig





min hele Nøgenhed, til Advarsel for unge Mennesker; jeg føler Mod til at finde mig deri. Men som jeg nu har baaret min Straf, sæa vil jeg ogsaa bede min Samtid, paa Grund af det moralske Mod, jeg har lagt for Dagen, ei aldeles at opgive Haabet om mig. Maaskee vil det engang lykkes mig nogenlunde at svare til de Forventninger, man engang har næret om mig. Jeg tvivler ei paa, at min Samtid vil være godmodig nok hertil; det er saa langt fra at jeg tvivler, at jeg snarere frygter dens Godmodighed, at den atter vil udlægge mig som Forfatter, atter tillægge mig en kraftig Virken og Medvirken i Tidens Tieneste. Dette kan jeg imidlertid ei tillade, for min egen moralske Forbedrings Skyld kan jeg ikke tæale det, og jeg beder derfor de gode Mennesker, som interessere sig for mig, aldrig at ansee mig for Forfatter af Noget, hvorpaa mit Navn ei staaer.

Dog det er ei blot for min egen Skyld, med min egen moralske Forbedring for Øie, at jeg aabent og uforbeholdent tilstaaer og bekiender min Uværdighed til den mig tiltænkte Ære; det er ligesaa meget for deres Skyld, hvem den med Rette tilkommer, om deres Beskedenhed end byder dem at skjule deres Navn. Det er en mærkværdig Tid, i hvilken vi leve, Udsigterne til et overordenligt Udbytte af evige Resultater er saa sikkret, at denne Tid vil blive uforglemmelig for de kommende Tider, der ville skylde den Alt. Hvor stor Sandsynlighed da ikke for, at en taknemlig Eftertid vil mindes alle de Helte, der kæmpede for den gode Sag. Hvis jeg da ei ilede med at erklære, til Spot og Spee for mig selv, at jeg ei har Deel deri, hvor stor Sandsynlighed da ikke for, at jeg, som ingenlunde havde fortient det, blev udødelig istedetfor de Udmærkede, hvis Liv havde giort dem værdige dertil. Netop fordi Tiden er saa mærkværdig, netop derfor er Taushed fra min Side desto mere utilgivelig, her er nemlig ei blot Spørgsmaal om den korte Hæder og Ære, der kan blive Heltene til Deel i deres Liv, men om den udødelige Ære, der vil vedblive til Verdens Ende.

Ja i Sandhed Tiden er mærkværdig. Det lønner vel Umagen at <sup>agte</sup> paa dens alvorlige, dybe, betydningsfulde Tegn, at agte paa de <sup>store</sup> Kræfter, der overalt paa saa mange Maader røre sig i Literaturen, <sup>at</sup> vogte paa de Vink, der overalt tyde hen paa Tidens Fylde. Det er <sup>Systemet</sup>, Tidsalderen arbeider hen til. Allerede har Prof. R. Nielsen

Prof. R. Nielsen] Den speculative Logik i dens Grundtræk, 1-2. Hefte 1841-42 (ufuldendt). 1. Hefte begynder med § 11 og ender i § 21. Bag paa Titelbladet: Disse Grundtræk er at betragte som et Fragment af en philosophisk Wethodologi. Om den nedenfor omtalte Subscriptionsplan sml. Efterl. Pap. 1844-46 S. 131.



udgivet 21 logiske §§\*), der danne første Deel af en Logik, der igjen danner første Deel af en altomfattende Encyclopædi, saaledes som det er antydet paa Omslaget, uden at dog dens Størrelse videre er angivet, formodenlig for ei at forfærde, da man vel tør slutte, at den bliver uendelig stor. En Encyclopædi! Jeg eier tilfældigvis Diderots og d'Alemberts Encyclopædi, dog ei fuldstændig, jeg eier kun 28 Foliobind; det har ofte virket opmuntrende paa mig at tænke, saadan en Bog skriver Professor R. Nielsen; han har jo allerede skrevet 21 §§, og for flere Aar siden udgivet en Subscriptionsplan paa et Moralsystem, der idetmindste bliver 24 Ark, naar det bliver færdigt, saaledes heed det idet mindste dengang, men da det endnu ei er bleven færdigt, saa bliver det formodenlig 48 Ark – naar det bliver færdigt. Hvo har glemt det Meget, Bastholm har liggende i sin Pult? Hvem er det undgaaet, at Dr. Beck har afskaffet Religionen, for at faae Plads for Systemet? Ja vor

•) Vel er det ci fulde 21, da de 10 første mangle, men til Vederlag har han dramatisk revet os hovedkulds ind i Systemet.





id er mærkværdig, er dybt bevæget, det er ligesom Systemet lerede var der. Da jeg for nogen Tid siden læste, at en ung ærd havde indsendt til Videnskabernes Selskab en forseglet Pakke, r er bleven nedlagt i dets Archiv, saa tænkte jeg, det er Systeet; og hvo veed, maaskee er det Systemet, maaskee have vi lerede Systemet i en forseglet Pakke.

401

Alt tyder hen paa, at det afgjørende Øieblik nærmer sig; der en Giæring og en Fermentation, som umulig kan blive til Vind. veralt rører der sig et kraftigt Parti-Liv. Dette maa naturligvis forstaaes saaledes, at vi kun havde eet Parti, der var kraftigt; i det vilde jo ei være et kraftigt Parti-Liv, men et kraftigt Liv i artiet, nei, der rører sig et kraftigt Parti-Liv i en Mangfoldighed Partier. Vi have Liberale. Ultraliberale. Conservative. Ultraconrvative, juste-milieu; vi have i Politik alle tænkelige og utænkege Boniteter. Vi have Kantianere, Schleiermacherianere, vi have egelianere. Disse have igien delt sig i to store Partier: det ene arti er dem, som ei ere komne ind i Hegel, men som dog ere egelianere; det andet er dem, som ere komne ud over Hegel, en som dog ere Hegelianere; det tredie Parti, de virkelige Helianere, have vi meget faa af. Vi have 5 Antipædobaptister, 7 aptister, 9 Anabaptister; af Baptister have vi igjen 3, som mene, de Voxne skulle døbes i salt Vand, 2 som mene, at de bør »bes i fersk Vand, og 1, som danner Mediationen, og holder paa rakvand. Vi have 2 Strauszianere; vi have en Skræder paa Uttersv Mark, der har dannet en ny Sect, som bestaaer af ham selv og Skrædersvende. For nogen Tid siden var der stærk Tale om, t han havde vundet en tredie Tilhænger af en anden Profession; ien da han lige var i Færd med at fange ham, kom det til Brud, er gav Anledning til at Neophyten forlod ham, og tog den ene krædersvend med sig, og han af den anden Profession optraadte llige med en ny Confession. I Pistolstrædet skal i denne Tid en land have trukket sig tilbage, for i Ensomhed at udtænke en ny leligion, og hans Resultater imødesees med Forventning af Naboaderne, Christenbernikovstræde og Peder Madsens Gang. Overalt ører der sig et kraftigt Parti-Liv. Snart have vi ei Mandskab nok il at faae Een for hvert Parti. Vor Tid er betydningsfuld, som ngen Tid før har været det. Thi at en Mand er en stor Mand,

XIII.

at en ung Lærd havde indsendt osv.] i Videnskabernes Selskabs Møde I. Febr. 1842 vedtoges det at opbevare i Selskabets Kasse under dets Segl et Arbejde, som var indsendt af daværende Lector i Sorø Japetus Steenstrup. Se Videnak. Selsk.'s Oversigt for 1842 S. 15.

og som saadan gielder Noget, det er hørt før, men at hver Mand er et Parti, det er uhørt. (Hvad Under da, at naar der, om ei daglig, saa dog een Gang om Maaneden, høres en prøvet, en alvorlig, bevæget, hoiærværdig Stemme, at den ei paaagtes; thi det er kun en stor Mand, der taler, intet Parti, det er kun en enlig Røst, ingen Partistemme). Men dette har ogsaa noget Andet at betyde, det er et uhyre Avancement, som kun vor Tid har et Analogon til i den Politirets-Assessor, der reiste i Sjælland, som ei blot var Assessor i Retten, men tillige var Commission. Og dog derved bliver det ikke, snart maa een Mand gjelde for flere Partier, ligesom hin mærkværdige Mand, Lippe-Detmold og Schaumburg-Lippe stillede i Marken som Contingent, der paa den ene Side gialdt for Lippe-Detmold, paa den anden Side for Schaumburg-Lippe, paa den ene Side var Infanterist, paa den anden Cavallerist.

Betydningsfuld er Tiden. Er man ei overbevist af hvad jeg her har anført; føler man ei den uhyre Intensitet, ethvert Individ har, endsige da Summen af dem, saa vil jeg anføre endnu et Træk. Carstensen er bleven betydningsfuld, ikke ved sin Frisure; thi dertil indrømme vi ham alle Hoved, men ved sit Hoved, Professor Heiberg er bleven ubetydelig. Det er et kiækt Udtryk for Tidens Betydningsfuldhed, en dristig Tanke; det sortner næsten





det rette Standpunct, og naar vi blot blive der, saa kommer det, det kommer visselig. Men naar det da kommer, hvad vil saa Efter-tiden foretage sig? For den er der Intet at gjøre, vi have gjort Alt. Den kan hvile i salig Glæde i Systemet, den kan læse i al Ro og Mag de 28 Foliobind, som det ikke var en let Sag at skrive. Men naar da saaledes Efterslægten vil kunne leve tryg og sorgløs i systematisk Beskuelse, da vil den ogsaa faae Tid til at mindes, med hvormegen Anstrængelse det blev erhvervet, da vil den føle sig opfordret til aldrig at glemme, hvad den skylder vor Tid og dens Helte. Thi hvad har det ikke kostet Forfatterne for et Hovedbrud, og hvorledes har det ikke kostet det læsende Publicum Nattero. Aldrig har det havt Fred, til enhver Tid paa Dagen har det maattet være paafærde, fordi Systemet skulde komme, og den ene saliggjørende Sandhed. Det vilde blive mig vanskeligt at give en bestemt Forestilling om denne Bevægelse og denne møisommelige Forskning, jeg vil derfor foretrække gjennem en Begivenhed, jeg engang har oplevet, at lade ahne, hvorledes det gaaer til. I yngre Aar morede det mig ofte at være Vidne til Borgervæbningens Maneuvrer paa Fælleden. Ved en Konge-Revue traf det sig, at en Major holdt forkert vendt mod sin Bataillon. En tilstedeværende kyndig Officier af Armeen, der formodenlig frygtede for, at denne Feil ikke skulde undgaae den afdøde Konges skarpe Blik, rider hen til ham og hvidsker ganske sagte: Hr. Major De holder forkert. De maa gjøre omkring.« Majoren var ingen Stivnakke, han fulgte gjerne det givne Raad, og med høi Røst raaber han: Hele Bataillonen omkring! Derved blev nu Alt værre. Hvis hin Bataillon var det læsende Publicum, saa vilde man kunne gjøre sig en Forestilling om, hvad det har lidt, idet hver Dag en ny Major har begaaet samme Feil. Endnu gjenlyder mit Øre af de hundrede og atter hundrede Stemmer, der tilraabe os alle: »Hele Bataillonen omkring!« Bataillonen vedbliver, som de Militaire sige, i Marschen, og dog kommer den ikke 'af Stedet, fordi det bestandig hedder: Hele Bataillonen omkring!« Dog hvorfor fremkalde disse uvederqvægende Forestillinger, lader os hellere dvæle ved de lyse Udsigter, naar Systemet er fundet, og da Eftertiden vil mindes enhver nok saa lille Helt i vor Heltetid. Men derfor bør Enhver bidrage Sit til, at denne Hæder ikke falder paa Uværdige. Jeg har bidraget Mit, ved at tilstaae, at jeg ingen Deel har i det Hele, end ikke den mindste.

S. 7 fremhæves, at, da den speculative Logiks Uundværlighed for Studiet af »Phikeophiens reale Videnskaber hos os endnu neppe tilfulde er fattet, . . . saa ville sogle Betragtninger med Hensyn til den Rolle, det Logiske spiller, ikke kunne siges at komme post festum.«



#### Efterskrift.

At den af mig opstillede Sætning, at ufortjent Roes virker langt eftertrykkeligere end Dadel, selv om denne er fortjent, er sand, det har jeg i dette Øieblik i min egen lille Erfaring oplevet et Bevis paa. Dr. Beck har ved en Anmeldelse i »Fædrelandet« udrevet min Disputats af Læseverdenens Glemsel. Den ærede Recensent giver en Oversigt over Bogens Indhold, hvoraf jeg egenlig ikke har lært noget Nyt. Til Slutning mener han, at jeg fortjener at dadles, fordi der er flere Allusioner, han ikke forstaaer. Vel lyde hans Ord ikke ganske saaledes; han siger nemlig, at de Fleste ikke forstaae dem. Men da jeg umulig kan antage, at Dr. Beck har havt Leilighed til at indhente de Flestes Erklæring, saa maa det vel nærmest være som Partimand, at Dr. Beck bruger dette Udtryk. Det maa da ansees for et ægte pathetisk Parti-Udtryk; de Fleste er Superlativet til det Udtryk, Flere, som man ellers pleier at bruge. Forsaavidt vil man vist finde det i sin Orden, at jeg ikke reflecterer derpaa, men indskrænker mig til min første Sætning, at Dr. Beck ikke har forstaaet dem. Her ligger nu Van-



er nemlig et Tegn paa en roesværdig Naivitet, men deraf følger ingenlunde, at Forfatteren fortjener Dadel. Det er utroligt, saameget man kan slutte af den Omstændighed, at Dr. B. ikke har forstaaet, maatte man blot kunne slutte ligesaa meget af hvad Dr. B. har forstaaet. Min ærede Recensent mener tillige, at jeg fortjener Dadel. Saavidt man ellers kjender denne Forfatter, er han en Hader af Alt, hvad man i Almindelighed kalder positivt, hvorfor vil han da her fastholde de positive Straffe, hvorfor være grusom nok mod mig til ikke at lade sig nøie med den naturlige Straf, at Dr. B. ikke forstod mig. Dertil kommer, at jeg ikke indseer, hvorledes det skal lade sig gjøre; jeg er ikke mere i den Alder, at en Foresat eller Lærer kunde give mig en Irettesættelse; det er ingen politisk Sag, saa Politidirecteuren kunde give mig en Næse. Sagen kan heller ikke komme for Consistorium. Desuden er det Straf nok for mig, at Dr. Beck ikke har forstaaet mig, og det saameget mere, som det allerede har været tungt nok for mig, at Dr. Beck paa flere Steder har troet at have forstaaet mig. I den Bog, som Hr. Dr. i disse Dage har udgivet, seer jeg mig nemlig paa en høist uforstaaclig Maade stukket ind mellem Strauszianerne. I Geled med Strausz, Feuerbach, Vatke, Bruno Bauer maa jeg, enten jeg vil eller ei, holde Skridt med dem, medens Dr. B. tæller: ein, zwei, drei; Noget, alle tydske Underofficierer (især de systematisk-geworbne) have en overordenlig Færdighed i, idet han tilføier: »seer flinkt op til Høire, hvor jeg gaaer«. Det er tungt nok, men det maa man finde sig i, naar man ikke hører til de systematiske Hoveder, der til Tidsfordriv udcommandere ikke blot samtidige Forfattere, men alle Verdens Forfattere til Parade. Naar man kun er en fattig Husmand, der dyrker sin lille Lod, saa er man nødt til, naar Herremanden foiter, at møde og at lade sig anvise sin Plads, snart et Sted snart et andet.

Til Slutning tilføier den ærede Recensent, at der er Adskilligt han har moret sig over, men ikke til min Fordeel. Denne Passus er høist gaadefuld og dunkel, og jeg kan ikke andet end glæde

I den Bog, som Hr. Dr. i disse Dage har udgivet] i den S. 400 Anm. anførte Bog, hvis Fortale er dateret 29 April 1842, citeres «Om Begrebet Ironi» oftere, saal. S. 31 Anm. sammen med Strauss, S. 53 Anm., S. 77 Anm. sammen med Vatke (Religion des alten Testaments, Berlin 1835). Om Dr. Becks Forhold til Strauss (Leben Jesu 1835). Feuerbach (Das Wesen des Christenthums, 1841) og Fruno Baur (Kritik der evangelischen Geschichte des Johannes, Bremen 1840; Kritik der evangelischen Geschichte der Synoptiker, Leipzig 1841-42) se ovf. S 400 Anm.

mig over, at hvad min Recensent har havt videre at yde end et Referat af min Afhandling, hvoraf jeg har lært, at Hr. Dr. san nogenlunde har forstaaet den, indskrænker sig til nogle faa Linier. Det var Synd mod mig, om Rec. havde skrevet blot en Spalle af slige gaadefulde Yttringer. Havde Rec. sagt, at der var Adskilligt, han havde moret sig over til min Fordeel, saa vilde jeg heller ikke have forstaaet ham. Hr. Dr. maa ingenlunde søge Grunden hertil i Mangel paa god Villie. Bogen har kostet mig 182 Rbd. 4 Mk. 8 Sk. at udgive, og der er da vel al Sandsynlighed for, at jeg ønskede enhver lovlig Fordeel deraf, uden at gjøre mig skyldig i en for en Forfatter uværdig Skelen efter Fordeel. Men af samme Grund som Rec.s Mening vilde være bleven mig gaadefuld, hvis han havde udtrykt sig saaledes, af samme Grund er det mig nu gaadefuldt, hvorledes Rec. har moret sig over min Bog, saaledes at det ikke er bleven til min Fordeel, eller med andre Ord ill min Skade. Da jeg ikke er Partigænger, saa seer jeg mig ikke istand til som min ærede Rec. at kunne sige, at Flere have fundel det ligesaa gaadefuldt, eller vel endog de Fleste. Da det allsaa ikke staaer i min Magt at imponere ham ved Stemmeflerhed, saa har jeg anstrængt al min Kraft for at finde en Forklaringsgrund. som er den eneste, jeg kan opdage. Rec. har maaskee kjøbl el Exemplar af min Disputats, har ikke været fornøiet med den, og har nu sendt det tilbage til Forlæggeren og forlangt Pengene igen Jeg veed nu ikke, om det er Skik, at Forlæggeren giver Pengene

Jeg veed nu ikke, om det er Skik, at Forlæggeren giver Pengew



II.

### Hvo er Forfatteren af Enten-eller.

Dette Spørgsmaal har allerede nogle Dage beskæftiget en veel af det læsende Publicum. Tiltrods for det meget Skarpsinige, der i denne Henseende er blevet opdrevet, er man dog ingenunde endnu sikker eller enig betræffende Sporet. Sagen er da *dhuc sub judice*, og maaskee kommer den aldrig videre, med nindre de, der i Anledning af dette Forfatterskab beklage, at Stokusretten er bleven afskaffet, skulde være i Stand til at faae den adført igjen. I saa Fald vilde jeg ikke være den Synder, mod ivem man skal have tilstrækkeligt moralsk Bevis, endnu mindre ilde jeg være hans Ryg. Dog Stokhusrettens Gjenindførelse bliver el et *pium desiderium*, hvilket da ogsaa enhver Ven af Literaturen naa ønske; thi det var jo en meget streng Maade at opdage Forattere paa.

Langtfra at fordriste mig til ved denne Artikel at ville bringe pørgsmaalet sin Besvarelse nærmere, vil jeg blot levere en histoisk Oversigt over de forskjellige Efterforskninger, man i denne lenseende har anstillet. Forskerne lade sig passende dele i tvende lasser. Nogle søge ved udvortes Indicier at komme paa Sporet; odre ved indvortes Indicier.

adhuc sub judice endnu for Retten (Horats, Ars poetica 78). Stokhusetten, 29. Oct. 1772 fik Inquisitionscommissionen, der havde Sæde i Stokhuset 'astellet) i Kbhvn., Ret til at anvende Kat og Tamp mod Inquisiter, der var læsten overbeviste- om deres Forbrydelse, men af synlig Vrangvillighed nægter i give Oplysning derom. Denne Ret blev ophævet ved Rescript af 6. December 837. pium desiderium fromt (uopfyldeligt) Onske.

#### 1<sup>°</sup> De udvortes Indicier.

De udvortes Indicier ere egenlig kun eet, at Bogen ikke har nogen Forlægger, men efter al Sandsynlighed er udkommen paa Forfatterens Forlag. Denne Enhed skjuler naturligvis en stor Mangfoldighed af Spor i sig i Forhold til Forestillingen om Bekostningens Størrelse. En stræbsom Borgermand her af Staden holder for, at Udgivelsen af et saadant Værk maa koste en 30 til 40,000 Rbd. Han raisonerer saaledes. Det er meget kostbart at lade Noget trykke. Det Eneste, han har ladet trykke er et Avertissement i Adresseavisen, der kun var 4 Linier og dog kostede 3 Mk. Han mener vel, at det maa bringes i Anslag, at Bekostningen bliver mindre i Forhold til Liniernes Antal, men desuagtet antager han, at en Bog med 36 Linier paa Siden og over 800 Pag., rigelig maa koste 30 til 40,000 Rbd. Det er derfor hans Mening, at ingen Mand herfra Byen er i Stand til at skrive en saadan Bog. Han gjætter paa Donner i Altona. Saavidt jeg veed, er denne Borgermand den eneste, der udelukkende holder sig til udvortes Indicier; de indvortes bekymrer han sig slet ikke om, saa længe det er vist, at Udgifterne ere saa store.

Andre, der havde lidt mere Kjendskab til de med Trykning forbundne Omkostninger, ansætte Udgifterne lavere, og staae derved allerede paa Overgangen til at følge indvortes Indicier. Jo



Formue end den hidtil har havt, hvilket kan give Anledning til, at Mange, der før kun betalte 3 Portioner Næringsskat, nu blive ansat til 5, Præstepengene ville blive forhøiede o. s. v.

For at danne en passende philosophisk Overgang til at tale om de Forskere, der af indvortes Indicier søge at opspore For-Fatteren, vil jeg anføre en Mening, der i Paradoxi danner Modsætningen til den første. En Embedsmand i et af Collegierne antager, at man slet ikke tør reflektere paa det udvortes Indicium, da det i Danmark aldeles Intet koster, at faae Noget trykt. Han beraaber sig i denne Henseende paa en mangeaarig Erfaring som Embedsmand. Dog denne Mening anfører jeg blot for at danne den phisophiske Overgang. Den har hverken hjemme under Afsnittet m de udvortes eller under Afsnittet om de indvortes Indicier, eller i Virkeligheden, den er den rene Overgang.

#### 2) De indvortes Indicier.

At give en Oversigt over de mange Forskeres Bestræbelser i denne Retning, er vanskeligt, dog ville vi forsøge det.

Bogen bestaaer af 2 Dele. Nogle læse kun den første, Andre kun den anden Deel. Da der nu er en betydelig Forskjel mellem disse, saa faae de Enkelte en meget modsat Mistanke, eftersom de slutte fra 1ste Deel til hele Værket, eller fra anden Deel til hele Værket.

Nogle læse hverken første eller anden Deel, men offre sig ganske for den interessante Overveielse: hvo Forfatteren dog kan være. Man skulde troe, at disse i Betragtning af den redelige lver, med hvilken de gribe Sagen an, snarest maatte opdage Hemmeligheden. Dog skal det ikke være Tilfældet. I Stedet for at trække sig tilbage i Stilhed og, uden at læse Bogen eller at tale med noget Menneske derom, rent objectivt at tilspeculere sig Forfatteren, have de begaaet den Uforsigtighed at indlade sig med Andre. Ved denne Berøring ere de blevne Mediationen for de tidligere Differenser. Trods deres Redelighed faae de imidlertid de latterligste Resultater, alt eftersom de tale med En, der slutter fra første Deel til hele Bogen, eller med En, der slutter fra anden Deel til hele Bogen. For dog at have en Mening antage de, at der er to Forfattere, og det saa meget mere som Cancelliraad Fribert har ladet denne Sag staae uafgjort.

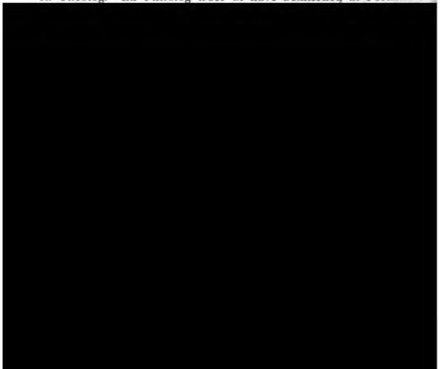
Da Fortalen efter Fleres Forsikkring, der alene har læst den, stal være forskjellig fra hele Bogen, antage Nogle, at der er 3



Forfattere. Denne Omstændighed har givet en lille Flok Anledning til at overbyde hinanden indbyrdes i dristige Hypotheser, der bevæge sig i Tallets Sphære. Denne Skare seer sig ogsaa i Stand til at fjerne Vanskeligheden med Trykke-Omkostningerne, da den antager, at der er saa mange Forfattere, at det Hele maaskee vil blive 5 Rbd. til Mands.

De, der trænge dybere ind i Værket, søge fornemmelig at opfatte Forfatterens Individualitet, som den afpræger sig i Stilen, og ad den Vei at opspore ham. *Et hic diversi abeunt interprets.* Nogle antage, at det er et ungt Menneske, Andre, at det er en gammel Mand; Nogle, at det er et ryggesløst Menneske, Andre, at det er en retsindig Mand; Nogle, at det er et løst og ledigt Menneske, Andre, at det er en Embedsmand; Nogle, at det er en Pebersvend, Andre, at det er en Ægtemand.

Nogle see mere paa det Ydre i Stilen, og som finere lagttagere fæste de især Blikket paa smaa Tilfældigheder, da det ikke undgaaer deres Skarpsindighed, at Forfatteren vel har søgt at skjule sig. En Theolog troer saaledes at have bemærket, at Værket forraader for megen philologisk Dannelse, til at det kan være af en Theolog. En Philolog troer at have bemærket, at Forfatterens



#### Taksigelse til Hr. Professor Heiberg.

III.

At virkelig et >man«, der er saa talrigt, at Modsætningen dertil kun er >Enkelte«, kan bære sig saa uforsvarligt ad, som De beskriver det i Deres sidste Numer af Intelligensbladene med Hensyn til Læsningen af >Enten-Eller«, det vilde jeg ikke have troet, hvis det ikke var Dem, Hr. Professor! der sagde det. Mod en Anden, mod enhver Anden vilde jeg have beraabt mig paa min egen Erfaring; jeg vilde have vovet en Strid mod den, der saaledes angreb et Publicum, som vel med Forundring vilde have været Vidne til, at en Udgiver, der dog langt ude er beslægtet med en Forfatter, var den Rolige, ikke den Irriterede. Dog det er Dem, der siger det; jeg troer Dem, jeg vover ingen Strid; skal der her være Tale om Strid, maa denne komme fra >man« selv, et >man«, der jo efter Deres egen Angivelse har Mandsstyrke.

I Intelligensblade Nr. 24 (1. Marts 1843) omtalte J. L. Heiberg i en Artikel "Litterær Vintersæd« den nyligt udkomne »Enten-Eller«. Det hedder deri bl. a. (S. 289): Og nu springer man virkelig i Bogen, læser lidt hist og lidt her . . . Som en godmodig Læser springer man dog i første Bind, inden man springer i mådet, det vil sige, man farer omkring i Enten, inden man farer omkring i Eller. Man befinder sig altsaa for det Første i Enten, og her befinder man sig for det Første ikke godt, thi man mærker, at man ikke har nær saa god Tid som Forfatteren . . . (290) Man haster nu til »Forførerens Dagbog« . . . man væmmes, man ækles, man oprøres . . . (291) Man lukker Bogen, og siger: »Basta! Jeg har nok af Enten, jeg skal ikke have noget af Eller« . . . Den, hvis Fremmagsmaade med Bogen jeg her har beskrevet, er »Man« . . . Enkelte ville imidlertid være nysgjerrige efter at erfare, hvad det er for et Eller, som Forf. sætter imod et saadant Enten osv.



Men er det ogsaa virkelig sandt, at >man« paa den Maade. uden at have andet end snøftet i første Deel, dømmer om et Værk og dets enkelte Dele, dømmer saa høirøstet, som det gjenlyder i Intelligensbladet? Ak ja, Gud bedre det, Tiderne ere onde! Nu har De, Hr. Professor! i flere Aar arbeidet paa Publicums Opdragelse, og dog maa De erfare Sligt. Ved at læse derom blev mit Hjerte saa sønderknust, at det ikke vilde lade sig trøste, uagtet det tilbødes; thi besynderlig nok i et andet Qvarteer af Byen skal det ikke saaledes være Tilfældet. Naar man der seer saa stor en Bog udkomme, saa smiler man et Øieblik, i samme Oieblik betænker man, at det, man smiler ad, ikke er Bogen, men den Tingenes Orden, der gjør en stor Bog til et Uhyre. Naar man der seer, at en Udgiver vover, hvad maaskee ingen Forlægger vilde vove, saa smiler man, i samme Nu tænker man: der er saa vist Nok, der søge at bringe Skillingen ud af hvad de skrive, det er smukt af Udgiveren, at han ikke har villet høkre; man udtænker ei heller strax en snurrig Maade, paa hvilken en Udgiver kan tjene Penge; thi man faaer ikke Tid dertil, fordi man er velvillig nok til med Glæde at vide, at Udgiveren allerede i de første or ubonatlat Manda destates



Papirer indeholde en Mangfoldighed af Tilløb til en æsthetisk Livsanskuelse« (cfr. Pag. XVIII.), saa bliver man ikke sig selv vigtig red at opdage, at første Deels enkelte Dele ere fragmentariske; nan aner heller ei ved at bladre i anden Deel en organiserende lagt; thi man har ikke glemt, at Fortalen paa en beskeden, og ømmelig og tilstrækkelig Maade har sagt det. Naar man der paa t første Bind seer et Motto, saa læser man det; naar man læser isse Ord: »Er da Fornuften alene døbt, ere Lidenskaberne Hedinger?« saa har man ikke glemt det i det Øieblik, man seer en idenskab skildret, der ikke skal fængsle, men indignere og oprøre; g uagtet man har uendelig meget bedre Tid end det hastende man« i Intelligensbladet, saa faaer man dog ikke Tid til at phansere om Forfatterens Individualitet. Naar man der, ligesom »man« Intelligensbladet, støder paa mange pikante Reflectioner og ikke ist veed, om nogle af dem maaskee ere dybsindige«, saa suspenerer man sin Dom, thi det har jo ingen Hast. Naar man seer, vorledes den enkelte Lidenskab i første Binds enkelte Dele betandig føres hen til det Punct, at den ligesom staaer paa Springet il at blive noget Andet, saa aner man Maskineriet. Kort, naar nan der faaer en Bog, er man hurtig til at læse, langsom til at lømme. – Og dog hvad hjelper det, at det er saa, at det virkelig r saa? Jeg tør ikke troe det, mit Hjerte er sønderknust, min Sizel tvivlsom; det er Dem, Hr. Professor Heiberg, der har sagt, at man bærer sig ganske anderledes ad, det er Dem, der har berøvet mig Troen, men det er ogsaa Dem, der helbreder mit syge Sind, det er Professor Heiberg, der har paataget sig at vise >man« til Rette.

At De, hvis noget Saadant skulde gjøres fornødent, var den eneste Mand i Kongeriget, man kunde tænke paa, det behøver jeg ikke at sige Dem, det behøver jeg slet ikke at sige Nogen, thi enhver Mand i Kongeriget veed i denne Henseende hvad De veed. Hvor mægtig Deres Indflydelse er, har Erfaringen allerede viist mig. Jeg har gjort Forsøget med en Exlæser, der i største Hast havde sin ubesindige og overilede Dom færdig om »Enten-Eller«, jeg saae blot paa ham og sagde: Du hører nok til det »man«, om

413

Pag. XVIII] i nærv. Udg. 1. Bd. S. XV. man aner heller ei osv.] Heiberg a. St. S. 291: Og idet de nu her [i 2. Del] paa ethvert Punkt, hvor Tilkeldet fører dem hen, støde paa saadanne Tankelyn . . ., ane de, at her maa "ære en organiserende Magt. disse Ord] paa 1. Binds Titelblad. ligelom •man• i Intelligensbladet, Heiberg anf. St. S. 289: Man støder pan Bange piquante Reflexioner: nogle af dem ere maaskee endog dybsindige, man "æred det ikke vist.

hvilket Professor Heiberg taler. Jeg selv lærte ved denne Leilighed at sande, hvad jeg altid har erkjendt, at det er en uberegnelig Fordeel at turde citere Dem, da man kan forudsætte, at Enhver har læst hvad De skriver, læst det helt igjennem Ord for Ord, uden at De behover ved f. Ex. et enten--eller, et Forord, osv. at indskærpe Læseren, ikke at være for hurtig. Og nu Exlæseren, hvad gjorde han? Han blev beskæmmet, gik bort og omvendte sig. Snart vil Ingen mere være »man«. Nogle have aldrig havt Tilbøielighed dertil, fordi de antage, at det at være man i en vis Forstand er noget mere, end at være een, i en anden Forstand meget mindre. Dog dette vedgaaer jo ikke mig; men hvad jeg tør være sikker paa er, at Ingen mere i Forhold til »Enten-Eller«vil være »man«, efterat De saa betegnende har oplyst om, hvad man skal forstaae ved aman ; at man derved skal forstaae Enhver, der ikke viser sig som en ordenlig og samvittighedsfuld Læsere, ikke distingverer sig som den Enkelte« i Intelligensbladet, men Enhver, der bærer sig ad, ja jeg gider ikke sige mere, bærer sig ad som +man\* i Intelligensbladet.

Hvor Meget har jeg da ikke Dem at takke for? Jeg takker Dem for, at jeg fik at vide, hvorledes »man« behandler »Enten-Eller«, fik at vide, at A. næsten var Prophet, naar han i Fortalen, uden at bekymre sig om B.s Papirer, blot sine betræffende, sagde: Læs dem eller læs dem ikke, Du vil fortryde begge Deles. Jeg takker Dem for, at det vel vil opfyldes, det beskedne Ønske, som



det, der i Intelligensbladet betegnes som en ordenlig og samvittighedsfuld Læser, saa meget mere, som det forekommer mig uforklarligt, at Nogen ved blot at læse »Eller« kan gribe Modsætningen saa fuldstændig, som han vil det efterat have læst første Bind. Det er ingenlunde min Mening, at Enhver, der er en ordenlig og samvittighedsfuld Læser, vil dømme saa fordelagtig om Bogen, ingenlunde; endnu mindre er det min Mening, at hvis en Enkelt iomte ligesaa fordelagtig, at han da var i Stand til at fremsætte in Dom i saa valgte Udtryk, eller hvis han brugte aldeles de amme Ord, at da hans Dom paa nogen Maade kunde for mig nave den Betydning, den Vægt, den bedaarende Magt, den forføreiske Sødme, som den har det, der for mig i det mindste er neste ved at kunne tilskrives Professor Heiberg, for mig ligesaa ibsolut som et Kongebud er det for en Statens Tjener, ligesaa ısvigelig som en Anvisning paa Banken er det for en Pengemand. eg takker Dem for, at de formodentlig har forhindret, at Larmen og Støien og Skriget og Sladdren kommer i Bevægelse, end ikke i t man s tvetydige Skikkelse, at man ikke faaer vapeurs, Qvalme )sv., fordi Ingen vil være >man«.

For alt dette takker jeg Dem, Hr. Professor! Jeg glæder mig ved, at der saa hurtig tages efter Lærdommen; jeg takker Dem, at De saa hurtig vilde meddele den. Skulde jeg selv vælge, hvem jeg i Literaturen helst vilde takke, og hvad jeg helst vilde takke ham for, jeg valgte Dem, Hr. Professor! jeg valgte Det, De har gjort for mig i Intelligensbladet, hvad eet Ord er for lidet til at udtrykke, to Ord ikke for meget, at De ved Hjelp af »Vintersæds-Categorien« har forhjulpet »Enten—eller« til en lykkelig Nedkomst og Opkomst i Literaturen.

Til Slutning blot et Ønske, at min Taksigelse maa staae i det rette samstemmende Forhold til og med den Høimodighed, med hvilken De kom en Ubekjendt til Hjelp, thi kun saaledes kan baade De, Hr. Professor! og jeg have Glæde af, at De er høimodig.

Victor Eremita.

at De formodentlig har forhindret osv.] Heiberg a. St. S. 291 ironiserer (men rigtignok i Man.'s Navn) over .det Rama-Skrig og den Forkjettrings-Formular, som snart vil lyde fra alle Kanter. over .Forførerens Dagboge, fra .vore Saerper, Spidslærker og seige Moralister., der vil .opløfte en Snadren. osv. .Vintersæds-Categorien.] se ovf. S. 411 Anm.



### IV.

# En lille Forklaring.

Et temmeligt udbredt og vedholdende Rygte, der har villet gjøre mig til Forfatter af en tidligere udkommen Prædiken, er den begeistrende Opfordring der aflokket mig efterfølgende lille før-

-----



Prædikener i empirisk, faktisk og almindelig menneskelig Forstand ere de samme. Naar saa er, da bliver det vistnok et Vovestykke at ville forklare hans Udsagn. Dog vil jeg vove det. Hint Rygtes Dpfinder har hverken hørt min Prædiken eller læst den trykte, nen vidst, at jeg engang har holdt en Prædiken i Seminariet. Han ar nu tænkt som saa: »i hint Værk (paa 54 tættrykte Ark) findes ler en Prædiken (paa 14 Pag.), Cand. Kierkegaard har holdt en 'rædiken i Seminariet, ergo er Værket af K., ergo er Prædikenen f K., ergo er det den samme Prædiken, som den, han holdt i eminariet.« Blot nu hint tjenstvillige Rygtes meget ærede Fader kke faaer et Nys om, at jeg har udgivet to Taler; maaskee var an utrættelig nok til at bringe en ny Misforstaaelse op ved upaaeet (dette Ord bruger man jo for ret at betegne, hvor sikker man r i sin Sag) at turde forsikkre, at disse tvende Taler er den samme ne Prædiken, jeg holdt i Seminariet, maaskee var han consequent lok til, tenax propositi, under alle Omveltninger at blive den samme, ler altid siger det Samme, ikke, paa socratisk Vis, om det Samme, nen om det Forskjellige, at det er det Samme. Nu vel det faaer it være det samme.

S. Kierkegaard.

at jeg har udgivet to Taler] To opbyggelige Taler af S. Kierkegaard,
 <sup>10</sup>Da i Mai 1843. tenax propositi holdende fast ved sit Forehavende (Horats,
 <sup>12</sup> III 3, 1). paa socratisk Vis] se IV. Bd. S. 236 Anm.
 XIII. 27

# V.

4

# En Erklæring og Lidt til.

Paa Grund af, at det selv for en blot nogenlunde dialectisk Opfindsomhed er temmelig let at tilveiebringe en ustandselig Con-



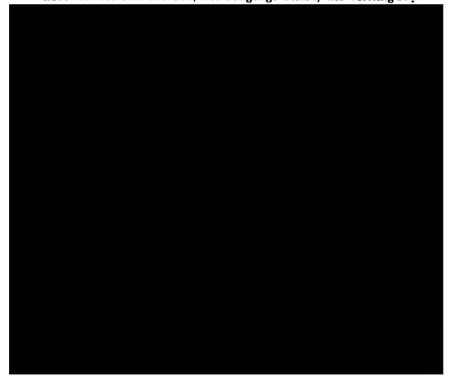
r Forfatter af hine Bøger, saa er Rygtet Usandhed; dersom jeg lerimod er Forfatteren, saa er jeg den Eneste, der er berettiget il at sige, at jeg er det. Ethvert andet Forsøg er da, under den idste Antagelse, uberettiget, og som Rygte atter en Usandhed. I et ene Tilfælde er Rygtet usandt, i det andet Tilfælde er Usandeden den, at det ikke kan være andet end et Rygte. Et saadant berettiget Forsøg er ogsaa kun daarligt retfærdiggjort ved lidt uristeri, thi et Forsvar, at man kun har sagt hvad Rygtet siger log paa en mere afgjørende Maade baade i Formen og derved, t det siges paa Prent) er netop en Selvangivelse, der viser, at <sup>1an</sup> var sig bevidst at gaae paa forbudne Veie. Og naar saa ndelig et saadant uberettiget Forsøg gjøres først nu, 2: længe enge bag efter, nu, da end ikke den officielleste Vished vilde inressere, saa er Forsøget en kjedsommelig Ubehændighed, hvilket Forhold til snilde Vendinger og i Forhold til det, at ville gjøre g interessant i en Avis, er uheldigt nok. Visseligen, om jeg var orfatteren, jeg skulde vel vogte mig for nu paa en saa kjedelig laade at falde Læseverdenen til Besvær med Navnsangivelse, nu, a Ingen mere er nysgjerrig og alle længst kjede af at gjette.

Saavidt min Erklæring. De ærede pseudonyme Forfattere nan kunde næsten sige Dhrr. pseudonyme Forfattere overhovedet, i Anmelderen angiver ganske ubestemt, hvor mange han mener) verlades den smigrende Anerkjendelse, der er bleven dem til Deel hin ene Spalte af Hr. -n. Uenige blive de vel ikke om at dele yttet. Jeg tænker i det mindste som saa. Dog det vedkommer ikke denne Sag hvad jeg tænker. Og dog, maaskee tænke de seudonyme Forfattere ligesaa, maaskee kan jeg endog gjøre dem <sup>1</sup> Tjeneste med at fritage dem fra den Uleilighed selv at sige oget. Naar saa er, saa vilde jeg tillige ønske, at hvad jeg nu river, ved at være lidt mere underholdende, maatte gjøre godt jen hvad jeg for Læserne kan have forspildt ved min Erklærings jedsommelighed og en kjedsommelig Omtalen af mit Navn, en jedsommelig Consequens af en Ubehændigs Forsøg. Altsaa jeg enker som saa. At blive fremkaldt foran Læseverdenens Front " at roses — aa ja! Men saa maa det jo være Generalen, der ør det; er den Fremkaldende f. Ex. en Stykkudsk, saa blive de egge latterlige. - At blive anvist i en enkelt Retning endog den

At blive anvist i en enkelt Retning osv.] Berl. Tid. a. St.: hvert enelt af disse Skrifter udmærke sig ved en Dybsindighed i Tænkningen, der forlær sin Gjenstand til de mindste Traade, og derhos udfolder en sjelden Skjøned og Elegance i Sproget, men især en Volubilitet i det, saa at ingen nulevende unsk Skribent deri kan maale sig med Forfatteren.

#### 420

udmærkede Hæderspost i Literaturen oven over alle Samtidige aa ja! Men det maa da være af En, som ikke selv staaer udenfor. Det er jo rigtignok stundom godt for Upartiskhedens Skyld, som man siger, at staae udenfor; men med Hensyn til en saadan smigrende Indbydelse var det dog bedst, at Indbyderen stod indenfor. at det ikke ender med, at baade Indbyderen og den Indbudne blive udenfor, og Æresbevisningen et Sidestykke til den Transaction. da de to Gaudiebe sælge og Studenstrup kjøber Raad og Domhuset. - Som Ankommende i Literaturen at blive gjæstevenskabeligen modtaget, ja næsten bekomplimenteret af en Imødeilende - ih, Gud bevares! Men saa maa det da være en Befuldmægtiget, at ikke den stakkels bedragne Forfatter, naar han i Procession kommer anstigende med hin Gjæstfrihedens ædle Repræsentant (ak! hans Fremtids Haab og hans Lykkes Ophav) under Armen, med Beskæmmelse skal opdage, at det er en Bedrager, han følger med. at han har drukket Dus med Skarpretteren. - At opmuntres til at forsøge sig i andre Retninger - hvor smigrende! Men saa maa den Opmuntrende være Overhoved i Literaturen. Dersom derimod den vinkende Veiviser bliver borte som en Nysen, hvad saa? - At høre det forføreriske Ord, det kongelige Bifald, der velvillig betyder





Altsaa, jeg tænker som saa: en ubcføiet Anerkjendelse er lige-1a forkastelig som et ubeføiet Angreb. Netop i vor Tid er det ørste saa farligt, fordi man paa saa mange Maader søger at frariste de enkelte Udmærkede, hvem vort Fødeland kan være stolt i en ved sjelden Fortrinlighed gjennem en Aarrække erhvervet avnkundigheds Krav paa at nyde en yngre Slægts Ærbødighed g Bemyndigelse til at anvise Begyndere Plads i Literaturen, til at pmuntre dem ved et vinkende Tilraab. Ja! naar det f. Ex. er en legitime Hersker i dansk Literatur, Prof. Heiberg, der taler, aar det er en europæisk rangerende Lærd som Prof. Madvig, der ler, naar det er hint myndige høiærværdige Firma Kts., der taler, · ja, saa har et Vink sin Betydning, saa har det opmuntrende Ord n Gyldighed, saa har en velvillig literair Hilsen sin Glæde. Ældre sler jeg mig idetmindste ikke; og maaskee tænke de pseudonyme orfattere ligesom jeg, at det er ved at værne om en Anerkjenelses Pris, at man sikkrer sig selv mod at blive latterlig, og redegt gjør Sit til, at den Ældres lovlige Tilgodehavende ikke forandles til en Narrestreg.

#### S. Kierkegaard.

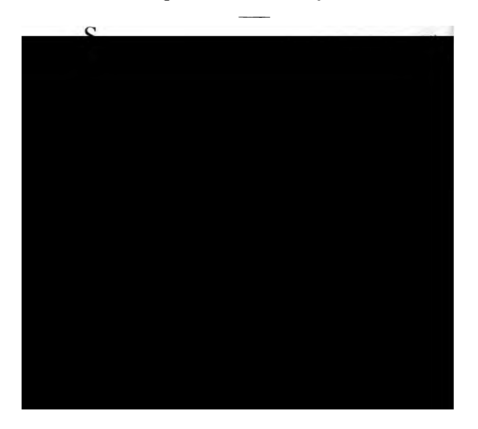
Madvig] skrev af og til Anmeldelser i Maanedsskrift for Litteratur. irma Kts.] Biskop Mynster. I en Artikel i Heibergs Intelligensblade Nr. 1-42 (1. Jan. 1844) S. 97 ff.: ,Kirkelig Polemik. udtaler Kts. sig rosende n det mærkelige Skrift ,Frygt og Bæven... og navnlig om S K.'s Opbyggele Taler; det hedder deri bl. a.: Det er ikke for at indskrænke min Tak for "ane Prædiken [.Herren gav, Herren tog, Herrens Navn være lovet.], men fordi "t herer til Sagen, at jeg spørger: gjore de tre paafølgende Taler samme Virkng? Men hvis ikke, skulde det da ikke tildeels være, fordi det .philosophiske ud. kommer for meget tilsyne?







En omreisende Æsthetikers Virksomhed, og hvorledes han dog kom til at betale Gjæstebudet





erige Folk stikke lidt af Fødevarerne til sig, et Stykke . Stegen Lommen, noget Kage i Hatten, er Hr. P. L. M. graadig nok il at ige hele Samtalen med sig og lade den trykke — saa er det beilt — ja mere end betalt, thi man har jo ingen Udgifter ha med nretningen, det er bare Indtægt. Havde Trop vidst Besked om enne Maade at reise paa, da skulde han ikke have lidt saa meget í Mangel, thi selv om han var bleven affærdiget i den berømte lands Forværelse, han kr rretorer i oder og altid tjent lidt ved at ladeen berømte Mands Ord trykke. Ingen snyltende Probenreuteran gjøre :aa fordelagtig en Reise, thi han kan da blot ta e Beillingerne med; ja ingen sampen Tiendetager kan gjøre en fordelgtigere — Hr. P. L. M. har den Fordel, at intet Ord bliver spildt,et kommer i Nytaarsgaven.

I Samtalen, som vor omreisende Æsthetiker har havt dernede, r nu ogsaa min Frembringelse bleven Gjenstand for Omtale. Paa en Maade er jeg da ogsaa kommen til at contribuere min Skærv l Nytaarsgaven ved at foranledige ham til nogle Udgydelser efter ordet. Lad ham have det; i Grunden er mit Bidrag meget uegengt, thi da Alt, hvad han siger, ikke blot er Confusion, (en Omstivning af Opgavens Vanskelighed, hvilken Bogen selv langt ærkere har fremhævet, til en Indvending mod Opgavens Løsning)\*),

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> I sig selv er Confusionen ret morsom, og da den ikke er mere dialektisk vanskelig, end at den med Lethed lader sig fremstille underholdende i et Blad, skal jeg her gjøre det. En Experimentator siger: for ret at blive opmærksom paa det Afgjørende i de religieuse Existens-Kategorier, da Religieusitet saa ofte forvexles med Allehaande og med Dvaskhed. vil jeg experimentere en Figur, der existerer i en sidste og yderste Approximation til Afsindighed men i Retning af Religieusitet. Experimentatoren siger selv, at den Experimenteredes Standpunct er en Misvisning, men tilføier, at han gjør det Hele for i Misvisningens Lidenskabelighed at studere det Normale (Pag. 309). Han erklærer det selv for et meget anstrængende Arbeide at holde den Experimenterede paa denne Yderspidse, medens han selv experimenterende seer efter. Vanskeligheden med den Experimenterede er at holde

Trop] i Heibergs Recensenten og Dyret«. min Frembringelse leven Gjenstand for Omtale] Samtalen i det slille Selskab«, som (S. 172 ff.) Anledning af et Spørgsmaal af »vor Vært«, om de tilstedeværende har «læst det iste Volumen af Philosophen med de mange Navne«, kommer ind paa «Stadier "a Livets Vej«, særligt «Skyldig? – lkke-Skyldig?«, føres mellem «Jeg« og «Den runfige Mand fra Landet«. Det hedder deri bl. a. (S. 176): Her er Gjentagelser, Ivudhuling, glimrende Geniglimt og Tillob til Vanvid. efter Bordet] Gæa St. S. 170. Pag. 309] i nærv. Udg. VI. Bd. S. 371 ff.

424

men endog vrimler af factiske Usandheder i Henseende til det mest Afgjørende, kan jeg egenligen ikke sige, at det er min Bog, han taler om, uden forsaavidt han nævner dens Navn, og ved Opfyldelsen erindrer mig om dens prophetiske Motto: »solche Wercke sind Spiegel, wenn ein Affe hineinguckt, kann kein Apostel herauschen« (Lichtenberg). Er der noget Ubehageligt ved Hr. P. L. Møllers Driftighed, er det mere det Fornærmelige mod en Digter som Prof. Hauch og hans private Liv. At Scenen er i Hr. Prof. Hauchs Huus

ham paa den sidste Yderspidse, saa det aldrig bliver Afsindighed, men bestandigt er lige ved det. Nu kommer Indvendingen af Hr. P. L. Meller: •det er næsten Afsindighed, det er Tilløb til Vanvid•. Svar: ja ganske vist, deri laa jo netop Opgavens Vanskelighed. Indvendingen er altsaa Anertjendelsen, som jeg ikke negter er lille, thi den er jo Hr. P. L. Mellers, men paa den anden Side er den dog maaskee Maximum for Hr. P. L. M. Et saa afgort og afgjørende dialektisk Arbeide som mit Experiment vil han form.dentliges kun være i Stand til at anerkjende, naar han ikke selv er vidende om. at han gjor det, naar han efter Bordet er lyksaliggjort i den Indbildning, at han angriber det. Efter Bordet, – thi at det samme vil hænde ham efter Læsningen, antager jeg jo rigtignok, men holder mig dog til det fætisk Givne at det var efter Bordet; denne Betenmelse er mindre ubsettet u



g han deltagende i Samtalen, giver naturligvis denne Interessen. len det synes dog noget nærgaaende, at gjøre sig betalt paa den laade for — ja hvorfor? for at være bleven modtagen med Gjæstrihed af en berømt Mand. Heldigvis falder der imidlertid ikke n eneste Yttring af Prof. Hauch i det, som angaaer min Fremringelse, hvad der glæder mig lige saa meget for Professorens om for min Skyld. En Yttring af ham, den være nu gunstig eller gunstig, har altid sin Betydning som enhver legitim Magthavers, en skal og bør ikke svækkes og misliggjøres ved Tvetydighed, at lan ikke kan vide, hvilket der er hvilket, fordi Hr. Prof. vel maatee havde sagt det, men ikke har sagt det i >Gæa<, og P. L. Møller el havde sagt det, men dog ikke sagt det, da han i >Gæa< kun avde sagt, at Hr. Prof. Hauch havde sagt det i sin Stue. Hvilket rængende Misforhold mellem en Beføiets Dom og denne Utilforidelighed!

Nu derimod er Alt i sin Orden; jeg har saa vist Intet at indende, hverken mod at Hr. P. L. M. virkeligen har sagt det, thi et maa han jo selv bedst vide; eller mod at Yttringen er hans irkelige Mening, hvilken jeg i det mindste ikke er nysgjerrig efter. aar Talen er om en Præstation i Retning af Religieusitetens Dobelt-Dialektik i en Gjennemgangskrises Yderste er det, at det er Ir. P. L. M.'s virkelige Mening, det Forsvar, jeg altid skal nøies ned. En Tilbagekaldelse af hans Mening vilde ikke kunne betyde nig saa meget som en høitidelig Forsikkring om, at han virkelig lar en særdeles ugunstig Mening.

Samtalen, der angaaer min Frembringelse, føres mellem Hr. <sup>5</sup> L. M. og, besynderligt nok, »en fornuftig Mand«. Egenligen kan nan dog ikke kalde det en Samtale, men snarere tvende Foredrag. <sup>1</sup>an skulde næsten troe, at Hr. P. L. M. havde forberedt sig paa len Tale, han agtede at holde, thi i en Samtale er det noget stivt <sup>1</sup> tale 3 Pagina i Træk. Antages dette, bliver hans Reise at be-<sup>1</sup>ragte som mindre profitabel. Maaskee betragter han det selv som <sup>n</sup> Opoffrelse, at han er reist ned til Sorø og i Hr. Prof. Hauchs <sup>lus</sup> »efter Bordet« æsthetisk har concurreret med »en fornuftig <sup>land«.</sup> Maaskee betragter han dog Talen som en Godtgjørelse, <sup>1</sup>vilket paa en Maade kunde være blevet tydeligere, dersom den <sup>1</sup>ar kommen lidt tidligere: at nemlig Hr. P. M. til Taksigelse <sup>1</sup>avde paataget sig at læse fra Bordet. Profit bliver der dog altid <sup>1</sup>lerved. Lad os antage, at den ubetydeligste Person havde den Ere at tale med Keiseren af Rusland. Gud veed, det var noget

<sup>3</sup> Paginal Gæa S. 174 ned.-178 midt.

Galimathias han sagde, men dog faaer det en vis Interesse ved at være sagt i Keiserens Palads ved en Audiens. Saaledes ogsaa her med Hr. P. L. M.'s Tale. Den skylder Prof. Hauchs Hus Interessen ene og alene. Havde Hr. P. L. M. holdt den samme Tale paa Dagvognen til Postillonen, vilde den slet ingen Interesse have. Interessen ligger i Stedet, det Interessante i Modsigelsen mellen Stedets Betydningsfuldhed og Talens Ubetydelighed; holdt til Postilonen, altsaa paa rette Sted, er Interessen forsvunden og det Interessante. Som Hr. P. L. M.s virkelige Mening er den hans virkelige Mening - ikke videre. »Den fornuftige Mand« batter kun lidt; og besynderligt nok ender ogsaa han sin Tale med de Ord. saaledes forekommer det i det mindste mig«, hvilket forekommer mig meget besynderligt i sen fornuftig Mands« Mund. Det er nemlig ikke besynderligt, naar f. Ex. Hr. Petersen er en fornufug Mand, at Hr. Petersen siger noget Saadant, men naar man slet ikke er Andet end rent abstract ven fornuftig Mand«, en fornuftig Mand under Gaaseoine, saa svarer dertil vanskeligt: det forekommer mig, da denne Formel antages at gjøre den individuelle Tilfældighed gjeldende.

Sagen er saaledes aldeles ubetydelig, kun ubehagelig for Prof





vivlen, holdt Reflexionen ud, fundet Mediationen, ladet iteten bag sig som overvunden formodenligen ved at udes Forfærdelser, saa bliver han opmærksom; han tænker være Ugler i Mosen. Og hvad gjør han saa? Ja selv han sig sund og frisk, spiser, drikker, rider, kjører, en pøg og Munterhed; thi ellers duer han ikke til at experi-

Ved Siden deraf skriver han et saadant Experiment, jeg nu har skrevet, hvor han strænger Reflexionen lidt frabeder sig Kritik, og forstaaer dette ganske ligefrem, netop har sagt det i Bogen, thi ligefrem maatte det jo t Kritiken skulde hjælpe ham til at forstaae sit eget Ex-Derimod kan han psychologisk gjerne ønske Yttring, for Yttringens Skyld ligefrem, men for den Leilighed, ed faaer til at gjøre et lille Indblik, om han har gjort

tilling om, hvad Religieusitet er, rent verdsligt og med væsenlig Beunfor en saadan Figur som Johannes, Forføreren, har en formastelig tilling om, hvad det er at være sund, kan antage, at selv quidams i er Blaserthed. Og kun den, der tankeløst bladrer i en Bog, kan paa, at Experimentets quædam bruges til at indspindes i et dialektisk da hele Experimentet netop dreier sig om at spinde hende ud, og med hendes fuldkomne restitutio in integrum paa det absolut fordeelte Vilkaar, hvilket Alt ligger i min, Experimentatorens Interesse, der r atter og atter minder om, at hvis Forholdet et eneste Øieblik be-'s fra Egoismens Standpunkt: saa er det forsvundet, Experimentet igt.

elv bevarer han sig sund osv.] sml. Gæa S. 176: Naar et sundt udhviler ved Søvnen, synes han at udhvile ved at lade Pennen løbe, at spise og drikke mætter han sig ved at skrive. Han frabeder k] se ovf. VI. Bd. S. 438\*). med væsenlig Beundring osv.]
5: Som hans høieste Fortjeneste, hvor han virkelig har bragt Vidennyt og uskatterligt Udbytte, anseer jeg dog de Grundlinier, han i »Foragbog- har draget til en Philosophi af Kvindeligheden. Ogsaa S. 1. Del af Enten-Eller i Modsætning til 2den. quidam en vis, N. N. erthed] Gæa S. 180: Kan en slig uhyre Feighed [som den, der viser sig suse Reflexioner i .Skyldig? - Ikke-Skyldig?.) være en sand Religiøsitet? ier ham imidlertid gjerne for at være en i aandelig Henseende meget beatter; men han forekommer mig som en udlevet Olding eller rettere som nlig Intelligents med en sygelig Phantasi; blaseret synes han mig i høi quædam den kvindelige N. N. indspindes i et dialektisk Væv] 7: saalænge du ikke gjør Andre Fortræd, vil Politiet ikke forstyrre din d. Men at indspinde et andet Væsen i sit Edderkoppevæv, dissekere ide Live, eller pine Sjælen draabevis ud af det, i Kraft af Experimentet, an dog ikke endnu Lov til, uden ved Insecter. restitutio in integrum telse i den oprindelige Tilstand, Gjenoprejsning.

Menneskene Uret med ikke at troe, at de virkeligen have holdt Reflexionen ud, thi have de det, da vil en saadan Anstrængelse i Reflexion være dem et Smørrebrød, eller det er, som han formoder. Hr. P. L. Møller tilbyder sig nu med sin Yttring. Men en Experimentator er en rolig og uforfærdet Mand, selv hvor glad han bliver over et muligt forønsket Udfald, seer han først efter, i hvilken Tilstand den befinder sig, der ved sine Yttringer skal forraade Noget, at ikke et rent tilfældigt Ildebefindende svækker Experimentets Betydning. Altsaa. Hr. P. L. Møller; han befindes at være i legemlig sund Tilstand, han er reist med Dagvognen ned til Soro, forfrisket og styrket af Landluften. Videre. Han skulde dog ikke befinde sig i en forsulten og udhungret Tilstand, der kunde lade en Besvimelse befrygte? Nei. han har faaet godt at spise hos Prof. Hauch. Ja, saa er Alt i sin Orden. Dog, han skulde vel ikke have spiist for meget? Nei, han skal jo passe paa Samtalen for at lade den trykke, altsaa maa det denne Gaog være i hans Interesse som Gjæst ikke at tage for Meget til sig, eller overlæsse sin Mave. Ja, saa er Alt i sin Orden. Hvad skeer? Blot ved Tanken om Bogen, (han har den ikke ved Haanden, det er nede i Sorø), blot ved Tanken om Bogen, eller maaskee endog ved Tanken om, at have havt Bogen i Haanden, bliver han beltorot Tilstand siger han Nogel



ne Mand har ikke holdt Reflexionen ud, skulde han ellers give Mine af det og squadronere om Mediationen, saa veed jeg skeed.

Dersom blot Hr. P. L. Møller havde været en lidt betydeere Person, og det virkelig havde været sikkert, at han havde it Bogen: saa vilde jeg ligefrem have taget mig Phænomenet Indtægt, og argumenteret derfra.

En Forfatter, der er sig sin Opgaves dialektiske Vanskelighed Anstrængelse bevidst, venter naturligvis kun faa Læsere og isker det forsaavidt ogsaa, ikke skrømtet og coquet, i et Forord, en vedstaaer det Samme i sit Indre, og bruger derfor endog sit <sup>jet</sup> Jeg, ikke just à la Andersen, men snarere lidt socratisk, til rillende at støde fra med. Han nøies glad med faa Læsere, med en, han nøies med mindre, thi han nøies med at være Forfatter, ortryllet ved den Uendelighedens Modsigelse: at nøies med Tænkingens guddommelige Nydelse. Den existentielle Dialektik især i bobbelt-Reflexionens Form lader sig ikke meddele ligefrem. Om et behagede mig, at erklære hele min Frembringelse for Galimabias, maatte Den, der skal være Læser, formaae aldeles ikke at de sig forstyrre deraf, men selv see efter ved at reproducere de alektiske Bevægelser; han maa heller ikke forstyrres, om det bagede bele Verden at erklære det for Galimathias, saa lidet n jeg vilde gjøre det, han maa ved sig selv afgjøre Sagen. En ion Forfalter kan da forsaavidt ikke have Noget imod, at en ston Bordgjæst ved at lade sin Tale trykke bidrager om muligt stade to the second state of the second state tes cre DORI. Languia inno, ac. . en ieg meller ikke repliceret mod ham. Den, hvis Hoved a dialektiske Anstrængelse ud, kan sagtens forblive ufor-Mercine et Skrift, som ved sin dialektiske Charakter ton kan have faa Læsere, har en snaksom Fyr altid Dear-Sagen skal føres for det store Publicum, hvis

**dep** \_\_\_\_\_\_ **for endog sit eget Jeg, ikke just à la** Andersen] **man troer at kunne hengive sig til en reen litterær Ny- Veien med sin egen ethiske og religiøse Udvikling, som** ... han begaaer den samme Feil, som man har **n, at han lader hele sin indre Livsudvikling foregaae 66 fl., 75.** 

# VII.

# Det dialektiske Resultat af en literair Politi-Forretning.

Med Hensyn til et Blad som »Corsaren«, der hidtil sædan læst af Mange og allebaande Mennesker væsenligen har nydt den Anerkjendelse, at ignoreres, foragtes, aldrig svares, var det det Eneste, der skriftlig lod sig gjøre, at En i dette Blad Roest og Udødeliggjort, for at udtrykke den literaire sædelige Tingenes



kasse til at gjøre Musik. Maaskee er den oftere før bleven brugt saaledes, dog med den Forskjel, at En, i Forbittrelse og Hadskhed dragende Ironien over sit eget Hoved, har bestilt »Corsaren« til at udskjelde en Anden.

Mere kan jeg ikke gjøre for Andre, end selv at begjere at blive udskjeldt. »Corsarens« faldne Aandrighed med samt dens skjulte Hjelpere: den vulgivage Vittigheds Professionister og Næringsdrivende skal og bør literairt ignoreres, ligesom borgerligt de offenlige Fruentimmer. For min egen Skyld kan jeg ikke siges at have gjort Stort, det skulde da være, at jeg, som man ellers siger det om Forsørgelsesanstalter, ved Artiklen skulde kunne antages een Gang for alle at have indskudt en saa betydelig Sum i >Corsarens« Nedrivnings- og Udskjeldelses-Anstalt, at denne vil føle sig forpligtet til af yderste Evne at præstere præstanda, maaskee for hele mit Liv, eller dog for længere Tid, indtil en ny Sums Indskydelse bliver fornøden i Anledning af et nyt fornærmeligt Angreb o: ved atter at være bleven roest af »Corsaren«, et Blad, der kun volder den Bryderi med at skulle læse og med at skulle tage til Gjenmæle, den - som bliver rost. For hele mit Liv eller dog for længere Tid, siger jeg – med mindre Bestillingen af En selv paa at blive udskjeldt ved sit Dialektiske eller de ligeartede Bestillingers mulige Mængde netop skulde blive »Corsarens« Ruin.

Noget Saadant hændte i det mindste en Skrædder, om hvem jeg skal fortælle en Historie. Han levede i en Kjøbstad og sad i en kjøn lille Næringsvei (deri er hans Tilfælde forskjelligt fra ·Corsarens ·) med at vende gamle Klæder og andet saadant Arbeide. Men som det nu saaledes gaaer, at man ikke skal udfordre Guderne ved ufornuftige Ønsker, at disse ikke skulle spotte En, ikke ved at negte Ønsket, men ved at opfylde det: saa gik det saaledes med Skrædderen. Naar han sad paa Bordet, da sukkede han ofte til Guderne: , gid jeg maatte faae flere Kunder, endnu flere Bestillinger, at jeg maatte blive rig; og da endnu flere, at jeg maatte blive uhyre rig. Naar jeg saa var bleven uhyre rig, vilde jeg kjøbe mig et Kongerige og nedlægge Professionen«. Som han nu en Morgen, efterat have styrket sin Sjæl ved denne ufornuftige Andagt, sad paa Skrædderbordet: hvad saa? Pludselig indløber der et Bud fra en velhavende Mand, som sad i en stor Bedrift, med Bestilling paa nye Klædninger til alle hans Folk. Ak, ak! det var nyt Arbeide, og Skrædderen forstod sig kun paa det

præstanda hvad der skal ydes, sin Skyldighed. maaskee for hele mit Liv] S. K. blev for Fremtiden en staaende Caricatur i Corsaren. XIII. 28



gamle, med at vende gamle Klæder, med at lappe sammen og saledes. Og dog var han jo ved sit Ønskes Opfyldelse! Hvad skete saa? Ja, det er en bedrøvelig Historie, som ikke kan fortælles uden Taarer: de maatte saamænd bære Skræddermesteren i Seng. og han blev aldrig Menneske mere. Menneskene vilde maaske have straffet Skrædderen for hans ufornuftige Bøn, ved at berøve ham hans gamle Kunder; men Guderne straffede ham ironisk ved at opfylde Ønsket. - Og saaledes ogsaa, naar den, der driver den foragtelige Næringsvei at udskjelde, naar han maaskee mangen Gang fornærmer Guderne med sin Bøn, at Næringsveien maa florere, at der altid maa blive Flere og Flere at udskjelde, altid flere og flere Hidsighedens og Hadskhedens virksomme Assistenter ved Bladet; naar han under Arbeidet ved sin Profession hengiver sig til og nyder den Afmagtens og Arrigskabens Indbildning, at det er forfærdeligt at blive udskjeldt af ham, indtil han i Galskab gazer saa vidt, at han endog mener, at Andre leve i samme Indbildning. saa han troer sig frygtet, fordi han aldrig faaer Svar og altid beholder det sidste Ord, ligesom i det borgerlige Liv Ingen er saa sikker paa at beholde Fortougsret som et offenligt Fruentimmer:



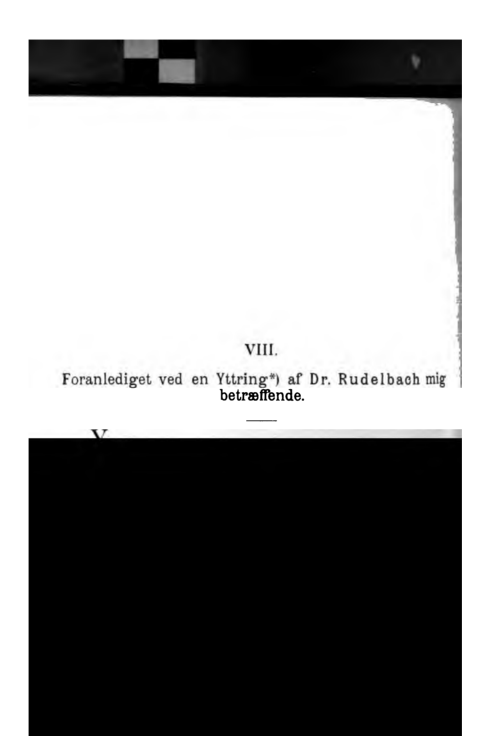


- ved at begjere at vorde udskjeldt. Den borgerlige Øvrighed vilde maaskee bruge Magten mod den formentlig Frygtelige, og saaledes dog gjort ham en Concession. Ironien gaaer ganske rolig ind til den Frygtelige – og viser netop derved ganske, at han ikke er frygtelig.

Veien er aabnet, og som der staaer i de pseudonyme Bøger: Methoden forandret. Enhver, der bliver fornærmet ved at roses af dette Blad, hvis han tilfældigvis bliver vidende derom, han tage til Gjenmæle, om han saa vil, og bekræfte derved den sædelige Literaturs Dom over »Corsaren«: at den skal have Lov til at fortsætte Næringsveien med at angribe og udskjelde lige saa meget den vil, men understaaer den sig at rose, da skal den møde engang ved Leilighed dette korte Gjenmæle: maa jeg bede, at jeg bliver udskjeldt, det er for galt at opleve den Tort at blive udødeliggjort af »Corsaren«. Uleiligheden vil ikke være stor, som skulde man nu læse »Corsaren«, for at see efter, om man blev rost. Ingenlunde. Det vil vel sjeldnere skee, og bliver man tilfældigvis uvidende derom, er Ulykken heller ikke saa stor, at man ikke tager til Gjenmæle. Desuden tvivler jeg ikke paa, at Politiopsynet, Hr. Justitsraad Reiersen, som jo dog skal have den Uleilighed at læse Bladet igjennem, hvis man bad ham derom, vil gjøre En den Tjeneste, blot med et Par Ord at underrette En om, at man var bleven rost. Svaret, der skal gives, er ganske kort, og jeg har jo fremsat en Formel, man passende kunde bruge. Varianterne ville være paa sidste Sted, hvor der efter Omstændighederne i den factiske Sandheds Medfør maatte staae, istedetfor udødeliggjort: rost, anerkjendt, beundret, nævnt med Udmærkelse, anbefalet, indkaldt, anvist Ærespladsen osv.

Frater Taciturnus.

som der staaer i de pseudonyme Bøger] Stadier VI. Bd. S. 281, sml. nten-Eller I. Bd. S. 263 ff. Hr. Justitsraad Reiersen] fra 1834 Censor. 28\*





Altsaa alle disse mange qvalitetsforskjellige pseudonyme Skrifter ge fra >Enten — Eller«, saa dernæst alle mine forskjelligartede pbyggelige Skrifter, alt Dette slaaes sammen under Eet og kaldes: >ren Kierkegaard.

Men til Yttringen selv. Paa denne passer temmelig nøie det dtryk i Sproget: den er kun halv sand, det vil sige, det Halve, ogstavelig taget, er det Sande, det andet Halve er Usandhed\*).

Jeg er en Hader af »Vane-Christendommen«. Det er andhed. Jeg hader Vane-Christendommen i hvilkensomhelst Skikelse den viser sig. Dette i hvilkensomhelst Skikkelse kunde jeg nske særligen bemærket; thi Vane-Christendommen kan jo have lange Skikkelser. Og var der slet intet Andet at vælge, var Valget un mellem denne Art Vane-Christendom: en verdslig Letsindighed, er sorgløst lever hen i den Indbildning at være Christen, uden laaskee engang at have noget Indtryk af Christendommen, og den st Vane-Christendom, der findes hos Secterere, Opvakte, Hyperrthodoxe, Partigængere - naar galt skal være, jeg vælger ubeinget den første. Den første Art har dog kun letsindigt og negaivt taget Christendommen forfængeligt, hvis man ellers overhovedet ltid endog tør dømme den saa strengt; den anden har maaskee i andeligt Hovmod, i ethvert Tilfælde positivt taget Christendommen orfængeligt; den første kunde man næsten fristes til at smile af, ordi man haaber, den anden kan bringe En til at gyse. Men som agt, det er sandt, jeg er en Hader af al Vane-Christendom. Jeg an derfor naturligvis heller ikke have det Mindste mod, om vor erde Theolog Dr. R. siger noget Saadant, tvertimod jeg vilde aameget mere som jeg kjender denne Mand fra min Faders Hus, g holder mig overbevist om, at han virkelig er venskabelig sindet 10d mig – jeg vilde endog takke ham derfor. Jeg har heller ke Noget mod, om Dr. R. fremtidigen i al Stilhed indslutter lig i sine Forbønner, at det maa lykkes mig indtil det Sidste at evare dette Had til al Vane Christendom, hvad, som jeg troer og

der findes hos Secterere, Opvakte osv.] Rudelbach var Grundtvigianer.

<sup>\*)</sup> Dog maa selv i den første Holvdel (det om »Vane-Christendommen«) det Udtryk »emancipere« ikke urgeres, saa man derved tænker paa, at jeg i mim Virksomhed skulde have brugt udvortes Midler eller foreslaaet Brugen af disse, ei heller maa det Ord »Kirke« urgeres, saa man glemmer, at jeg ene har beskæftiget mig med »den Enkelte»; thi da bliver ogsaa denne Halvdel usand. Og derfor sagde jeg, at Udtrykket »den er kun halv sand« passer »temmelig nøie«, thi ganske nøie taget er Yttringen vel ikke engang halv sand.



haaber, Dr. R. ogsaa bevarer, om jeg end maaskee er opmærksom paa Former af den, som mindre har tildraget sig hans Opmærksomhed. Det Eneste jeg her kunde ønske, var, at han ikke fremtidigen vilde bringe dette vildledende Ord »Emancipation« i Forbindelse med min Stræben; og det Eneste jeg her kunde befrygte er, om det nu, da jeg selv har sagt det, skulde blive en Vane i Literaturen at sige om mig, at jeg er en Hader af al Vane-Christendom.

Nu til den anden Halvdel af Yttringen. Jeg skal have rettet mig mod >Stats-Christendommen«, ja det skal være Betydningen af dette Søren Kierkegaardske *in toto* at angribe Stats-Christendommen, nærmere forstaaet, at kæmpe for Kirkens Emancipation fra Staten. eller dog at >indprente, indpræge, inddrive dette.

I Ursins Regnebog, som brugtes i min Skoletid, stod der, at der udloves en Douceur til Enhver, som kunde finde nogen Feil i Bogens Regnestykker. Jeg udlover ogsaa en Douceur til Den, der i disse mange Bøger kan paavise et eneste Project i Retning af Forandring i det Udvortes, eller blot en Antydning af et saadant Project, eller blot Noget, der i fierneste Maade endog for den mes en Forvexling, der saa let kan bringe en ny Art Kirke-Reformation Op og i Mode, den bagvendte Reformation, der reformerende sætter Et nyt Slettere i Stedet for et gammelt Bedre, medens det dog skal Nære vist og sandt, at det er en Reformation, i hvilken Anledning hele Byen bliver illumineret.

Christendom er Inderlighed, Inderliggjørelse. Ere til en given Tid de Former, hvorunder der skal leves, ikke de fuldkomneste: Du, i Guds Navn; kan man faae dem bedre: vel. Men væsenligen: Christendom er Inderlighed. Som det er Menneskets Fortrin for Dyret at kunne leve under ethvert Clima, saaledes rangerer Fuldkommenhed i Christendom, just fordi denne er Inderlighed, efter sin Styrke til at kunne leve om saa var under de ufuldkomneste Former. Politik er dette udvortes Væsen, denne tantaliske Travlhed for Forandring i det Udvortes.

Som man atter seer af hans sidste Skrift, troer Dr. R. paa, at det der skal frelse Kirken og Christendommen er »de frie Institutioner.« Skulde dette høre med til sand Christendom denne Tro paa de, politisk opnaaede, frie Institutioners frelsende Magt, saa er jeg ingen Christen, ja endnu værre, jeg er et rent Djævelens Barn; thi, oprigtigt talt, jeg har endog Mistanke til disse, politisk opnaaede, frie Institutioner, især til deres frelsende og gjenfødende Magt. Det er min Christendom, eller saa christendum er jeg, som da forresten aldrig har befattet mig med »Kirke« og »Stat« – det er meget for Stort for mig; dertil behøves ganske anderledes Seere, end jeg er, eller ogsaa bør det ganske simplement overlades de ordenligen dertil Beskikkede og Kaldede. Jeg har heller aldrig kæmpet for ›Kirkens‹ Emancipation saa lidet som for den grønlandske Handels, Qvindernes, Jødernes eller nogensomhelst anden Emancipation. Jeg har, som Enkelt, med Sigtet »den Enkelte«, tilsigtende Inderliggjørelse i Christendom i »den Enkelte«, conseqvent, med Aandens Vaaben, ene og alene med Aandens Vaaben kæmpet for at gjøre opmærksom paa og mod at lade sig bedrage af Sandsebedrag. Og som det da efter min Mening er et Sandsebedrag, om En indbilder sig, at det er de ydre Former, der forhindre ham i at blive Christen, saa er det, ja det er det samme Sandsebedrag, om En indbilder sig, at det er de ydre Former, der skulle hjælpe.

At en Politiker troer paa, at det er de frie Institutioner, der skal hjælpe Staten – det kan jeg forstaae, fordi Politik er Udvortes-

tantaliske] der er vistnok tænkt paa Sisyphos' Travlhed med stadigt at ralle Stenen op ad Bjerget.



hed, som, hvad jo ligger i Sagen, ikke har Livet i sig selv, men maa hente det fra Formerne, og derfra denne Tro paa Formerne. Men at Christendommen, som har Livet i sig selv, skal frelses ved de frie Institutioner, dette er i mine Tanker en aldeles Miskjendelse af Christendommen, der, hvor den er sand i sand Inderlighed, er uendelig høiere og uendelig friere end alle Institutioner, Constitutioner osv. Det er ikke udvortes fra Christendommen skal hjælpes, ved Institutioner og Constitutioner, og da allermindst, naar disse ikke, paa gammelt Christeligt, skulle lidende tilkæmpes ved Martyrier, men paa Politisk, selskabeligt-venskabeligt vindes ved Ballotation eller i Tal-Lotteriet - at hjælpes paa den Maade er tvertimod dens Undergang. Christendommen er den seierrige Inderlighed. Og det var dette der skulde arbeides for, at denne seierrige Inderlighed var om muligt i ethvert Menneske, at »den Enkelte« sandere og sandere blev Christen. Det var dette, der skulde gjøres: Selvbekymringen skal vækkes i »den Enkelte«, den Selvbekymring, der uendelig giver ham Andet at tænke paa end de ydre Former, den Selvbekymring, der, naar den saa har gjort et Menneske saaledes indadvendt, under høiere Indflydelse forklarer sig til hin seierrige Inderlighed, medens dog Selvbekymringen vedbliver, betryggende



let da ikke, maaskee forledt ved denne Yttring af Dr. R., skulde »live et vist Parti »en Vane«, udenvidere at indrollere mig paa Partiet.

S. Kierkegaard.

Lad mig dog tilføie Følgende, for at hvad jeg siger ikke skal blive misforstaaet, som var det min Mening, at Christendom ene og alene bestod i, at finde sig i Alt betræffende de ydre Former, uden at gjøre det Mindste, som vidste ikke Christendommen ypperligt Besked om, hvad der er at gjøre – naar galt skulde være. Men med slige Tilfælde har hele min Forfatter-Virksomhed slet lotet at gjøre; jeg har kun, endogsaa digterisk, afgivet hvad man kunde kalde et Existential-Correctiv til et Bestaaende i Retning af Inderliggjørelse i »den Enkelte«, det vil sige, det Bestaaendes Lære og Indretninger har jeg saavist aldrig indvendt et Ord mod, men jeg har arbeidet for, at denne Lære maatte blive mere og mere Sandhed i >den Enkelte«. Og har jeg endog, for at forhindre enhver Misforstaaelse, under hele denne Operation bevaret polemisk Sigte paa >Mængde, det Numeriske, item paa, hvad der er vor Tids Skødesynd, det selvgjorte Reformatoriske og Falsationerne i denne Retning.

I Apostlernes Gjerninger læse vi de Ord: man bør adlyde Gud mere end Mennesker. Altsaa der gives Tilfælde, hvor et Bestaaende kan være af den Beskaffenhed, at den Christne ikke bør finde sig deri, ikke bør sige, at Christendom just er denne Ligegyldighed for det Udvortes.

Men lad os nu see, hvorledes Apostlerne: ikke bare sig ad thi hvorledes disse ærværdige Skikkelser bare sig ad, det veed vel Enhver.

Apostlerne gik ikke saadan og snakkede med hinanden og sigde: »Det er utaaleligt, at Synedriet sætter Straf paa Ordets Forlyndelse, det er Samvittighedstvang. Dog, hvad skulle vi gjøre? Skulle vi ikke see at blive nogle Stykker, og saa indgive en Adresse til Synedriet, eller see at komme med paa en Synode; det var ikke umuligt, at vi saa, ved at holde sammen med hvad der ellers er vore Fjender, kunne ved Ballotation faae Majoriteten, at vi da kunne faae Samvittighedsfrihed til at forkynde Ordet«. Gud i

I Apostlernes Gjerninger] 5, 29.



Himlene! Ærværdige Skikkelser tilgiver, at jeg har maattet tale saaledes, det var nødvendigt.

Hvorledes bare de sig derimod ad -- thi der er dog vist Adskillige, der have glemt det. ›Apostelen« er væsenligen en enlig Mand: mellem Apostle er der intet Parti-Sammenhold, end ikke tænkeligt, den Ene scer ikke paa den Anden hvad han skal gjøre. hver er ved sig som Enkelt bunden til Gud. Saa beraadfører Apostelen sig med Gud og sin Samvittighed. Derpaa lukker han ligesom sin Dør op, Døren fra sit ensomme Indelukke, og gaær. mir nichts und Dir nichts, derimod med Gud ud paa Gaden for at forkynde Ordet. Lad os antage, at En møder ham, der siger: Veed Du, at Synedriet har sat Hudflettelse paa at forkynde Ordet. Apostelen svarer: Naa, har Synedriet det, saa vil jeg altsaa blive hudflettet. Imorgen sætter Synedriet Dødsstraf. Apostelen svarer: Naa, har Synedriet gjort det, saa vil jeg altsaa blive henrettet. Han lader det Bestaaende bestaae; ikke et Ord, ikke en Stavelse, ikke et Bogstav i Retning af Forandring i det Udvortes. ikke den flygtigste Tanke i hans Hoved, ikke et Blink med Øiet. ikke en Mines Bevægelse i denne Retning. ›Nei«, siger Apostelen. ›lad det kun staae urokket fast, dette Bestaaende; thi dette staær



**ied Ballotation.** Alt, hvad der er Parti og vil virke som Parti, **iaaskee** endog intriguerende — naar det mod et Bestaaende il beraabe sig paa >Samvittighed«, da forskylder det en Isandhed.

Er det da Samvittighedssag, skal der altsaa strides saaledes. Er det ikke Samvittighedssag, da bliver Sagen en ganske anden. Det bliver saa netop Christendom: i Selvbekymring at udvikle -igegyldighed for det Udvortes. Skulde der alligevel være een eller anden Forandring, en Svagere kunde ønske (thi, saaledes for-

Hvorledes bar han sig derimod ikke ad? Han gik ikke i hjerteligt Vrøvl med Kreti og Pleti, Venner og Venner, kastende et verdenshistorisk Blik paa Kirkens Fortid, et Do. Do. paa dens Fremtid. Ei heller talte han til disse sflere Venner- saaledes. »Det Spørgsmaal om Præsteægteskab er en Samvittighedssag. Men hvad skulle vi gjøre? Lader os holde sammen, see at blive nogle Flere, saa vil jeg komme frem med et Andragende. Lad os gaae til Rigsdagen. Vel sandt, Sagen beskæftiger mig religieust, men der er et betydeligt Parti, som af verdslige Grunde interesserer sig for det Samme. Naar vi da balloterende holde sammen med dem, saa er det, efter mit nøiagtige Kjendskab til Talforholdene (og Kjendskab til Talforholdene - indprænter Eder dette Ord, bevarer det for Historien, thi dette Ord er mit Livs Hemmelighed - Kjendskab til Talforholdene er det egentligen der gjør Reformatoren.) det er ikke umuligt, det er ikke umuligt, at vi kan knibe et Par Points fra Modparten, og knibe os igjennem – til Samvittighedsfrihed! - med en lille bitte kneben simpel Majoritet. Det er ikke umuligt, efter hvad jeg kjender til Talforholdene. Og skulde det vise sig, at det ikke kan naaes, saa kan vi jo tage Andragendet tilbage, den Sag er da ikke saa farlig. Nei, den Sag er rigtignok ikke farlig. – Tilgiv, kjære Luther, Du Guds og altsaa ogsaa Anfægtelsernes Mand, tilgiv; men jeg troer, at hvor megen Uvillie der end vilde være i Dig ved at see sligt Væsen, Du vilde dog være enig med mig i, at der egenligen ikke er Andet at sige end: den Sag er rigtignok ikke farlig. Det eneste Farlige – og det var meget farligt – det eneste Farlige var, om Sligt blev kaldet Reformation og Alvor.

tighedssag! Han tier. Endnu tier han, skjøndt besluttet. Nu er Øieblikket der til at handle — nu er han gift. »En Præst?!« Ja, tiltrods for Paven. »Med en Nonne?!« Ja trods hele Opinionen. — Tak; forsmaae ikke en taknemlig Lykønskning til Dit Ægteskab — strax samme Dag blev Du neppe overrendt af Lykønskende! Forsmaae ikke denne Lykønskning fordi den er fra en enlig Mand — og skulde Du nu modtage Gratulationer endog blot af alle de »gifte Præster«, saa blev det igjen maaskee altfor meget.



.

# 444

staaet, er just den den Stærkere, der i Selvbekymring har størst Ligegyldighed), nu vel, saa yttrer man dette Ønske, siger: jeg kunde onske — men man taler ikke om Samvittighedssag, og man gyser for, at dette skulde blive En »en Vane«. Det er min Mening, thi jeg er en Hader af al »Vane-Christendom«.







gtig Bemærkning betræffende en Enkelth Don Juan.



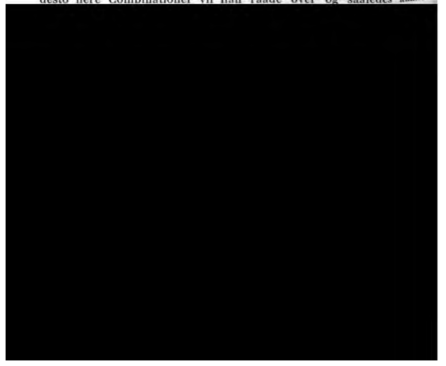
Mozarts Don Juan er atter bragt paa Scenen; i Forhold til meget andet Opvarmet, Forfinet og Unærende har Theatret i denne Opera, som det hedder i Husholdningssproget, et godt Saltmadsstykke, man længe kan have godt af, og Publikum glædes allerede ved at vide, at den kan gives, selv om den opførtes sjeldnere. – Bladene have allerede voteret, betræffende Opførelsen i det Hele og i det Enkelte, jeg skal ikke fordriste mig til at have nogen Mening sau hurtig, end ikke om Bladenes Vurderingsforretning. Det er en skjøn gammel Regel af afdøde Socrates, at slutte beskedent fra det Lidet, man forstaaer af en Ting, til det Meget, man ikke forstaaer; Theaterkritiken i Bladene paabyder mig altid den yderste Beskedenhed og en asketisk Afholdenhed fra enhver Slutning.

Om Hr. Hansens Præstation er der sagt Meget med universel Algyldighed og en beundringsværdig Færdighed, der strax er færdig. Jeg fordrister mig ikke til at have en saa almindelig Dom strax færdig. Derimod er der et enkelt Punkt, paa hvilket jeg er bleven Opmærksom, hvorved jeg et Øieblik ønsker at dvæle, udbedende mig en Læsers Interesse; thi jeg ønsker ikke at sinke Nogen, der har Hastværk, eller at spilde Forretningsmænd deres Tid. Jeg dvæler saa meget hellere ved denne Enkelthed, som jeg anseer den ikke for et Glandspunkt i Hr. H.s Opfattelse og Gjengivelse,

Mozarts Don Juan] der havde hvilet siden Nov. 1840, blev Febr. 1845 atter optaget paa Repertoiret og gik i den Saison 5 Gange, sidste Gang 8. Mai. af afdøde Socrates] efter Diogenes Laert. II 22 skal Sokrates have sagt om Herakleitos, at, hvad han forstod af hans Skrift, var godt, og at han derfor antog det samme om det deri, som han ikke forstod. Hr. Hansens] J. Chr. Hansen (1812-80) spillede Don Juan 1839-70.

hvorom jeg i Almindelighed ingen Mening har, men for et Glan punkt, hvad enten saa denne Skuespiller overalt præsterer liges meget (hvilket jo ikke kan fordunkle en Enkeltheds ægte Glarsøs eller han paa andre Steder præsterer mindre (hvilket jo kun kunde i relativ Forstand gjøre Glandspunktet mere iøinefaldende). Dette Punkt er Duetten med Zerline i 1ste Act, hvor man, hvis man ellers maaskee har en anden Mening om Recitativernes Betydning for Opførelsen paa vor Scene, maa ansee disse for en absolut Gevinst.

Af en Sanger fordres der først Stemme, saa fordres der Fordrag, hvilket er Enheden af Stemme og Stemning, og noget Andet end Stemmens Bøielighed i Coloratur og Løb, da det som Mulighed er den gjensidige Commensurabilitet, og som Virkelighed Stemmens og Stemningens Samlyden i Foredraget; endeligen fordres der af den dramatiske Sanger, at Stemningen er den rette i Forhold til Situation og poetisk Individualitet. Naar Sangeren har Stemme og sætter Stemning til, saa er han konstnerisk i Lidenskab; er han tillige Skuespiller, vil han ved Mimik endog kanne omfatte Modsætninger paa een Gang. Jo mere han selv er reflecteret og øvet i at tumle Stemmen paa Stemningens Pianoforte, desto flere Combinationer vil han raade over og saaledes kanne



des vender det bedaarende tilbage, idet Orchestret skjøtter sig elv og bliver ved og kan ikke blive færdigt; det virker hendrømiende, men dog indtagende, som Blomsterduft virker bedøvende; et fører bort i det Uendelige, ikke med Lystens Energi, men med en stille Higen. Mozart veed nok, hvad han gjør, og en Zerline kjønnes ikke at have Individualitets-Forudsætninger, der betinge n anden Opfattelse som f. Ex. den stærkeste Opflammen af Lidenkab i et Fælledsskab af Lyst, hvor qvindelig Begjær i Energi og at vove næsten hamler op med Juans Naturmagt; eller en gvinelig Fortabelse i Juan, i hvilken der hengives en uendelig gvinelig Rigdom; eller en beseiret Modstand, der synker med Stolthed; ller hin ædle Eenfold, der bedrages; eller hin ophøiede Renhed, er besmittes; eller hin ydmyge Inderlighed, der een Gang krænket, r krænket for Livstid; eller hin dybe Godtroenhed, der, skuffet, r skuffet for evigt; eller Uendelighedens hellige Lidenskab, der ildledes i Fortabelse; eller qvindelig Dumdristighed, der gaaer i yset osv. Zerlines Forførelse er et stille Bryllup, der gaaer af den al Ophævelse. Væsentligen gaaer den saaledes til: hun veed kke, hvordan det var, men saa var det, og saa var hun forført\*); g Resultatet af Zerlines yderste Anstrængelse i Forstands-Øvelse r dette: man kan ikke forklare det. Med Hensyn til Opfattelsen f Zerline er dette af stor Vigtighed. Det var derfor en Feil af n ellers fortjenstfuld Skuespillerinde, Md. Kragh, at synge den leplik: >nei! jeg vil ikke«, med et stærkt Udtryk, som var der en eslutning, der gjærede i Zerline. Langtfra. Hun er fortumlet, r i Hovedet, underlig om Hjertet strax fra Begyndelsen. Giver oan hende Tanke paa dette Punct, saa er hele Operaen for-

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Derfor vilde Leporello og Zerline ypperligt kunne tale sammen naar han vilde sige til hende betræffende Don Juan, hvad han i gamle Dage sagde til Elvira, og hvad der oprørte hende allermest: .ja! oh ja! det er saa besynderligt, for ligesom man er, saa er man borte.« Og saa vilde Zerline sige: .ja er det ikke det, jeg siger, man veed slet ikke, hvorledes det gaaer til.«

hun veed ikke, hvordan det var] sml. I. Bd. S. 81-82. Md. ragh] Boline Margrethe Kragh f. Abrahamsen (1810-39) spillede Zerlina 1833 39 (som Jfr. Abrahamsen allerede 1829). den Replik] i 1. Act 9. Scene orførelsesduetten), hvor der nu i Overensstemmelse med den italienske Text Tges: Jeg vil og jeg vil ikke, stod der tidligere (i L. Kruses Bearbeidelse, Kbhvn. 307, S. 33): Jeg vil – Nei! – jeg vil ikke! . . . Masettos Siel vil bløde. vad han i gamle Dage sagde til Elviral se I. Bd. S. 109 Anm. XIII.

<sup>29</sup> 



feilet\*). De følgende Ord: »Mazettos Sjæl vil bløde«, gjælder det Samme om. Har denne Sympathi Art, saa gaaer det Hele ikke an. Repliken maa derfor ikke betyde mere og ikke synges anderledes, end at den staaer au niveau med uvilkaarlige Gestikulationer, som f. Ex. at holde i Forklædet, at støde Don Juans Omfavnelse fra sig. Dette netop gjør hende skjøn og elskelig, hendes Forbold til Mazetto rigtigt. I Arien >batti, batti« at høre et Forsoningsværk, er pure Misforstaaclse. Hun er endnu ikke ganske ved sin Smule Besindelse, der altid kan strække rigelig til i Mazettos Husholdning. men ikke i Don Juans Snare; hun seer, at Mazetto er vred, saa er der jo ikke Andet for, saa maa hun til at snakke godt for sig bos ham og for sig selv; thi hvad det Hele var, er ikke blevet hende klart, og hendes Uskyldighed er i hendes Uskyldighed hende aldeles utvivlsom. I denne Naivetet maa hun holdes; hun kan end ikke rigtig blive klog paa Mazetto, at han kan blive saa vred. Forsoningen maa derfor heller ingen Charakter have, som var hun nu frelst. Ingenlunde, saasnart hun seer Don Juan, saa begynder det igjen, og saa maa hun igjen hen og klynke lidt for Mazetto, og



\*) Anlæget er i saa Fald altereret: Det Dybsindige og Græske, at Doa Juan



a trøster hun ham, og saa troer hun selv tilsidst, at det er Don lan og Mazetto, der ere blevne Uvenner, Gud veed hvorover, og un den, som skal snakke dem tilfreds. Lad et Par Aar være rløbne, og tag saa ud og besøg Mad. Mazetto; Du vil finde Zerne væsenligen uforandret. Som hun gaaer og leger med i Opeien, saa gaaer hun nu og vimser i sit Hus, nydelig, allerkjæreste sv. Vilde Du sige til hende: »men hvordan var det dog med enne hersens Don Juan«, saa vil hun svare: »ja, det var besvnerligt, en besynderlig Bryllupsdag, saadan et Hurlumhei, og jeg aatte være paa Færde allevegne, snart var det Mazetto, som nurrede, snart Don Juan, der vilde tale med mig, og det er vist ok, at havde jeg ikke været, saa havde de slaaet hinanden ihjel. aledes maa hun holdes, for at være klar i gvindelig Differens a Anna og Elvira. Anna er forholdsvis langt mindre skyldig end erline. Hun har forvexlet Juan med Ottavio, videre ikke. Men rdi hun er væsenlig udviklet, er dette nok til at forstyrre hende aaskee hele hendes Liv. Hun fortier det saa længe som muligt. 3 saa raser hun af Hævn. Men Zerline er ufortrøden, gaaer frisk ek baade til Dands med Don Juan og til Skrifte hos Mazetto. et er altsammen noget underligt Noget, og hver af Dhrr. Interesintere god nok til sin Tid. Hun er med allevegne, hun føler sig, hun er i Selskab med de fornemme Damer og ligesaa vigtig m nogen af de Andre, hun er med at fange Don Juan, ikke fordi an har forført hende, men fordi han har slaaet Mazetto (det er deligt, at hun confunderer det Physiske og det Moralske), og ader derfor Leporello lige saa skyldig, fordi han ogsaa har slaaet azetto, hendes egen lille Mazetto, som hun holder saa meget af, 3 som de Andre ere slemme imod. - Elvira er en gigantisk vindelig Figur ved med absolut Lidenskab at fatte, hvad det vil ge at være forført. Hun vil ikke frelse en Smule Ære ud af erden, hun vil standse Don Juan, naturligvis med den Reservaon, at, hvis Don Juan vil blive hende tro, saa opgiver hun Misonens omvandrende Forretning – men saa er han jo ogsaa andset. Det er ægte qvindeligt, en ypperlig Opfindelse. Dog er <sup>1</sup>n paa en Maade i sin Mission auszer sich, som Qvinde betragtet, derfor maa der ganske consequent falde et comisk Lys over nde. Jeg tænker ikke paa hin dybe tragiske Situation i anden Act,

san raser hun af Hævn] 1. Act 14. Scene. og finder derfor Porello osv.] 2. Act 11. Scene. Situation i anden Act] 4. Scene Use).

451

29\*



hvor hun tager Leporello for Don Juan, hvorom en Forfatter har sagt, at det næsten er grusomt, men paa noget Andet. Hun er selv forført, og nu vil hun frelse Andre, uden at betænke, at til et saadant Foretagende hører der Forstudier og flere Examina, hvorved man erhverver Duelighed til at sætte sig ind i Andre. Det kan hun slet ikke. Derfor kan hun heller ikke gjøre sig forstaaelig for Zerline. Her bliver Elvira comisk. Hun overfører hele sin Pathos paa Zerline, og am Ende kan da Zerline bedre forstaae Don Juan end fatte Elvira. En Skuespillerinde, der fremstiller Zerline, burde derfor ikke, som i gamle Dage Stykket gaves. blive forfærdet, greben af Angst ved Elviras Tale; det er meget for meget. Hun skal blive forundret ved denne ny Overraskelse. og saaledes forundret, at en god Tilskuer næsten smiler ad Situationen, medens han fatter det Tragiske i Elvira.

(Sluttes imorgen.)





## (Sluttet.)

Nu til Don Juan. Sætter Sangeren her Phantasi til Stemmen g bruger dette Foredrag til et saadant Accompagnement, hvad aa? Saa bliver Situationen en Forførelses-Situation; maaskee, men ike i en Opera; derimod i et Drama, hvor en Forfører ikke ynger til Pigen, men for Pigen, at han ad denne Vei kan hjælpe ende ud i Phantasi. Jeg skal skizzere en saadan Situation. Det liver ingen Bondepige, men en Donna, en udviklet Pige med bedelige Forudsætninger. Forføreren har Stemme, han veed at ette Phantasi til. Saa synger han stundom for hende, hvad hun erne gider høre.- Saa vælger han en Dag ved et Tilfælde, saa ges der, dette Numer af Don Juan. Han foredrager det med al hantasi-Beaandelse. Han seer naturligvis ikke paa hende, ikke et lik, ikke en Attraa, saa er Alt tabt. Han seer hen for sig, og emmen dæmrer hen i Stemning og Phantasi-Forlokkelse. Saa rer Donnaen, tryg som hun er, og da hun veed, at han ikke nger til hende, at det ikke angaaer hende, saa giver hun sig 'n i Sværmeriet, og da de antages at være lige i Kraft, maatte »rføreren skaffe det første Stevnemøde i Phantasi og i Phantasiiskuelsens og Anelsens forflygtigede Ansigt til Ansigt. Skal dette emstilles, saa bliver det ikke væsenligen en Opera, men Overngen dannes fra denne Situation til Forførelsens reflecterede rkelighed i Dramaet eller Fortællingen.

Hvis nu Hr. Hansens Opgave var i et Drama at constituere nne Situation, saa var hans Foredrag omnibus numeris absoluta, Enhver, der har Sands for saadanne Observationer, vil vist ikke igte, at det frapperer at høre et saa ypperligt Foredrag. Rolig,

omnibus numeris absoluta i enhver Henseende fuldendt.



insinuant i Stemmen, længselfuld og drømmende, dog tydelig i Udtrykket, articulerende hvert Bogstav, saa Intet er spildt eller gaar tilspilde, frembringer han en sjelden Virkning. Men naar det er i en Opera, og det er her, Slaget skal slaaes, saa er det ypperlige Foredrag ikke paa sin rette Plads, ikke et Guldæble i en Sølvskal Don Juan er ingen kjælen Citharspiller, eiheller en Forfører, som i forste Anløb bruger en saadan Maske. Vil man tage et andet Sted af Operaen, Guitarre-Arien f. Ex. eller Don Juans Indblanden i Elviras første Parti, poverina, poverina, saa vil jeg, dvælende ved det Sidste, sige, her skal hint Foredrag bruges. Væsenligen angaær dette Udbrud Ingen, det er Don Juan, der staaer og ligesom grunder i sig selv og anticiperer Nydelse. Derfor skal der sættes Phanlasi til Stemmen, og det Ironiske maa ikke fremkomme ved Don Juans Reflexion over Forholdet, men være for Tilskueren, der forstaaer Don Juan. Skuespilleren bør ogsaa derfor passe paa at være i Ro til det Øieblik, medens det ellers er rigtigt, at han under Arien gaaer i en vis Spænding frem og tilbage. Men fremfor Alt maa han ikke komme frem, idet han synger disse Ord, thi Elvira skal jo ikke høre dem. Han skal heller ikke synge dem til Leporello





rask Fyr i Haandgribeligheder vilde for hurtigt blive forstaaet af Zerline og gjøre hende opmærksom, thi i al sin Naivetet er Zerine ærbar og forstaaer ikke Spøg; men dette forstaaer hun slet kke. Imidlertid vil man derhos og som en absolut vigtig Comnentar til Texten see Don Juans Overlegenhed, see ham fange iluer med Slikkeri, see, at han har Ret i en vis Forstand, naar an siger til Elvira: »det var kun en Spøg«. Denne Replik er ikke ndskabsfuld heller ei ironisk, den er umiddelbar; Don Juan aneer Elvira som for mægtig til at afficeres af et lille Forhold til en lle Zerline: hun den Forførte xat' Ezoynv og Zerline! Det er let ok at give Don Juan lidt Reflexion, i Operaen er det netop Konen at holde den borte, for at Don Juan ikke med lidt Reflexion cal blive en maadelig Figur og Operaen mislykket i Construconen. Skuespilleren skal nu ved Holdning, Mine, Gestus, Repræintation, ved hele Skikkelsens Fuldgyldighed betrygge Overlegeneden.

Saa begynder Duetten. Accompagnementets drømmende Alindelighed (paa Grund af at Musiken er et universellere Medium) I man have tydeliggjort hørlig i Don Juans Application, i hvilken an griber Zerline, i sin og Accompagnementets Naturmagt. Som an da staaer allerbedst og seer hende ør, og seer, at hendes ske-Villen er en illusorisk Hengivelse, saa samler hele hans Overgenhed sig i en næsten befalende Almagt. Det er Naturkraftens elvfølelse. Accompagnementet til det første: »vær min«, er derfor ike indyndende, men energisk og afgjørende. Nu giver hun sig en. Don Juan gjør det naturligvis ikke saaledes. Her maa man lter see hans Overlegenhed. I Forhold til Anna, Elvira og Saaanne er det ikke utænkeligt, at Don Juan i det Øieblik, han har eiret, nyder Lysten saa stærkt, at det er, som var han en Elsker, er giver lige saa Meget, som han tager, saa han først i næste ieblik er en Forfører. Men Zerline indtages og serveres paa en Her er Spøgen netop Nydelsen, og Don Juan nden Maade. middelbart, rent musicalsk i sit Element. Zerline er ham ikke oget Ringere end enhver anden Qvinde, men noget Andet end lvira eller Anna, og da og paa sin Vis ham ligesaa attraaværdig beskæftiger ham væsenligen lige saa meget. Derfor, at jeg skal entage, maa Zerline holdes saaledes, at hun, naar hun sees og res i Forhold til Don Juan, hos den gode Tilskuer frembringer

naar han siger til Elvira] 1. Act 10. Scene (Kruse S. 35); Juan (afsides hende [Elvira], efter at have fattet sig). Hvor kan et lille Spæg Dig saa fortre? xat'  $f_{50xhv}$  (kat' exochæn) i særlig Grad, i egl. Forstand.  $\rightarrow vær$ in.] 1. Act 9. Scene.

en vis Oprømthed, fordi han forgjæves vil bruge den alvorlige Kategori mod hende, og at hun, naar hun sees i Forhold til  $M_{a}$ zetto, aflokker et Smil, fordi Zerline væsenligen hverken er forført eller frelst, men bestandigt i Vinden.

Maaskee mener Een og Anden, Adskillige, endog de Fleste, at Dette hele er en Ubetydelighed, som man jo ogsaa næsten aldrig seer Zerline gjort til Gjenstand for æsthetisk Opfattelse. Jeg er selv tilbøielig til at ansee det for en Ubetydelighed, og føler mig derfor forpligtet til at bede Hr. Hansen om Undskyldning, forsasvidt han ved at see sit Navn nævnet, maaskee gjør sig den Uleilighed at læse det Skrevne, og >Fædrelandet« om Tilgivelse, at jeg besynderligt nok besværer med et saadant Bidrag, hvis Feil netop er, at det ikke er svært nok. Hr. Hansen kan sagtens tilgive mig. Hvilken Lykke, naar man har Lyst og har gjort sit Valg i Livet, da at have netop den Syngestemme, som han har, hvilken Lykke, naar man har Lyst og har valgt sin Stilling, da som Skuespiller at have saa mange gode Forudsætninger, som han virkelig har. Naar man har saa Meget givet, og Noget deraf ogsaa erhvervet, kunde man sagtens ødsle lidt Øvelses-Tid paa sin Gang og Holdning. Sandeligen jeg skulde ikke troe, at mine Ben eller min Gang stod i noget Forhold til min Opfattelse af den udødeligste Opera; jeg skulde snart faae andre Ben at gaae paa.

**A**.



.

.

•

ANHANG.

19 **1**4 . 



som Stampe, Colbjørnsen og Ørsted, disse i sig vistnok agtværdige Mænd, men som dog vel Ingen vil paastaae have gjort Noget, der er værd at tale om, for Betryggelsen af Undersaatternes personlige Sikkerhed og Retsforfatningen her i Landet. Altsaa udryddes maa og skal hiin farlige Fordom, at der her i Riget existerer en fortrinlig Retsforfatning. Det er en Sag, hvorom alle gode Borgere bør forene sig; det er et sandt Fædrelands-Anliggende. Enhver, der mener det godt med det undertrykte Folk, bør bidrage Sit til at udrydde hiin skadelige Overtro. I jo videre Kredse han kan udbrede denne velgjørende Sandhed, jo dybere han i saa Henseende kan gaae ned i Folket, jo mere han hos den simple, uoplyste Mand kan tilintetgjøre hiin usalige Mening, at der her i Landet existerer en god Retsforfatning, desto større er hans Fortjeneste. Man frygte ikke Følgerne heraf; man tale ikke om det Farlige i at oplyse Folket om et saadant Punkt. Ogsaa dette hører til den Overtro, som bør udryddes. Tro mig, min Ven, den sande rette Oplysning, den kan altid kun gavne, og det er til at udbrede den, at jeg anseer det af yderste Vigtighed, at et lille men meget characteristisk Bidrag til Skildringen af vor Retsforfatning, som i disse Dage her er foregaaet, bliver saa bekjendt som muligt.

Historien er denne. I samme Huus som jeg boer Grosserer Poulsen. Han sender i Forgaars sin Tjener paa Banken for at hæve 1000 Rbd. Min Tiener, der meget omgaaes med ham, følger ham derhen, og de gaae sammen med hinanden derfra. Underveis saae de ind til en Mand ved Navn Ulrichsen, en Spisevært, hvor de træffe to andre af deres Bekjendte, og hvor de hver nyde en Suaps og noget Smørrebrød. Grosserer Poulsens Tjener betaler denne Frokost og tager ved denne Leilighed sin Tegnebog frem, bvori de 1000 Rbd. ere, og det omtales, at han har saa mange Penge hos sig. De gaae alle fire samlede derfra, men strax efter forlader min Tjener dem, imedens de to andre følge Poulsens Tjener hjem, gaae op med ham paa hans Kammer, hvor de opholde sig en halv Timestid, imedens han barberer sig, og imidlerlid tager sin Frakke, hvori Tegnebogen er, af og hænger paa en Stol. Da han kommer ned til sin Herre og tager i Lommen, er Tegnebogen borte. Du kan tænke Dig hans Forskrækkelse! Hvad skal han troe? Hvad skal han gjøre? Han søger i sit Kammer; ingen Tegnebog er at finde. Han iler hen til Ulrichsen; han søger, han spørger, hver Krog bliver gjennemsøgt; heller ikke der er Bogen Tegnebog at finde. Hans Herre gjør, hvad sagtens ogsaa Enhver af os Andre vilde have gjort, han melder Sagen for Poli-

-

tiet. Men hvad gjør nu Politiet? Skulde man troe det muligt? Kan man tænke sig en større Letsindighed? Kan man forestille sig et uforsvarligere Spil med Rets-Forfatningen, en fordærveligere Anvendelse af Justitiens Magt? Der optoges et Undersøgelsesforhør i den Anledning; min Tjener, de to andre Tjenere, Spisevært Ulrichsen, Alle maae møde for at afgive Forklaring for vedkommende Politiretsassessor, om de maatte vide noget til Sagens Oplysning. Forhørene føre imidlertid ikke til noget Resultat, og det af en meget naturlig Grund. Om Aftenen, som Forhøret var optaget, finder nemlig Poulsens Tjener, da han klæder sig af, Tegnebogen. som var falden ned igjennem en Aabning paa Foret i Frakken. i god Bchold med alle Pengene. »Kan Sligt«, - spørger jeg nu vel med Rette - »passere i noget andet civiliseret Land, hvor der er nogen Garanti for de personlige Rettigheder? Er det en ønskelig »Retstilstand, hvor man optager criminelle Forhør, skjøndt man sikke har det allerringeste Beviis for, at der er begaaet nogensom-»helst Forseelse, end sige nogen Forbrydelse? Kan den Relsfor-sfatning ikke kaldes i høieste Grad ugaranteret, og kunne Menne-»skets helligste Rettigheder paa nogen Maade siges at være tilbørligen »beskyttede, hvor en fornem Mands ubeviste og, som Historien

#### Endnu et Brev.

Kjære Ven. der er dog indløbet en lille Unoiagtighed i mit sidste Brev, som jeg skynder mig at berigtige. Jeg skrev, at Tegnebogen blev funden i Foret paa Tjenerens Frakke, men jeg har senere bragt i Erfaring, at den var falden ud paa Gaden igjennem en Aabning paa Foret, og blev af den ærlige Finder indleveret paa Politikammeret samme Dags Aften som Forhøret var sluttet. Men Du vil let see, at dette ikke forandrer Noget i Sagen selv. »Politiets utilbørlige, ja uforsvarlige Adfærd ved denne Leilighed bestaaer i, at det har forsømt at forvisse sig om, at nogen Forbrydelse var begaaet, inden det anstillede Forhør.

<sup>\*)</sup> Det glæder Forfatteren af dette Brev, af »Fædrelandets» Gaarsnummer at see, at dette Blad, der udbreder saa mange velgjørende Sandheder iblandt Folket, i de ovenstaaende Ord, som det har udhævet med større Skrift, netop har truffet Sagen lige i Hjertepunctet.

<sup>•</sup>Fædrelandets• Gaarsnummer] Fædrelandet for 6. Febr. 1843, Nr. 1141 indeholder et Referat af Nr. 1, der slutter saaledes: Brevet ender med et ordret Citat af Slutningen af vore Betragtninger i Løverdagsnumeret. Det er os ülvisse altid en Fornøielse, at den Berlingske Tidende og sammes bestjernede og übestjernede Correspondenter gjøre os den Ære at citere vore Yttringer, især naar de blive saa træffende anvendte som her, men ikke destomindre havde vi dog for de mange overfladiske Læseres Skyld hellere seet, at enten den Berlingskes Redaction eller Brevskriveren havde benyttet det af Citatet udfyldte Rum til at fremhæve Pointen i Historien, det *tertium comparationis*, hvorved den bliver fuldkommen parallel med den af os i Løverdags fortalte. Da dette imidlertid er bleven forsømt, saa maa vi tillade os at gjøre opmærksom paa, hvad man med en Smule Eftertænksomhed alt vil have bemærket, at Politiets utilbørlige, ja ufor-

det ligesaavel have gjort, som Factum nu viser sig at have været, som om Tegnebogen var funden i Foret paa Tjenerens Frakke. Det burde have sendt Politibetjente omkring i alle de Gader, Poulsens Tjener havde passeret, det burde have ladet spørge i alle Huse paa hele Veien, om Ingen havde seet en saadan Tegnebog, og naar Intet herved var fremkommel til Oplysning i Sagen, saa burde det netop ikke have afhørt nogen af de Personer, hvis Forklaringer muligen kunde lede paa nogel Spor, thi det havde jo da ingen Sikkerhed for, at nogen Forbrydelse var begaaet. Og dette maa man endelig holde fast ved for hele Retsforfatningens Skyld; thi ellers kunne vore helligste personlige Rettigheder aldrig være betryggede. Politiet burde saaledes utvivlsomt først have undersøgt Tjenerens Frakke, men naar Tegnebogen ikke var funden i den, saa burde det ikke derfor være skredet til nogen foreløbig Afhørelse af nogen Person; thi man havde jo ikke derfor nogen Sikkerhed for, at nogen Forbrydelse var begaaet. Dette maa altid først være givet, før nogen Undersøgelse ved Politiet maa anstilles. Dette er netop »Pointen« i hele Sagen. At det ofte ikke endnu kan vides, pan den Tid da Undersøgelsen begynder, om en Forbrydelse existerer:



tvertimod er Noget, som enhver god Borger villig underkaster sig, for at bidrage Sit med til Retssikkerhedens Haandhævelse: Alt dette er ikke andet end disse juridiske Subtiliteter, disse tomme Udflugter, disse intetsigende Paastande, som vi evigt og evigt maa høre af vore stokdanske Jurister, der slavisk gaae i Stampes, Colbjørnsens og Ørsteds Fodspor. Hvad i al Verden have vi da Politi for, naar det ikke, uden først at anstille Forhør, kan vide, om en Forbrydelse er begaaet eller ikke? Er det ikke Politiets ligefremme Pligt, som Politi, at vide dette? Hvorfor lønnes det, maa jeg spørge, naar det ikke engang er istand til at vide Saameget? Der hører jeg, at en Karl paa Nørrebro en Morgen tidlig er funden druknet i Ladegaardsaaen. Hvad gjør Politiet? Er det ikke uforsvarligt? Er det ikke oprørende? Svæve vore helligste personlige Rettigbeder ikke i den største Fare? Det skrider til at afhøre alle Gaardens Folk, istedetfor først at forvisse sig om, at nogen Forbrydelse er begaaet. Det havde dog vel, skulde jeg troe, været Politiets ufravigelige Pligt at vide, at den Afdøde havde drukket sig en Perial Aftenen iforveien og var i sin drukne Tilstand faldet ud i Vandet? Hvad have vi Politi for, naar det ikke engang forud kan vide en saa simpel Ting, uden først at afhøre Folk, forat komme til Kundskab herom. Hvad? Svar mig herpaa, om Du kan. Ligeledes hører jeg, at da for kort Tid siden i en Landjurisdiction — thi Du maa ikke troe, min Ven, at dette Onde indskrænker sig til Kjøbenhavn, nei det er desværre udbredt over hele Landet, – en Mølle brændte af, blev der af Politiet anstillet vidtløftige Undersøgelser og en Mængde Personer afhørte, indtil det tilsidst blev saa klart som To og To er Fire, at Møllen var kommen i Brand ved Selvantændelse. Er da en Mølles Selvantændelse en Forbrydelse? Har man nogensinde hørt Magen? Burde Politiet ikke forud have forvisset sig om, at en Forbrydelse existerede, sfør det sigtede sagesløse Folk for Mordbrand«? Kjende de Karle da ikke Forskjellen mellem dolus, culpa og casus? Veed de ikke, at der ikke gives nogen hændelig Forbrydelse? Hvorledes have de lært deres Jura, naar de ikke vide en saa simpel Ting, og skulde de ikke, som det et aarvaagent og nidkjært Politi egner og vel anstaaer, vide forud, om her var dolus eller culpa eller blot casus? Qvos ego! Derfor staaer den Sætning, som »Fædreandet opstiller, fast som Rundetaarn: Politiet maa ikke an-

Kjende de Karle osv.] sml. Holberg, Erasmus Montanus 3. Act 1. Scene. dolus, culpa og casus Svig (ond Villie), Skyld og Hændelse. Quos egol skal lære dem! (Vergil, Aen, I 135). 30

XIII.

₹\_<del>N</del>

#### 466

stille noget Forhør, før det har forvisset sig om, at en Forbrydelse er begaaet. Kan Politiet gjøre det, saa er det ude med Retssikkerheden; det er da, som vi have sagt, en gammel Fabel, som kun visse godmodige overtroiske Folk troe paa, at der existerer en god Retsforfatning her i Landet, og, som »Fædrelandet« saa sandt og rigtigt udtaler det, »Menneskets helligste Rettigheder kunne da paa ingen Maade siges at være tilbørligen beskyttede«.



#### »Min Herre!

Jeg er geraadet i en slem Forlegenhed, som jeg haaber De er Sodmodig nok til at hjelpe mig ud af. Jeg har nemlig, som de veed, oprørt i mit Inderste over den af Dem i Deres Løverdagsnummer fortalte Historie om et over Hof- og Stadsrettens Budde Optaget criminelt Forhør, tilskrevet den berlingske Tidendes Redaction set Breve, som er trykt sammesteds i Søndags, hvori jeg har anvendt de af Dem i Anledning af hin Begivenhed anstillede Betragtninger paa en anden Historie om en for bortkommen anseet, men siden i Vedkommendes Frakkefoer funden Tegnebog. hvilken Historie De har været saa artig at optage i Deres Mandagsnumer, ledsaget af nogle Bemærkninger, der paa den ene Side rigtignok vare yderst smigrende for mig, men som paa den anden Side i høi Grad gjorde mig bange for mig selv. Jeg erfarede vemlig af disse, hvad jeg, da jeg nedskrev mit Brev, ikke maa have havt noget klart Begreb om, at jeg havde beskyldt Politiet for en meget stor Letsindighed, idet jeg havde berettet, at Forhører vare optagne angaaende det formentlige Tyveri, uden at der var blevet anstillet Undersøgelse af Hr. Poulsens Tjeners Frakke, i hvis Lomme den omtalte Tegnebog var puttet. Da jeg nu skjøtter grumme lidet om ved Fornærmelser mod kongelige Embedsmænd at paadrage mig Mulct og Censur m. v., som jo er det Honorar, der for frimodige og sandhedskjærlige Folk her tillands er lettest at erholde (hvis De finder denne Yttring for bitter, saa beder jeg Dem, for Guds Skyld at stryge den i Manu-

Loverdagsnummer: 4. Febr., ovf. S. 459. Mandagsnumer] ovf. j. 463 Anm.

30**°** 

3.

skriptet), og heller ikke for visse private Aarsagers Skyld gjene vil lægge mig ud med Politiet, saa ilede jeg, saasnart jeg havde faaet Deres ærede Blad for i Mandags tillivs, hen at indhente yderligere Oplysninger om den af mig fortalte Historie, hvorved denne mulig kunde faae et for Politiet mindre graverende Udseende. Det lykkedes mig ogsaa virkelig at erholde saadanne, og jeg skyndte mig derpaa i sendnu et Brevs, som er indførli den Berlingske Tidendes Gaarsnummer, at berigtige »den lille indløbne Unøiagtighed«, som bestod deri, at Tegnebogen ikke, som jeg havde berettet, blev funden i Foret paa Tjenerens Frakke, men var »falden ud paa Gaden igjennem en Aabning paa Foret og blev af den ærlige Finder indleveret paa Politikammeret samme Dags Aften, som Forhøret var sluttet«. Men, uagtet det Moment i Historien, som jeg saaledes har berigtiget eller forandret, er et meget væsenligt, og uagtet hele Historien altsaa ved denne Berigtigelse selv er bleven forandret, er bleven en anden end den, jeg i mit første Brev har fortalt, saa vil De dog let see - som jeg alt har bemærket igaar i den Berlingske Tidende, uden dog i det Øieblik, da jeg nedskrev Bemærkningen, at indsee, hvor træffende den desværre i alle Henseender er - >at dette ikke forandrer Noget

har Du i dit første Brev sagt, at der angaaende Tegnebogen var optaget »Forhør« af »en Politiretsassessor«, derved bliver den Politiet paaduttede Letsindighed endnu større. Den almindelige Fremgangsmaade er nemlig følgende: naar Nogen anmelder, at han har Formodning om, at en Forbrydelse er begaaet, saa lader Politiet et Par af sine Betjente, eller i vigtigere Sager tillige en Assistent eller Fuldmægtig optage en præliminair Forklaring af alle de Personer, der formodes at kunne give nogen Oplysning om Factum, og indgive deres Rapport herom til Politidirecteuren. Naar denne da i Rapporten finder Vished eller høi Grad af Sandsynlighed for, at en Forbrydelse er begaaet, saa henviser han Sagen efter dens Beskaffenhed enten til Politiretten eller gjennem Kongens Foged til Criminelkammeret. Naar Du nu har sagt, at en Politiretsassessor har optaget Forhør i hin Anledning, saa har Du dermed sagt, at der antoges tilveiebragt Vished eller dog Sandsynlighed for Tilstedeværelsen af en Forbrydelse, saa har Du sagt, at der af Politidirecteuren var constitueret en Retssag; og skjønt det visselig havde været Politibetjentenes eller Politifuldmægtigens eller Politiassistentens Pligt, før de indgave deres Rapport, at undersøge Tjenerens Frakke, saa seer Du dog, at det var langt mere undskyldeligt, om disse havde undladt dette, end det er, hvis Politidirecteuren, som Du har sagt, henviste Sagen til Politiretten, uden at lade den præliminaireste af alle præliminaire Undersegelser foretage; - det er altsaa Politiets Directeur, som Du haardeligen har angreben, det er ham Du har tillagt en graverende Malconduite.

De kan vel tænke Dem, at min Vens Tale, hvis velbegrundede Sandhed jeg intet Øieblik turde drage i Tvivl, satte mig i en høist pinlig Uro: thi jeg indsaae nu, at jeg ved min Berigtigelse ikke havde faaet det berigtiget, som jeg vilde berigtige, men at min stakkels Historie endnu indeholdt en grov Fornærmelse mod Politiet, og at jeg altsaa snarest kunde vente de deraf flydende Ubebageligheder. Efter en daarlig Nat har jeg nu været ude i Morges for atter at skaffe mig nye og bedre Oplysninger om Sagens rette Sammenhæng. Jeg har Gudskelov været saa heldig at finde hvad 🕅 søgte, og da jeg, skjøndt jeg veed, at den Berlingske Tidende Intet har imod gjentagne Gange at berigtige samme Feil i andre Blade, dog ikke tør antage, at den er ligesaa redebon til for anden <sup>Ga</sup>ng at berigtige en af den selv begaaet Feil, saa beder jeg Dem, \* jo ogsaa selv ved den Roes, De har tildelt mig, er interesseret Segen, at berigtige endnu →en lille Unøiagtighed« i mine Breve. gnebogen var nemlig, som jeg igaar berigtigede, ganske rigtig



falden ud paa Gaden igjennem en Aabning i Foret af Tjenerens Frakke, og blev ligeledes af den ærlige Finder indleveret paa Politikammeret, dog ikke, som jeg igaar skrev, samme Dags Aften, som Forhøret blev sluttet, men om Morgenen, før Forhøret blev holdt, og Følgen heraf var, at ingen Assessor holdt noget Forhør. Historien er altsaa, saaledes som jeg nu, jeg haaber for sidste Gang, har berigtiget den, kortelig følgende, at en Tjener har tabt en Tegnebog paa Gaden, som er bleven funden, afleveret paa Politikammeret og tilbageleveret sin rette Eier. Man vil nu vel sagtens finde, at den Lighed, der bliver tilbage mellem den af mig saaledes berigtigede Historie, og den af Dem i Løverdags fortalte. kun er meget ringe, men foruden at min umiskiendelige gode Hensigt alt maa være en tilstrækkelig Undskyldning for de indløbne Unøiagtigheder, saa maa jeg vedblivende og uden mindste Forandring eller Berigtigelse inhærere den af mig i begge Breve udtalte Mening, at Stampe, Colbjørnsen og Ørsted ere store Jurister, og jeg mener det er godt, at dette er blevet udtalt. Jeg tilføier endnu den Forsikkring, som mulig ikke engang behøves. at jeg selv ikke er Jurist, men en næringsdrivende Borger, der rede-



#### II.

#### Litterært Qvægsølv eller Forsøg i det hølere Vanvid, samt Lucida Intervalla.

Jeg vil ei klinge med i Melodien. Men skurre som en sælsom Dissonants. Ochlenschlægers Dina.

----

Man har et Ordsprog, saaledes lydende: hvem Gud giver Embede, ham giver han ogsaa Forstand. Det forudsætter altsaa, at Vedkommende ingen Forstand har iforveien; og da nu Forfatterskabet intet egentligt Embede er, da endvidere d'Hrr. Forfattere ingenlunde altid ere Embedsmænd, saa indseer man let, hvor urimeligt det vilde være at forlange af en Forfatter, at han skulde have Forstand. Jeg taler ikke her om Poeter alene, som jo til enhver Tid have havt Privilegium paa at være gale\*), jeg taler om Forfattere overhovedet; og for endmere at retfærdiggjøre disses Mangel paa Forstand, vil jeg erindre om et andet Ordsprog, som hedder: quem Deus perdere vult, prius dementat, det er udlagt:

•) Non est poeta sine furore.

-----

Lucida Intervalla lyse Mellemrum (Øjeblikke). Sml. Efterl. Pap. 1833-43 S. 237. Dinal Ochlenschlägers Tragodier, IX. Bd. (1844) S. 36. quem Deus perdere osv.] se VI. Bd. S. 251 Anm. Non est poeta sine furore der gives ingen Digter uden Afsind (Begejstring), en Ytring af Demokritos (Cicero, De divinatione I 80).



hvem Gud vil gjøre en Ulykke paa, ham berøver han først Forstanden. Hvorledes skulde nemlig Gud vel kunne gjøre en større Ulykke paa Nogen, end ved at gjøre ham til Forfatter? Følgelig er det i sin Orden, at en Forfatter, med eller uden Embede, ingen Forstand har. Og i alt Fald kommer det slet ikke Publikum red, enten en Forfatter har Forstand eller ikke, naar han blot er original. Naar man kjører paa en Landevei, da skeer det ikke sjelden. især i visse Egne i Landet, at pludselig en pjaltet Dreng kommer springende fra Marken over Gjærdet midt ud paa Veien, stiller sig paa Hovedet lige for Hestene og stirrer med fordreiede Blikke paa Reiseselskabet, medens han tillige, uden synderlig at ændse Faren for at blive overkjørt, gesticulerer med de bare Been i Luften. Vil man ikke kjøre ham fordærvet, saa nødes man til at gjøre Holdt, og at honorere ham med klingende Mynt eller med nogle Rap af Pidsken, som det nu kan falde, og saaledes omtrent er en Forfatters Stilling ligeoverfor Publicum. En Forfatter skal være Publicums Nar; Mere forlanges ikke. Vil han endelig gjøre sine Sager ganske udmærket, da skal han - for at blive i Lignelsen bestræbe sig for at give de fordreiede Øiekast, hvormed han,





#### 473

Not. Livet --- en Vei er en temmelig forslidt Lignelse, men Litteraturen == en Vei er dog nok en ganske ny Lignelse, og enten den behager eller ikke behager, tager jeg den ligefuldt paa min Samvittighed. Den er ovenfor maaskee bleven en Smule udtværet; man vil saaledes kunne finde det betænkeligt at skulle forestille sig Passagerer baade tilvogns og tilhest støde Kuldbøtter og vende Mølle. Med Hensyn hertil skal jeg imidlertid tillade mig at foreslaae, at man ved Litteraturens Alfarvei nærmest tænker paa Gamle-Kongevei og den daglige Færdsel paa samme, som lærer, at det i visse Maader er saare vanskeligt at skjelne mellem Kjørende, Ridende og Gaaende, hvorimod det er en smal Sag at subsumere dem under et fælleds Standpunct. Vel er der nemlig paa Gamle-Kongevei, en særskilt Gangsti afstukket, som Placaten giver de »gaaende Personer« udelukkende Hævd paa; men ved »gaaende Personer« forstanes nu ikke blot Mennesker, der gaae paa to Been, men ogsaa andre levende Skabninger. der gaae paa fire, saasom Keer og Stude, Faar og Sviin, fremdeles Heste med Ryttere paa, efter den Regning nemlig, at Rytteren er jo rigtignok tilhest, men Hesten er dog tilfods og hører altsaa med til de sgaaende Personer. Til disse hører endelig ogsaa, især naar Føret er yderlig slet, Vogne med Heste for, ifølge den Grundsætning, at Nød bryder alle Love, eller ifølge den tydske Sprogbrug, som tilsteder Spadseretoure baade tilvogns og tilhest.

\*

Det er allerede langt ud paa Elteraaret, men endnu har jeg dog ikke kunnet beslutte mig til at forlade mit saa kjære Opholdssted paa Landet. Endnu har Naturen altfor meget Tiltrækkende for mig, til at jeg saa hurtigt skulde kunne løsrive mig fra den. Efteraarets saa hyppigt omtalte Veemod mærker jeg Intet til; jeg seer i Naturen bestandig kun den evigt blomstrende, men skjælmske Mø, der om Efteraaret og Vinteren igjennem viser sig for os i de sælsomste Forklædninger, blot for at gjække sine Tilbedere, hvem det morer hende at kunne gjøre sig næsten ukjendelig for, hvis Suk og Klage over hendes falmede Skjønhed og afblegede Yndigheder hun i Stilhed gotter sig over, indtil hun, kjed af dette nordiske Carneval, bortkaster den gustne Larve, affører sig hele den skuffende Maskeradedragt, vinker os, yndig som før, til den svulmende, blomsterklædte Barm, til det ømme, det kjærlige, qvægende Favnetag, og spørger smilende: Kjender I mig da ikke mere? Min Skikkelse var formummet, og min Røst lød forstilt i det ras-

den tydske Sprogbrug] spazieren fahren og sp. reiten.



lende Løv, i den klingrende Frost, i den hvinende Blæst; men hvorledes gik det til, at end ikke Fuglenes Qviddren i de nøgne Grene røbede mig? - -

Hvad min landlige Bopæl angaaer, da vender Husets ene Fløi ud mod Haven. Den har nu rigtignok ingen flere Yndigheder at fremvise. Dog jo; i Haven er en Dam, og i Dammen er der Karudser; Karudserne seer man vel Intet til nu paa denne Aarstid. det er kun om Sommeren, at Solen kan lokke dem nærmere til Vandets Overflade, hvor man da seer dem sprælle nok saa muntert og snappe Tvebakskrummerne, som kastes ud til dem. Nu derimod forblive de dybt nede paa Bunden, og jeg tør næsten vædde. at Dammen ikke er dem dyb nok endda; thi ligesaa høit som Solen staaer paa Himlen, ligesaa dybt nede i Vandet viser dens Billede sig, og det er sagtens det, de samme tossede Fisk gaze efter. Det er ellers et smukt Syn, naar Solen speiler sig i Dammen. langt smukkere end om Sommeren, thi da er Vandet som oftest muddret, fordi Ænderne anstille Svømmeøvelser deri. Det er ikke smukt gjort af Ænderne; de kunde gjerne overlade Dammen i Haven til Karudserne og selv nøies med Dammen i det til Haven





or at bortsnappe et og andet Korn, som Hønsene have havt Umagen ned at opgrave; imidlertid ere dog disse altfor ædelmodige og tjæstfrie til at jage deres smaa Snyltegjæster bort. Hist og her skyder endog et enkelt Græshalm sig op af denne fede, velsignede Jordbund, i Kraft af hvilken det med sin frisk grønne Farve byder Efteraarskulden Trods. Naar jeg da staaer i mit Vindue og betragter Alt dette, saa føler jeg dybere end nogensinde Sandheden af vore Philosophers Udsagn om Naturen og dens Betydning. Det hører Naturen væsentligt til at være til for Andet, og dette Andet, som den er til for, er Aanden. Saaledes er denne Mødding til for Hønsene, Spurvene og Græshalmene; men baade Mødding, Høns, Spurve og Græshalm ere igjen til for Aanden - for mig. O! jeg føler min Betydning som Aand! Vel er jeg kun som en Flue at regne mod den udødelige Shakspeare, og mine bedste Indfald ere kun at agte for Carnailler imod hans de sletteste; men mod mine sletteste Indfald er igien Solen i al sin Glands kun at regne som en Halvskilling mod en Hundreddalerseddel\*). Saa bøi Dig da, stolte Sol, for vor lysvaagne Herlighed, som Du fordum bøiede Dig for den drømmende Joseph! Vær iøvrigt forsikkret om vor Bevaagenhed! See, her udstrække vi egenhændig vor store Fod af dette aabne Vindue, og tillader Dig at kysse vor Tøffel med dine underdanigste Straaler. Fy, din lille Savlegriis! Kunde Du da ikke først have tørret de vaade Efteraarsskyer af din Mund? Naa, lad det være godt, for denne ene Gangs Skyld ville vi ikke tage Dig din Fugtighed unaadigt op. -

Dog, tilbage til Møddingen! Denne Mødding forestiller Litteraturen; thi ligerviis som Møddingen gjøder Jorden og gjør den frugtbar, saaledes gjøder og befrugter Litteraturen vor udødelige Aand. De flittige og opmærksomme Læsere, de utrættelige Grandskere, de grundige Videnskabsdyrkere — dem give de kradsende

<sup>\*)</sup> Hegel's Aesthetik. Werke, 10. B. 1 Abth. S. 4.

Det hører Naturen osv.] en Grundsætning i den Hegelske Philosophi. at agte for Carnailler] sml. Baggesen. Ja og Nej (Danske Værker, 1845, I S. 198): Mod hvilke andre kun Canailler ere. den drømmende Joseph] 1. Mosebog 37, 9. Hegel's Aesthetik. Werke] (Berlin 1835): Ja formell betrachtet ist selbst ein schlechter Einfall, wie er dem Menschen wohl durch den Kopf geht, höher als irgend ein Naturprodukt: denn in solchem Einfalle ist immer die Geistigkeit und Freiheit präsent. Dem Inhalt nach freilich erscheint t. B. die Sonne als ein absolut nothwendiges Moment, während ein schiefer Einfall als zufällig und vorübergehend verschwindet: aber für sich genommen ist solche Naturexistenz, wie die Sonne. indifferent, nicht in sich frei und selbstbewusst.



Høns os et saare opbyggeligt Billede paa. Graaspurvene derimod ere de moderne æsthetiske *Bel-Esprits*, der ikkun tilegne sig de almindelige Resultater af den videnskabelige Stræben, og Græshalmene ere Skribenterne af Profession; thi ligesom hine slaae Rødder i Møddingen, saaledes staae disse rodfæstede i Litteraturens Jordbund, og trives, saa det er en Lyst. Hanen endelig er et Symbol paa hiint Andet, som Alt dette er til for, nemlig paa den betragtende Aand.

.

Hvor Solen dog er begjærlig efter at speile sig! Den speiler sig i de klare Vande, og den speiler sig i det smudsige Gadekjær; den speiler sig hvorsomhelst med samme Velbehag. Og dog – hvilken Egensindighed! Dog gjør den en Undtagelse med dine blaae Øine, deiligste Amanda! dem vil den paa ingen Maade speile sig i. Husker Du vor Dispyt forleden, Amanda, da vi stode sammen ude paa den grønne Græsplet i Haven, og jeg fortalle

\*



477 holdt den i de la

lodne Pande, medens Du holdt den i de lange Øren, ret som om dette afskyelige Hundefjæs var en saadan Lyksalighed bedre værd end et vist Menneskes Ansigt, der, vistnok langtfra at tilhøre en Adonis, dog straalede forklaret i ungdommelig Elskovs Lueglands, i den første Kjærligheds Morgenrøde, og paa hvis smægtende Læber der da vel i al Fald boede mere Veltalenhed end i en Hunds døsige Øie og logrende Svands?

Das Aeuszere ist das Innere, und das Innere ist das Aeuszere«, sige Hegelianerne. Hvem skulde tænkt, at Hegelianerne vare saa naive? Man sammenligne blot Talleyrands bekjendte Udsagn: Dihomme a reçu le language pour cacher ses pensées.

Nu maa jeg lee, sagde Tydskeren, saa græd han. Paa den Maade ere vi da næsten Alle sammen Tydskere.

God Aften, Madame! De gjætter vist neppe, hvor jeg har været henne i Aften. —  $\rightarrow$ Ih nei, det skulde jeg saamænd have ondt ved «. — Saa vil jeg fortælle Dem det, jeg har været paa Comedie. —  $\rightarrow$ Paa Comedie? De? en afsagt Fjende af Theatret, en erklæret Hader af alt Skin, som De behager at kalde, hvad der foregaaer paa Scenen?« — Ja Jeg, og det just derfor. Jeg søgte og jeg fandt ogsaa paa Scenen, hvad man i Livet forgjeves leder om: Virkelighed, Naturlighed, den sande, fuldkomne Harmoni mellem det Udvortes og det Indvortes. Især var der een Scene, som jeg syntes overmaade godt om: Helten i Stykket udtømte sig i de heftigste Udtryk; voldsomt knyttede han Næven og trampede med Fødderne i Gulvet, kort, hans hele Adfærd viste ganske tydeligt, at han var vred. Hans Elskede vred Hænder og skjulte sit Ansigt i et Tørklæde; jeg formodede strax, at hun var bedrøvet,

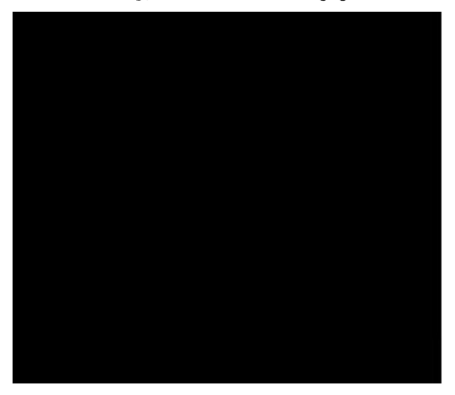
Das Aeuszere ist das Innere osv.; se VI. Bd. S. 350 Anm. Tal-'eyrands' se VI. Bd. S. 317 Anm.



og hendes Repliker stadfæstede dette fuldkommen. Hendes Elsier havde hende mistænkt for Utroskab og med Urette. Naar og hvor i det daglige Liv seer man vel et saa naturligt Udbrud af Harme, et saa træffende Kjendetegn paa Smerte? — Da Stykket var tilese, gik jeg hen paa en Restauration; der traf jeg sammen med Justa Berner. Gud maa vide, hvad der feiler ham; han var saa usinisdelig oprømt i Aften. Glæder Eder med de Grædende og anger med de Glade — hedder det ikke saaledes? — Imorgen, agter jeg mig hen paa Morskabstheatret, der seer man lutter Pantomime, men man hører intet Ord. Ja, der maa jeg hen for at misdes om, at der var en Tid, da Menneskenes ydre Adfærd svarede til Bevægelserne i deres Indre, og at det er meget længe siden, og n de Mennesker, der levede dengang, ere nu ikkun døde Skyger, der ei kan tale, men kun have beholdt Gebærden! —

Er De snart færdig, Hr. Misanthrop? Hvis De ikke pa Oieblikket holder op med at tale i den Tone, saa skal jeg vise Dem, at jeg kan idetmindste blive vred for Alvor, saa vred, at jeg er istand til at jage Dem paa Døren med min Ildtang«. –

Fortræffeligt, Madam! De burde virkeligt gaae til Thestre!!





muntre al Verden. Ja, saaledes skal det være! Livet parodierer sig selv, og det med en æsthetisk Grundighed, der gjør alle Aristophaner til Skamme. Heisa! lystig, Godtfolk! Seer I Spillemanden? Seer han ikke sulten, forfrossen og sorrigfuld nok ud til at kunne gjøre os Alle sammen gale af Glæde? — —

#### .Hr. Peder kasted Runer over Spange,

#### Som Helleliden . . ..

Hvad nu? Ah! Svend Dyrings Huus. Æblet, Æblet! Seer I det! Der flyver det gjennem Luften med Runer ramme, dybt indgravede i dets Saft — seer I, hvor det blinde Tilfælde giver den hellige Forsete\*) en god Dag og leger Fjederbold med Ridderens Kjærlighed? Ha! det bliver en lystig Comedie. Æblet skyder en bandsat Fart — nu falder det — pas paa! — det falder saa vist i Skjødet paa en gammel runken Hex, Moer Elle op ad Dage, hende, der satte Thor i Knæ hos Utgardi-Loke — hendes Had kunde allerede være grumt nok at bære, men hendes Kjærlighed — o I gode Guder! — Hvor den gamle vil blive sært tilmode — hvor hun vil stirre hen for sig med vanvittige Blikke — hen til Ridderen — efter ham — efter ham — ha, ha, ha! — Amors Geniestreger — nei, det faldt i Ragnhilds Skjød — aa! altsaa en Tragedie! Det gik underligt om. — —

#### Blide Kjærlighed!

#### Ei af din Fryd jeg veed . . ..

Ja, min gode Liremand, nu faaer det at være nok for denne Gang. See der! en heel Mark — ja, den er ogsaa nok værd at tage Hatten af for. — Han forstaaer mig fuldkommen — Lirekassen paa Nakken — og saa afsted. Farvel, Du Mønster for alle Spillemænd! Du, som ogsaa forstaaer den sjeldne Kunst at holde op i rette Tid — Dig kunde vore Fuskere i Poesien lære Noget af. Men det forstaaer sig, Du bliver ogsaa lønnet for at holde op, naar man er kjed af at høre paa Dig. Stymperne paa Parnasset, dem giver Ingen Noget for at stikke Piben ind. Nei, i Grækenland havde man anderledes Forstand paa Sligt. Talerne i Athenen

•) Forsynet.

Svend Dyrings Huus, Hertz, Dramatiske Værker VI (1854) S. 37, sml. S. 62 ff. Forsete] Balders Søn, antoges at skifte Ret og stifte Forlig; Grundtvig (Nord. Mythologi, 2. Udg. 1832, S. 393) udlægger ham som *i*Livligheden i Riæde-Synet, hvorved vi forbinde det Forbigangne med det Tilkommende. Moer Elle] Grundtvig, Nordens Mythologi, 2. Udg. (1832) S. 435 ff. Blide Ejærlighed! osv.] af *i*Den sorte Domino. 3. Act 4. Scene (Cavatine). Talerne i Athen] der maa vel være tænkt paa de saakaldte Sykophanter, mod hvis Anklager rige Folk ofte sikrede sig ved Betaling.

bleve lønnede baade for at tale og at tie. Hvad om man oprettede et Fond til Understøttelse for visse trængende Skribenter, paa det Vilkaar, at de ikke skulde skrive?

.

.

.

Claveret aabent — og intet Menneske i Værelset — vel! jeg sætter mig hen paa Frøkenens Plads og phantaserer lidt i Eenrum. Ak! men hvor dumt, at jeg ikke har lært at spille! Forgjeves hører jeg Sphærerne synge, forgjeves gjenlyde deres Harmonier i mit Indre — de fordømte Tangenter, disse dumme, stumpe og sløve Træpinde eller Ibenholtstumper, hvad det nu er, ville dog ikke lystre mig. Ja ja, saa vil jeg synge Scalaen; den kan jeg da klimpre Accompagnementet til. Ut, re, mi, fa, sol, la, si — ut, re, mi, fa, sol, la, si — disse 7 Grundtoner udgjøre altsaa hele det musicalske Corps; med denne Hær, 7 Mand stærk, udføres alle de utallige Maneuvres, man under Navn af Sonater, Ouverturer osvosv. gjør saa meget Væsen af. Hm! det er dog en underlig Ting.





e Toner indstrømme gjennem det aabne Øre, og seilede It videre.

Saa speil Dig da, blide, sværmeriske Yngling! i denne snilde frygt ei for at kuldseile i Livets Farvande, eller at strande Poesiens Skjær, om end dit Øre lytter til Tryllerøster fra en lig Verden; de ville ei kunne skade Dig, naar blot Du er et forsvarligt med Prosaens Reb til Virkelighedens Stormast! Og Du, min kløgtige Philosoph! Du skal ei heller vorde yr; Du skal ingenlunde tilstoppe dit Øre med Bomuld, om end tusinde Gange troer at fornemme en Mangfoldighed af dier; ei heller skal Du stikke Øinene ud paa Dig selv, hvor Du end indbilder Dig at skue den talrigste Farvepragt, være Naturen eller paa Malerens Lærred; Du skal paa ingen Maade este Dig selv, men blot huske, at ikke Øiet og ikke Øret er net for din Grandskning, men at al din Viisdom sidder i erspidserne; Du skal besinde Dig paa, at Du veed eller dog tælle Dig til paa dine Fingre, at der er ikkun 7 Grundtoner, undfarver, og da ventelig ogsaa kun 7 Ideer, saa det maa Tvivl være Snak med den Ideerigdom, somme Folk rose sig Grækenland havde ikke flere end netop 7 Vise.

Julius Cæsar skal engang have yttret, at han begreb ikke, ledes en Haruspex eller Præst kunde see paa en anden Præst, at de begge udbrøde i Latter. Hvilken klog Mand maa dog denne Cæsar have været! Jeg har nemlig allerede ondt ved egribe, hvorledes overhovedet to Mennesker kunne see paa aden, og endda bare sig for Latter; og hvad jeg allermindst faae i mit Hoved er, hvorledes en Forfatter kan see paa en n, uden at de begge lee sig reent fordærvet.

Her staaer jeg nu og vasker mine Hænder. Dette er ingen volsk Handling som den, Pilatus foretog sig; men en tom se er det dog just heller ikke; det er hverken meer eller

Julius Cæsar] det fortælles om den ældre Cato (Cicero, De divinatione ).

III.



mindre end en sandfærdig Beretning om det simple Factum, al jeg vasker mine Hænder. Sligt vilde det nu aldrig falde nogen fornuftig Privatmand ind at fortælle, og gjorde han det, saa vilde man lee ham ud, fordi det var en altfor dagligdags Begivenhed; men med mig er det en ganske anden Sag; jeg er Forfatter, og hvad en saadan offentlig Person foretager sig, det er altid af Vigtighed, om det end i og for sig er nok saa ubetydeligt: Publicum veed alligevel at lægge Betydning ind deri. Derfor gjøres herved endnu engang vitterligt for Alle og Enhver: jeg vasker mine Hænder!

Hvad mon ellers dette Vaskefad vilde sige, ifald det kunde tale? Sagtens vilde det fortælle mig sin Historie og maaskee blandt Andet søge at binde mig paa Ærmet, at det nedstammede fra hiint berømte Vaskefad af Guld, som den ægyptiske Kong Amasis skaffede guddommelig Tilbedelse ved at Iade det omstøbe til et Guldbillede. Nu, hvis saa er, mit gode Vaskefad, saa ska Du ikke forgjeves have mindet mig om Kong Amasis. Denne brave Mand var en stor Beundrer af Grækerne; det er jeg med og paa Grund af denne min dybe Ærbødighed omskaber jeg Dig ved et dygtigt Kast mod Gulvet til en heel Mængde bitte sma

at kradse dens Navn i dette Skaar af mit Vaskefad. Tro mig, det vil blive en Spas, naar jeg vaagner op næste Morgen og seer mig om og opdager, at hele Verden er borte. Hvor i al Verden er al Verden dog henne? siger jeg saa til mig selv. Borte! jeg har o selv drevet den i Landflygtighed. Den stakkels Verden! det gør mig dog paa en Maade ondt for den. Den vil ikke faae et he lukket hele denne Nat for lutter Travlhed med Indpakning og lytning. Hele Atlanterhavet vil blive opfyldt med Sengehalm, og igesom i Syndflodens Dage det Vaade oversvømmede det Tørre, aaledes vil nu det Tørre oversvømme det Vaade. »Det er Løn om forskyldt. - vil det faste Element sige til det flydende det er for Torten, Du gjorde mig i salig Noahs Tid«. – »Men ig hører Hævnen til« – indvender Ilden – »Det er mig, som al opbrænde Jorden.« – »Jo, paa det Lav!« – siger Luften – van skal ogsaa nok see, at Du er Karl for at opbrænde Havet.« aledes ville formodentlig Elementerne smaasnakke sammen underis. Ja, det vil blive en gruelig Hurlumhei; men det hjælper ke. Det skeer Alt kun til Verdens eget Bedste, og saasnart jeg ærker, at den er bleven nogenlunde maneerlig, kalder jeg den ortøvet tilbage igjen. Det smukke Kjøn vil især have godt af nne Landsforviisning; det vil lære at skjønne noget mere paa ig, thi en Dame har sagt mig, at jeg tager mig meget godt i Frastand. – Er der ellers intet Menneske, som jeg kunde ske at beholde tilbage? Nei! det vilde være uretfærdigt, om jeg d denne Leilighed gjorde Forskjel paa Folk. - Tys! jeg vil dog ke haabe, at Nogen kan høre eller see mig – blev jeg nu røbet, a holdt man mig vist for at være gal? Det vil vel igrunden ke sige stort Andet end at høre til Minoriteten i den af Vorherre statte Commitee. Har jeg da ikke Lov til at høre til Minoriten? Har jeg ikke Lov til at være – gal, helst jeg er alene? ger ikke Jean Paul, at i Eenrum er hvert Menneske »Sonderng c?

Men Forsigtighed! Der kommer virkelig et Menneskebarn wende op af den mørke Trappe. Trip trap, trip trap — hvem on det kan være saa silde ud paa Aftenen? Naa, ligemeget! we ikke den Nikodemus har lyttet underveis paa Trappegangen. g vil for en Sikkerheds Skyld strax lade falde en eller anden

Men mig hører Hævnen til] sml. Paulus, Rom. 12, 19 (5. Mosebog. 35). den Nikodemus] fordi han kommer om Natten (Johannes' Evang. 2). jeg vil for en Sikkerheds Skyld osv.] sml. Afsl. Efterskr. ovf. I. Bd. S. 162.

fornuftig Bemærkning, som f. Ex. at Jorden er rund, saa skal Ingen kunne mærke Uraad. Men hillemænd! Vaskefadet – – –

Ah! er det Dig, Albert! Hvorledes staaer det til derude paa vor runde Jord?

»Vel nok, Maansør, som Arv siger, men det staaer forbandet ilde til herinde: man har slaaet sit Vaskefad itu.«

Ja, man gjør, hvad man kan. Tidens destructive Retning fører det saaledes med sig, skal jeg sige Dig.

«Ja, jeg forstaaer nok saa omtrent Meningen; Du mener det Samme som min Kone.«

Hvad mener hun da?

Hun mener, at naar Pigerne først komme i Touren med at slaae istykker, saa bliver det ikke ved een Tallerken eller ved eet Glas. En Ulykke kommer sjelden alene, siger hun. Men kom lad os sanke Skaarene op, Du; jeg vilde nødig træde dem ind i mine Korksaaler\*.

Aa, det er ikke Umagen værd; sæt Dig hen i Sofaen, saa er Du sikker nok for Skaarene.

•Nei Tak! jeg vil helst anbefale mig med det Samme; her er slet ikke hyggeligt hos Dig i Aften – reentud sagt, Klokken er nok desuden mange. Bah! mit Uhr staaer«.

Mit Uhr staaer – det er nu saadan en triviel Talemaade, Albert. Hvorledes mener Du vel, det vil gaae os, naar vi for "Esthetikens Domstol skal aflægge Regnskab for hvert unyttigt





værdige Mænd paa den Maade; Ostracismen gik netop af Brug, fordi den omsider ogsaa var bleven udøvet mod en Døgenigt. Naar Alt kommer til Alt, saa er Verden vist ikke stort bedre end denne Døgenigt; derfor vil jeg helst skaane den og lade den blive, ' hvor den er.

->X+-

mod en Døgenigi] Demagogen Hyperbolos, se Plutarch, Alkibiades 13.

a.





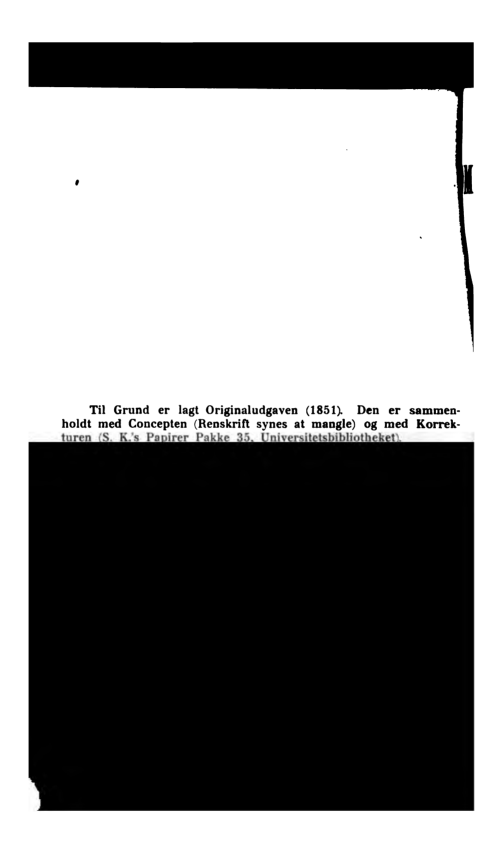
## OM MIN FORFATTER-VIRKSOMHED.

1

UDGIVET AF

A. B. DRACHMANN.

•



# M MIN FORFATTER-VIRKSOMHED.

AF

S. KIERKEGAARD.

### KJØBENHAVN.

.

đ

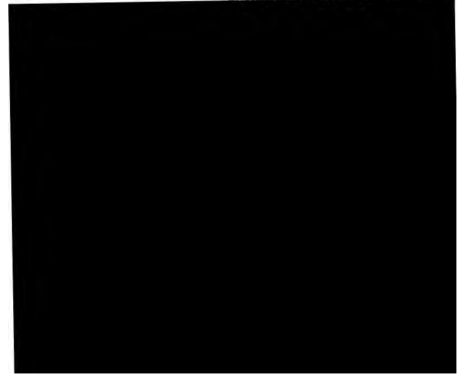
FORLAGT AF UNIVERSITETSBOGHANDLER C. A. REITZEL. Trykt hos Kgl., Hofbogtrykker BIANCO LUNO.

1851.



Wer glaubet, der ist grosz und reich, Er hat Gott und das Himmelreich. Wer glaubet, der ist klein und arm, Er schreiet nur: Herr Dich erbaret

•





### REGNSKABET.

.



•

#### Regnskabet.

Kbhavn i Marts 1849.

Naar et Land er lille, er selvfølgeligt i alle Forhold Proportionerne smaae i det lille Land. Saaledes literairt; Honoraret og Alt, hvad dertil hører vil kun være ubetydeligt; det at være Forfatter – naar man da ikke er Digter, og saa igjen dramatisk, eller man skriver Lærebøger eller paa anden Maade er Forfatter i Forhold til en Embedsstilling – omtrent den daarligst aflagte, den mindst betryggede, forsaavidt den utaknemmeligste Ansættelse. Lever der nu en Enkelt, som er i Besiddelse af Evne til at kunne være Forfatter, er han derhos saa lykkelig at have nogen Formue, saa bliver han da Forfatter, noget nær for egen Regning. Dette er imidlertid ganske i sin Orden, derom Intet videre at sige; saaledes skal den Enkelte i Gjerning elske sin Idee, det Folk han tilhører, den Sag han tjener, det Sprog han som Forfatter har den Ære at skrive. Det vil ogsaa skee saaledes, hvor der er Samdrægtighed mellem den Enkelte og Folket, hvilket saa igjen i det givne Tilfælde vil være en Smule skjønsomt mod denne Enkelte.

Om det Modsatte heraf paa nogen Maade skulde have været mit Tilfælde, om jeg af Nogen eller af Nogle skulde være blevet behandlet uskjønsomt: det vedkommer jo egentligen ikke mig, men ret egentligen dem og bliver deres Sag. Hvad der derimod vedkommer mig, og hvad der er mig saa kjert at det vedkommer mig, er at skulle og burde takke for, hvad Gunst og Velvillie og Imødekommen og Paaskjønnen der, i Almindelighed eller af de Enkelte særligen, er blevet mig beviist.

F



Den Bevægelse Forfatterskabet beskriver er: fra »Digteren« — fra det Æsthetiske, fra »Philosophen« — fra det Speculative til Antydningen af den meest inderlige Bestemmelse i det Christelige: fra den pseudonyme »Enten — Eller« gjennem »Afsluttende Efterskrift«, med mit Navn som Udgiver, til »Taler ved Altergangen om Fredagen«\*), af hvilke de to vare holdte i Frue Kirke.

\*) Senere er der dog udkommet en ny Pseudonym: Anti-Climacus. Men just at det er en Pseudonym betyder, hvad ogsaa Navnet (Anti-Cl.) antyder. at han er, omvendt, standsende. Hele den tidligere Pseudonymitet er lavere end »den opbyggelige Forfatter»; den nye Pseudonym er en høiere Pseudonymitet. Dog saaledes »standses« der jo: der udvises et Høiere, hvilket just tvinger mig tilbage indenfor min Grændse, dømmende mig, at mit Liv ikke svarer til saa høi en Fordring, og at altsaa Meddelelsen er et Digterisk. Og lidt tidligere udkom i samme Aar en lille Bog: to ethisk-religieuse Sman. Afhandlinger af H. H. Betydningen af denne lille Bog (der ikke saa megel forholder sig i Forfatterskabet som totalt til Forfatterskabet, og af den Grund ogsaa var anonym, for ganske at holdes udenfor) er ikke saa let at angive uden at gaae ind paa det Hele. Den er som et Sømærke, efter hvilket der





Bevægelse er tilbagelagt eller beskrevet uno tenore, i eet drag, om jeg saa tør sige, saa Forfatterskabet, totalt be-, er religieust fra Først til Sidst, Noget, Enhver, der kan see, ian vil see, ogsaa maa see. Og som den Naturkyndige paa enes Krydsning i Spindet, strax kjender, hvilket kunstforstanlle Dyr det er, hvis Spind det er: saaledes vil den Indsigtsogsaa kjende, at til dette Forfatterskab svarer som Ophav er qva Forfatter skun har villet Eet«. Den Indsigtsfulde vil kjende, at dette Ene er det Religieuse, men det Religieuse og holdent sat ind i Reflexion, dog saaledes, at det heelt og it tages ud af Reflexion tilbage i Eenfold, det er, han vil den tilbagelagte Vei er: at naae, at komme til Eenfol-

g dette er ogsaa (i Reflexion, som det faktisk var det opgt) den christelige Bevægelse. Christeligt er det ikke det dige, fra hvilket man gaaer ud, for saa at blive interessant, dybsindig, Digter, Philosoph o.s.v. Nei, lige omvendt; her ier man, og bliver saa eenfoldigere og eenfoldigere, kommer t Eenfoldige. Dette er, i >Christenhed«, christeligt Reis-Bevægelsen; man reflekterer sig ikke ind i Christendom, nan reflekterer sig ud af Andet og bliver, eenfoldigere og digere, Christen. Havde Forfatteren været en riigt begavet eller, hvis han har været det, havde han været en dobbelt igt begavet Aand, vilde han vel have behøvet en længere, en dobbelt saa lang Tid for, i Forfatter-Frembringelse, at ve denne Vei og naae dette Punkt.

len som Det, der er blevet meddeelt (det Religieuses Tanke) vet sat heelt og holdent ind i Reflexion og atter taget tilud af Reflexion: saaledes har ogsaa Meddelelsen afgjørende mærket af Reflexion, eller der er brugt den Art Med-?, som er Reflexionens. »Ligefrem Meddelelse« er: ligefrem ddele det Sande. »Meddelelse i Reflexion« er: at bedrage det Sande; men da Bevægelsen er at komme til det ldige, maa dog atter Meddelelsen engang, tidligere eller re, ende i den ligefremme Meddelelse. Der begyndtes,

no tenore i eet Træk. qva i Egenskab af. »kun har villet Eet»] In Leiligheds-Tale» 1847 (VIII. Bd. S. 133 ff.).

. . ..



maieutisk, med æsthetisk Frembringelse\*), og den hele pseudonyme Productivitet er et saadant Maieutisk. Derfor var denne Productivitet jo ogsaa pseudonym, medens det ligefremme Religieuse – der fra Først af var tilstede i en Antydnings Glimten — bar mit Navn. Det ligefremme Religieuse var fra Først af tilstede; thi sto opbyggelige Taler 1843« ere jo samtidige\*\*) med »Enten — Eller. Og for at sikkre denne det ligefremme Religieuses Samtidighed, derfor fulgte saa samtidigt med enhver Pseudonym en lille Samling af »opbyggelige Taler«, indtil »Afsluttende Efterskrift« kom. der stiller Problemet, som  $x\alpha\tau' \in \xio\chi\etav$  er »Problemet«, hele Forfatterskabets Problem: »det at blive Christen«\*\*\*). Fra det Øieblik ophorer det ligefremme Religieuses Glimten; thi nu indtræder den blot religieuse Produktivitet: »opbyggelige Taler i forskjellig Aand«

\*) Det Maieutiske ligger i Forholdet mellem æsthetisk Productivitet som Begndelse, og den religieuse som TEAOS. Der begyndes med det Æsthetiske, hvor muligt de Fleste have deres Liv, og nu anbringes det Religieuse san hurtigt, at De, der, bevægede af det Æsthetiske, beslutte at følge med, pludselig state midt i det Christeliges afgjorende Bestemmelser, foranledigede til idetmindste





Kjerlighedens Gjerninger«; »Christelige Taler«. Men for omvendt t erindre om Begyndelsen kom (som svarende til hvad »to opyggelige Taler var ved Begyndelsen, da de volumineuse Skrifter are æsthetiske) ved Slutningen (hvor i lang Tid Alt udelukkende g volumineust var blot religieus Produktivitet) en lille æsthetisk rtikel af >Inter et Inter« i Bladet >Fædrelandet« Juli 1848 Nr. 88-191: de to opbyggelige Talers Glimten ved Begyndelsen beydede, at det egentligen var Det, der skulde frem, Det, hvortil er skulde kommes; den lille æsthetiske Artikels Glimten ved Slutingen betydede ved Gjenskæret, at det bragtes til Bevidsthed. at et Æsthetiske fra Begyndelsen af var Det, hvorfra der skulde aaes bort, Det, der skulde forlades. »Afsluttende Efterskrift« er lidtpunktet, og - hvad da naturligviis kun gjør Fordring paa at ære en Curiositet – saa nøiagtigt, at selv Qvantum af Præstation oran og efter er noget nær lige stort, naar man da, som jo er i in Orden, regner 18 opbyggelige Taler med til den blot religieuse roduktivitet; og selv Forfatterskabets Tid foran >Afsluttende Efterkrifte og efter den er noget nær lige lang.

Endeligen er atter denne Forfatterskabets Bevægelse afgjørende nærket af Reflexion, eller den er Reflexionens. Ligefrem begynder nan med enkelte, nogle faa Læsere, og Opgaven eller Bevægelsen r saa at samle Mængde, at faae sig et Abstraktum: Publikum. Her **egyndtes,** maieutisk, med Sensation, og med hvad dertil hører, 'ublikum, som altid er med, hvor der er Noget paafærde; og Beægelsen var, maieutisk, at ryste »Mængde« af for at faae fat i den Enkelte«\*) religieust forstaaet. Just i det samme Øieblik, da

<sup>\*)</sup> Dette er igjen (ligesom det, at en religieus Forfatter begynder med æsthetisk Frembringelse, og ligesom det: istedetfor, elskende sig selv og sin Fordeel, at understøtte sin Stræben ved Sandsebedrag, istedetderfor, hadende sig selv, at tage Sandsebedragene bort) den dialektiske Bevægelse eller det er det Dialektiske: i at arbeide tillige at modarbeide sig selv, hvilket er Redupplikationen og al sand gudelig Stræbens Ueensartethed fra verdslig Stræben. Ligefrem at stræbe eller at arbeide er at arbeide eller at stræbe ligefrem, i umiddelbart Sammenhæng med en faktisk given Tilstand; det Dialektiske er det Omvendte: i at arbeide tillige at modarbeide sig selv, en Fordoblelse, der er 'Alvoren', som Trykket paa Ploven, der bestemmer Furens Dybde, medens den ligefremme Stræben er en Glatten-over, der XIII.

den Sensation, »Enten - Eller« vakte, var paa sit Høieste, just i det samme Øieblik udkom sto opbyggelige Taler« 1843, der anbragte Formlen, som siden blev stereotyp gjentaget den søger hin Enkelte, hvem jeg med Glæde og Taknemlighed kalder min Læser. Og just i det critiske Øieblik, da »Afsluttende Efterskrift«, der, som sagt, stiller »Problemet«, var afleveret til Bogtrykkeren, for at Trykningen snarest muligt skulde paabegyndes, og Udgivelsen altsaa vel snart maatte paafølge: just i det Øieblik gjorde en Pseudonym, og paa det dertil hensigtsmæssigste Sted, i en Blad-Artikel. den størst mulige Anstrengelse for at støde fra i Retning af Publikum\*); og derpaa begyndte den afgjørende religieuse Produktivitet. Religieust holdt jeg anden Gang paa »hiin Enkelte«, til hven saa det (efter Afsluttende Efterskrift) næste væsentlige\*\*) Skrift »opbyggelige Taler i forskjellig Aand« eller sammes første Deel »Skriftetalen« var helliget. Da jeg første Gang anbragte Categorien >hiin Enkelte«, lagde man maaskee ikke Mærke til den; stort lagde man vel heller ikke Mærke til, at den stereotyp blev gjentaget i Forordet til hvert Hefte af opbyggelig Tale: da jeg anden Gang. eller i anden Potens, gjentog Budet og stod ved mit første Bud.



komme til det Eenfoldige, Bevægelsen er: fra Publikum til len Enkelte«. Religieust er der nemlig intet Publikum, men in Enkelte\*); thi det Religieuse er Alvoren, og Alvoren er: den skelte, dog at ethvert Menneske, ubetinget ethvert Menneske, som n jo er det, kan være, ja skal være den Enkelte. Mig, den opggelige Forfatter, var og er det derfor en Glæde, at ogsaa just a hiint Øieblik af De blive flere, som blive opmærksomme paa t om »den Enkelte«; det var og er mig en Glæde, thi vistnok r jeg Tro paa min Tankes Rigtighed trods hele Verden, men rad jeg dog næst den sidst opgav, er min Tro paa de enkelte ennesker. Og dette er min Tro, at saa meget Forvirret og Ondt Afskyeligt der kan være i Menneskene, saasnart de blive det isvar- og Angerløse »Publikum«, »Mængde« o. D.: lige saa meget udt og Godt og Elskværdigt er der i dem, naar man kan faae m Enkelte. O, og i hvilken Grad skulde Menneskene ikke blive Mennesker og Elskelige, naar de vilde blive Enkelte for Gud!

499

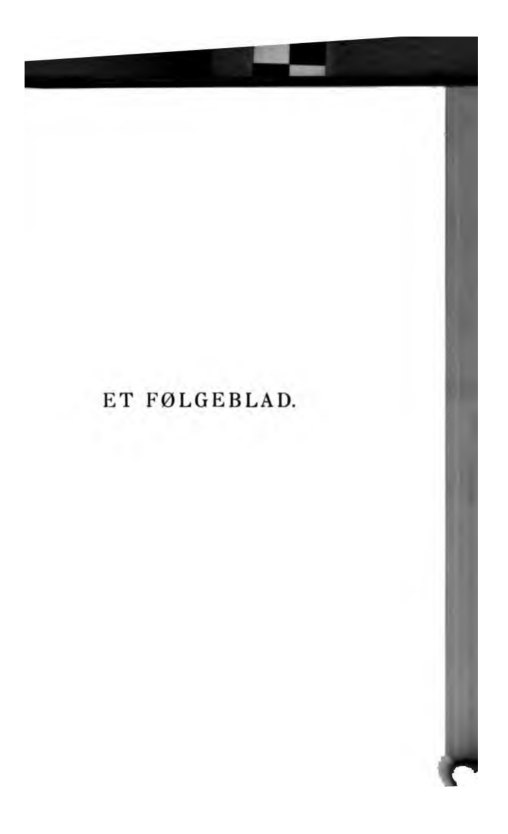
<sup>\*)</sup> Og forsaavidt der, religieust, er »Menighed«, da er dette et Begreb, som ligger pan den anden Side af »den Enkelte«, og som for Alt ikke maa forvexles med, hvad der politisk kan have Gyldighed, Publikum, Mængde, det Numeriske o. s. v.

Saaledes forstaaer jeg det Hele nu; fra Begyndelsen har jeg ikke saaledes kunnet overskue, hvad der jo tillige har været min egen Udvikling. Til vidtløftig Fremstilling var da her mindst Stedet; her gjaldt det netop om ganske korteligen at kunne folde Det sammen i Eenfold, Det, som er udfoldet i de mange Bøger eller som udfoldet er de mange Bøger; og er denne korte Meddelelse nærmest foranlediget ved, at Forfatterskabets Første nu kommer anden Gang, det nye Oplag af \*Enten — Eller«, hvilket jeg ikke tidligere har villet lade udgaae.

>Uden Myndighed« at gjøre opmærksom paa det Regieuse, det Christelige, er Categorien for hele min Forfatterirksomhed totalt betragtet. At jeg var »uden Myndighed«, ar jeg fra første Øieblik indskærpet og stereotyp gjentaget; ≥g betragter mig selv helst som en Læser af Bøgerne, ikke om Forfatter.

> »For Gud«, religieust, kalder jeg, naar jeg taler med mig elv, hele Forfatter-Virksomheden min egen Opdragelse og dvikling, kun ikke i den Mening som var jeg da nu fuldommen eller fuldkommen færdig i Henseende til at behøve )pdragelse og Udvikling.

.







## Min Position som religieus Forfatter i ›Christenhed‹, og min Taktik.

## 1. Min Position.

#### Kbhavn i Nov. 1850.

Aldrig har jeg kæmpet saaledes, at jeg har sagt: jeg er den sande Christne, de Ancire ere ikke Christne, eller vel endog Hyklere o. D. Nei, jeg har kæmpet saaledes : jeg veed, hvad Christendom er; min Ufuldkommenhed som Christen erkjender jeg selv - men jeg veed, hvad Christendom er. Og at faae dette tilgavas at vide synes mig maa være i ethvert Menneskes Interesse, han være nu Christen eller Ikke-Christen, hans Agt være at antage Christendommen eller at spgive den. Men Ingen har jeg angrebet, at han ikke var Christen, Ingen har jeg dornt; ja Pseudonymen, Joh. Climacus, der stiller Problemet sat blive Christen«, gier endog det Omvendte, negter sig at være Christen, og indrømmer de Andre det - dog vel den størst mulige Afstand fra at dømme Andre! Og selv har jeg fra først af indskærpet, og atter og atter, stereotyp gjentaget: jeg er suden Myndighed. Endeligen er i den sidste Bog af Anti-Climacus (der, især i Nr. I, ved Hjzlp af et Digterisk, som vover at sige Alt, og et Dialektisk, som ingen Conseqvents skyer, har stræbt at forstyrre Sandsebedragene) atter Ingen, Ingen dømt; den eneste Navngivne, hvem det gaaer ud over, at han, i Stræben efter Idealiteten, hun er en saare ufuldkommen Christen, er (jvf. det tre Gange gjentagne Forord) mig selv, den eneste Dømte, hvad jeg villigt finder mig i, thi mig beskjeftiger det meadeligt, at dog idetmindste Idealitetens Fordringer høres. Men dette er dog vel atter den størst mulige Afstand fra at dømme Andre.

## 2.

#### Min Taktik.

Den i lang Tid brugte Taktik var: at anvende Alt, for at faae saa Mange mon muligt, om muligt Alle til at gaae ind paa Christendommen – men saa ikke

### 506

at tage det saa ganske neie med, om nu Det, man fik dem til at gane ind pa, om det virkelig var Christendom. Min Taktik var: med Guds Bistand at anvende Alt for at faae det klart, hvad Christendommens Fordring i Sandhed er – an saa ikke een Eneste vilde gaae ind derpaa, om jeg selv maatte have opgivet det at være Christen, hvad jeg i saa Fald vilde have felt mig forpligtet til offentligen at vedgaae. Fra den anden Side var min Taktik denne: istedetfor end i fjensete Maade at give det Skin af, at der dog ere saadanne Vanskeligheder ved Christen dommen, at en Apologi bliver fornøden, hvis vi Mennesker skulle gase ind pa den: istedetderfor at fremstille den, hvad Sandhed er, som noget saa uendeligt Høit, at Apologien falder paa et andet Sted, bliver for os, at vi vove at kake s Christne, eller forvandler sig til en bodfærdig Bekjendelse, at vi takke Gud. an vi blot tør ansee os selv for Christne.

Dog maa dette heller ikke glemmes. Ligesaa streng som Christendomme er, ligesaa mild er den, netop ligesaa mild. det er, uendelig. Naar den uendelige Fordring er hørt og hævdet, høres og hævdes i sin hele Uendelighed, da tilbyde »Naaden«, eller Naaden tilbyder sig, til hvilken saa den Enkelte, hver især, som jeg gjor det, kan henfiye; og saa gaaer det nok. Men det er dog vel ingen Overdrivelse (hvad jo tillige ogsaa just er i »Naadens» Interesse), at Uendelighedens Fordring, den «uendelige» Fordring fremstilles — «uendelige»; det er kun. i en anden Henseende, Overdrivelse, naar ene Fordringen fremstilles, og Naaden ske





Hvad der behøvedes var blandt Andet en gudfrygtig Satire. Denne har jeg senteret især ved Hjælp af Pseudonymer, der heller ikke have ladet mig Ram forbi. Men for at der da ingen Forvexling skulde kunne finde Sted, : denne Satire da ikke skulde kunne forvexles med, hvad der kun altfor e vil udgive sig for at være Satire: de dybest sunkne profane Magters pro-Opstand, saa var jeg, der har repræsenteret denne gudelige Satire, just jeg en, der kastede mig mod og udsatte mig for hiin Pøbel-Opstandens profane . Saaledes har jeg gudfrygtigt stræbt for det Første at være redelig. Og st, om end Fremstillingerne have en Sandhedens Braad, saa er dog det gjort saa mildt som muligt, da der kun er Tale om Indrømmelser og Tilser, og Indrømmelser og Tilstaaelser, som det overlades til Enhver at gjøre elv for Gud. Dog just denne Mildhed er maaskee i en anden Forstand 1 til Uleilighed; det var meget lettere at blive det Hele qvit, naar Forfatteren t fortumlet Hoved, der paa ethvert Punkt overdrev baade Sigtelsen og Foren. Og da dette nu ikke er Tilfældet, saa kunde vel En og Anden hitte at udsprede, at dette er Tilfældet. Dog vil med Guds Hjælp dette Forsøg nislykkes. Ja var jeg en stærk ethisk-religieus Charakteer - ak, istedetfor ; er næsten kun en Digter! – og altsaa beføiet til og forpligtet til i Sandis Medfor at gaae strengere frem: saa var det vel muligt, at jeg, istedetfor ide Indgang hos Samtidige, kun fandt Modstand. Men da jeg ikke er tærk, vil det vistnok lykkes mig at finde Indgang hos Samtidige, altsaa paa Grund af min Fuldkommenhed, en Tilstaaelse jeg mener at skylde beden.

I Forhold til et «Bestaaende« har jeg – conseqvent, da jo mit Bestik har den Enkelte« med polemisk Sigte paa det Numeriske, Mængde o. d. – altid lige det Modsatte af at angribe, jeg har aldrig været eller været med i «Opon«, der vil have «Regjering» bort, men afgivet hvad man kalder «Correctiv«, il, at der da for Gud i Himlens Skyld maatte blive regjeret af Dem, som ere beskikkede og kaldede, at de, frygtende Gud, maatte staae faste, kun de Eet, det Gode; og har jeg derved opnaaet at have lagt mig ud med Oponen og Publikum, ja stundom ovenikjøbet maattet finde mig i Misbilligelse og anden dog maaskee mindre vel underrettet Embedsmand. – Forsaavidt et ligt Bestaaende forstaaer sig selv, vil det i samme Grad ogsaa forstaae den Bog «Indøvelse i Christendom« som et Forsøg paa ideelt at finde Holdningslet for et Bestaaende. Dette (hvad da forresten Forordet ligefrem udtrykker 11 udtrykke, hvorledes jeg forstaaer Bogen) har jeg ikke strax villet sige saaligefrem\*) som jeg her siger det, for, i det Sandes Interesse, ikke at skaane

At Bogen (uden Udgiverens Forord, der er Noget for sig selv) er et Forsvar for det Bestaaende kan ikke siges ligefrem, da Meddelelsen er dobbelt reflecteret; den kan jo ogsaa være lige det Modsatte eller forstaaes saaledes. Jeg siger derfor kun ligefrem, at et Bestaaende, der forstaaer sig selv, maa mig selv i Forhold til, hvad der, rimeligt eller urimeligt, dog var en Milghelfor ikke at unddrage mig de Vanskeligheder og Farer, som kunde afstedkommet. hvis det Bestaaende havde paataget sig – hvad der vilde have aabnet et betrakeligt Indblik i det Bestaaendes religieuse Sundhedstilstand – at forvandle Meddelsen til Opposition, hvilket Gud være lovet imidlertid dog ikke er skeet, hvorimed det vel var muligt, at det Ligegyldige, det Comiske endnu kunde skee, at en eller anden velunderrettet Embedsmand, hvem det alene er nok, at jeg ikke er Embedsmand, kommer ilende for at forsvare og værge om det Bestaaende mod dette – ja det er dog vistnok i dette Oieblik det mulige Forsvar for et Bestaaende, dersom dette forstaaer sig selv.

De brast i Aaret 48 Klogskabens Traade; det hørtes det Hviin, der bebuder thaos! Det var det Aar 48, det var et Frenskridt- ja – hvis der nemlig skafes Begjering- tilveie, hvortil maaskee ikke behøves en eneste ny Embedsmand, der nogen ældres Afskedigelse, men vel maaskee en inderlig Forvandling i Retning af at blive fast ved at frygte Gud. Feilen fra oven var vistnok den, at i det Hele taget fra overst til nederst Regjeringen igjennem var Styrken væsentligen verdslig Klogskab, hvilket just væsentligen er Mangel paa Styrke: Skylden fra neden var den at ville have al Regjering bort: Straffen – thi Syndens Maade er altid Straffens Maade – Straffen er: det der bittrest bliver savnet bliver just: Regjering. Aldrig som i vort Aarhundrede var vel Slægten og de Enkelte i den (den Bydende – den Lydende; den Foresatte – den Underordnede: Læreren – den Lærende o.s.v) saaledes frigjorte fra, om man san vil, alle Gener af, at Noget staaer og skal staae ubetinget fast; aldrig folte vel «Meningerne» (de meest ueensartede, paa de forskjelligste Gebeter) sig saaledes, i «Frihed, Liighed og Broderskab», ugenerede og

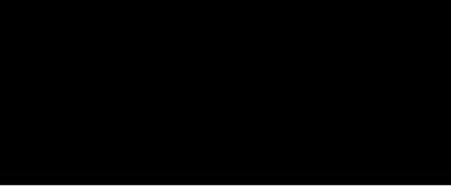




den Side, uden at forholde sig til det Ubetingede kan et Menneske heller ikke iybere Forstand ·leve·, han udaander, det er, han vedbliver maaskee at leve, m aandløst. Er — for at blive ved Mit: det Religieuse — er Slægten, eller en r Deel Enkelte i Slægten voxede fra dette Barnlige, at et andet Menneske for m er Den, der repræsenterer det Ubetingede: vel, derfor kan alligevel det Ubeigede ikke undværes, snarere, saa meget desto mindre kan det undværes. Saa a den Enkelte· selv forholde sig til det Ubetingede. Det er dette jeg, efter rundt Evne, med yderste Anstrengelse og mangen Opoffrelse, har kæmpet for, mpende mod ethvert Tyranni, ogsaa det Numeriskes. Denne min Stræben er evet lagt for Had som uhyre Stolthed og Hovmod — jeg troede, og jeg troer, dette er Christendom og Kjerlighed til ·Næsten•.

-----





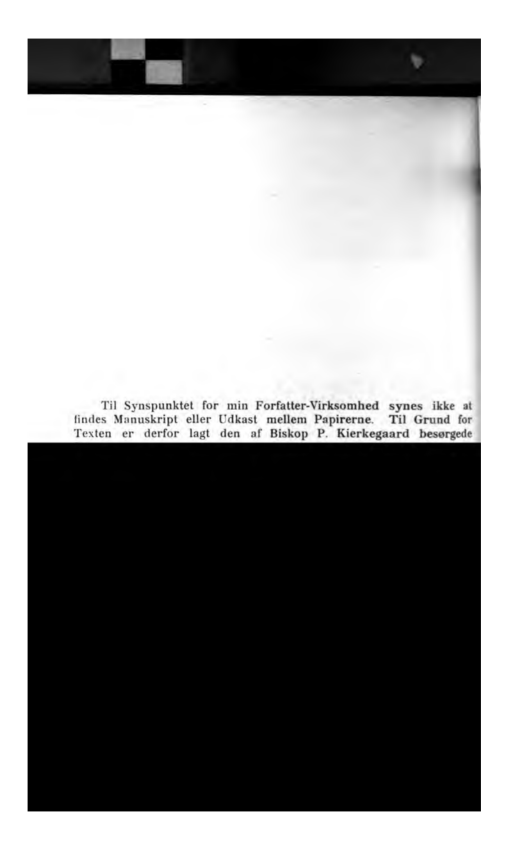
# SYNSPUNKTET FOR MIN FORFATTER-VIRKSOMHED.

.

!

UDGIVET AF

A. B. DRACHMANN.





## SPUNKTET FOR MIN FORFATTER-VIRKSOMHED.

## EN LIGEFREM MEDDELELSE,

## **RAPPORT TIL HISTORIEN**

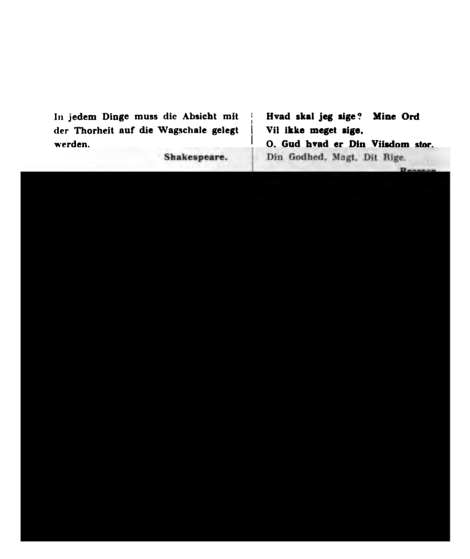
٨F

S. KIERKEGAARD.

•



KJØBENHAVN. C. A. REITZELS FORLAG. 1859.





## INDHOLD.

| nd | lledning                                                                                                                                                                     | Pag.<br>517.  |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|    | Første Afsnit.                                                                                                                                                               |               |
| ١. | Tvetydigheden eller Dupliciteten i hele Forfatterskabet,<br>om Forfatteren er en æsthetisk eller en religieus For-                                                           |               |
| B. | fatter                                                                                                                                                                       | 521.<br>524.  |
|    | Andet Afsnit.                                                                                                                                                                |               |
|    | Den hele Forfatter-Virksomhed opfattet, og under dette<br>Synspunkt, at Forfatteren er religieus Forfatter.<br>Capitel I.                                                    |               |
|    | •                                                                                                                                                                            |               |
|    | A. Den æsthetiske Produktivitet.<br>Evorfor der begyndtes med æsthetisk Produktivitet, eller hvad<br>denne Produktivitet har at betyde totalt forstaaet.                     | L             |
|    | At "Christenheden" er et uhyre Sandsebedrag                                                                                                                                  | 529.          |
| 3. | der, hvor han er, og begynde der                                                                                                                                             | 533.          |
|    | tyer til, naar man bliver ældre<br>At man, selv om et Menneske ikke vil gaae med, hvorhen man stræber<br>at føre ham, dog kan gjøre Eet for ham: tvinge ham til at blive op- | 5 <b>8</b> 5. |
| 5. | mærksom                                                                                                                                                                      | 537.          |
|    | et Bedrag, dog forstaaet paa en egen Maade                                                                                                                                   | 540.          |

| _ |  |  | - |
|---|--|--|---|

| <ul> <li>B. Afsluttende Efterskrift«</li> <li>C. Den religieuse Produktivitet</li> <li>Slutning</li> </ul>                                                                                                                                                            | 54 |  |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--|--|--|--|--|--|--|
| Capitel II.                                                                                                                                                                                                                                                           |    |  |  |  |  |  |  |  |
| Min personlige Existerens Forskjellighed tilsvarende til         Produktivitetens Væsens-Forskjellighed         A. Den personlige Existeren i Forhold til den æsthetiske Produktivitet         B. Den personlige Existeren i Forhold til den religieuse Produktivitet | 54 |  |  |  |  |  |  |  |
| Capitel III.                                                                                                                                                                                                                                                          |    |  |  |  |  |  |  |  |
| Styrelsens Part i mit Forfatterskab                                                                                                                                                                                                                                   | 55 |  |  |  |  |  |  |  |
| Epilog                                                                                                                                                                                                                                                                | 57 |  |  |  |  |  |  |  |





## INDLEDNING.

I min Forfatter-Virksomhed er der naaet et Punkt, hvor det lader sig gjøre, hvor jeg føler Trang til, hvad jeg derfor nu anseer for min Pligt: een Gang for alle saa ligefremt og aabent og bestemt som muligt at forklare, hvilket der er hvilket, hvad jeg som Forfatter siger mig at være. Øieblikket er, hvor ugunstigt end i en anden Forstand, nu dertil, deels fordi, som sagt, dette Punkt er naaet, deels fordi jeg nu i Literaturen anden Gang vil træffe sammen med mit Første, med andet Oplag af >Enten - Eller ., som jeg ikke tidligere har villet lade udgaae.

Der er Tid til at tie og der er Tid til at tale. Saalænge jeg har anseet den strengeste Taushed religieust for min Pligt, har jeg paa enhver Maade stræbt at bevare den. Jeg har heller ikke betænkt mig paa, hvad der hænger sammen med Tausheden og Gaadefuldheden og Dobbeltheden, i endelig Forstand at modarbeide min Stræben. Hvad jeg i denne Henseende har gjort, er blevet misforstaaet, forklaret som Stolthed, Hovmod og Gud veed hvad. Da jeg religieust ansaae Taushed for min Pligt, har jeg ikke gjort det Mindste for at fjerne denne Misforstaaelse. Men Taushed ansaae jeg for min Pligt, fordi Forfatterskabet endnu ikke var saaledes til efter sin Totalitet, at Forstaaelsen kunde blive Andet end Misforstaaelse.

Dette lille Skrifts Indhold er da: hvad jeg som Forfatter i Sandhed er, at jeg er og var religieus Forfatter, at hele min Forfatter-Virksomhed forholder sig til Christendommen, til det Pro-

Der er Tid til at tie osv.] Præd. 3, 7. andet Oplag af Buten — Eller- udkom i Mai 1849.

blem: at blive Christen, med directe og indirecte polemisk Sigte paa det uhyre Sandsebedrag: Christenheden, eller at i et Land saadan Alle ere saadan Christne.

Enhver, hvem Christendommens Sag i Sandhed ligger paa Sinde, og jo alvorligere den ligger ham paa Sinde, ham vil jeg. og desto indstændigere, bede at gjøre sig bekjendt med dette lille Skrift, ikke nysgjerrigt, men eftertænksomt, som man læser et religieust Skrift. Hvorvidt et saakaldet æsthetisk Publikum har fundet eller skulde kunne finde nogen Nydelse ved at læse eller ved at læse i den Produktivitet, den æsthetiske, der er Incognitoet og Bedraget i Christendommens Tjeneste: er mig naturligviis, totalt forstaaet, det Indifferente; thi jeg er religieus Forfatter. Antagetat en saadan Læser fuldkomment forstaaer og bedømmer den enkelte æsthetiske Frembringelse: totalt misforstaaer han mig, da han ikke forstaaer den ind i Forfatter-Virksomhedens religieuse Totalitet. Antaget derimod, at En, der forstaaer Forfatter-Virksomheden efter den religieuse Totalitet. maaskee ikke forstaaer en enkelt æsthetisk Frembringelse i samme: da er denne Misforstaaelse kun en tilfældig.

Hvad jeg her skriver er til Orientation og til Vitterlighed, det er ikke et Forsvar eller en Apologie. Sandeligen om ellers i Intet, paa dette Punkt troer jeg at have Noget tilfælles med Socrales. Thi som hans Dæmon, da han var anklaget for og skulde dømmes af »Mængden«, han der var sig bevidst at være en guddømmelig Gave, formeente ham at forsvare sig – hvilken Uanstændighed og Selvmodsigelse vilde det ikke ogsaa have været! –: saaledes er der í mig og i det Dialektiske ved mit Forhold Noget, som gjør mig det umuligt og gjør det i sig selv umuligt at føre et »Forsvare



Undergang. Ydmyg for Gud, ogsaa for Mennesker veed jeg vel, hvad jeg personligt kan 'have forbrudt, men jeg veed ogsaa med Gud, at just min Forfatter-Virksomhed var en uimodstaaelig indre Trangs Tilskyndelse, en Tungsindigs eneste Mulighed, en dybt Ydmyget, en Poeniterendes redelige Forsøg paa, ved enhver Opoffrelse og Anstrengelse i Sandhedens Tjeneste, om muligt, at gjøre noget Godt igjen til Vederlag. Og jeg veed derfor med Gud, for hvis Øine dette Foretagende fandt og finder Naade, som det glæder sig ved hans Bistand, at i Forhold til mit Forfatterskab er jeg ikke Den, der skal forsvare mig for de Medlevende; thi er jeg i saa Henseende Noget, er jeg ikke den Skyldige, ei heller Defensor, men Aktor.

519

Dog anklage de Medlevende gjør jeg heller ikke, just fordi jeg religieust har forstaaet det som min Pligt at tjene Sandheden saaledes i Selvfornegtelse, at det var min Opgave, paa enhver Maade at forhindre, at jeg blev den Anseete, den Elskede. Kun Den, der ved sig selv forstaaer, hvad sand Selvfornegtelse er, kun han kan løse min Gaade, og see, at det er Selvfornegtelse. Den, der ikke ved sig selv forstaaer det, maa snarere kalde min Adfærd Selvkjærlighed, Stolthed, Særhed, Galskab, hvilket jeg Alt, conseqvent, ikke anklager ham for; thi jeg er jo i den sande Selvfornegtelses Tjeneste selv medvirksom dertil. Der er ubetinget Eet, som ikke kan forstaaes hverken paa en larmende Forsamling, eller af et høistæret Publikum, eller i en halv Time, det er: hvad christelig Selvfornegtelse er. For at forstaae det, dertil fordres megen Frygt og Bæven, stille Eensomhed, og i lang Tid.

At jeg har forstaaet det Sande, jeg foredrager, derom er jeg evig forvisset; at de Medlevende, forsaavidt de ikke forstaae det Samme, naar de engang i Evigheden ere blevne fritagne for mange forstyrrende Bekymringer og Besværligheder, for hvilke jeg har været fritagen, og i Evigheden have fundet Alvorens Stilhed, Eensomhed og Tid nok til at tænke: at de, med det Gode eller med det Onde, ville nødsages til at forstaae det Samme, derom er jeg lige saa forvisset. Hvor megen Misforstaaelse jeg derfor end har lidt (thi fordi jeg selv frivilligt har udsat mig derfor, deraf følger da ikke, at jeg ikke virkelig kan lide, saa var jo al sand christelig Lidelse, der netop er den frivillige, ophævet; ei heller følger deraf, udenvidere og ganske ligefrem, at >de Andre« ingen Skyld have, saa vist det er sandt, at det er i Sandhedens Tjeneste jeg lider det): jeg kan ikke Andet end takke Gud – ikke fordi jeg lider saaledes, men for hvad der beskæftiger mig uendeligt, at han forunder mig at forstaae Sandheden.

i



Og saa blot Eet endnu. Det følger af sig selv, at ganske, det er, i den reent personlige Inderlighed, i hvilken jeg eier Forklaringen af min Forfatter-Virksomhed, kan jeg ikke fremstille den. Deels kan jeg ikke saaledes gjøre mit Guds-Forhold offentligt, da det hverken er Mere eller Mindre end den almindelige menneskelige Inderlighed, som ethvert Menneske kan have det, uden nogen Officialitet, hvilken det var en Forbrydelse at fortie og Pligt at fremhæve, eller hvilken jeg kunde gjøre gjældende, beraabende mig paa den; deels kan jeg ikke ville (og det kunde vel heller Ingen ønske, at jeg skulde) paanøde Nogen, hvad der kun angaaer min private Personlighed, hvori dog naturligviis for mig er indeholdt Meget til Forklaring af min Forfatter-Personlighed.





## Første Afsnit.

## **A**.

## Tvetydigheden eller Dupliciteten i hele Forfatterskabet\*), om Forfatteren er en æsthetisk eller en religieus Forfatter.

Her bliver det altsaa at bevise, at der er en saadan Duplitet fra først til sidst. Det er da ikke som ellers Tilfældet er ed en formeentlig Duplicitet, at Andre have udfundet den, og en Paagjældendes Opgave at vise, at den ikke er. Ingenlunde, ge tværtimod. Forsaavidt Læseren ikke tilstrækkeligt skulde være evet opmærksom paa Dupliciteten, er det Forfatterens Opgave at øre det saa evident som muligt, at den er der. Dette vil sige, upliciteten, Tvetydigheden er en bevidst, er Noget Forfatteren emfor Alle veed Beskeed om, er det hele Forfatterskabs væsentlige ialektiske Bestemmelse, og har derfor den dybere Grund.

Men er det ogsaa saaledes, er der en saadan gjennemført <sup>u</sup>plicitet? Kan man ikke forklare Phænomenet paa en anden <sup>a</sup>ade, at det er en Forfatter, der først var æsthetisk Forfatter,

<sup>\*/</sup> For at have det ved Haanden, her Titlerne paa Bøgerne. 1 ste Hold (æsthetisk Produktivitet): Enten — Eller; Frygt og Bæven; Gjentagelsen; Bøgrebet Angest; Forord; philosophiske Smuler; Stadier paa Livets Vei – samt 18 opbyggelige Taler, som kom successive. 2 det Hold: afsluttende uvidenskabelig Efterskrift. 3 die Hold (blot religieus Produktivitet): opbyggelige Taler i forskjellig Aand; Kjærlighedens Gjerninger; christelige Taler — samt en lille æsthetisk Artikel: Krisen og en Krise i en Skuespillerindes Liv.

## 522

saa forandrede sig i Aarenes Løb og blev religieus Forfaller! Jeg vil nu ikke tale om, at hvis saa var, vilde Forfatteren velikte have skrevet en Bog som nærværende, vistnok neppe selv paataget sig at give en Oversigt over hele Produktiviteten, mindst deril valgt det Øjeblik, da han netop samtræffer med sit Første. Jeg vil heller ikke tale om, at det dog vilde være besvnderligt, at en sadan Forandring skulde indtræde i Løbet af saa faa Aar. Naar det ellers er seet, at en oprindelig æsthetisk Forfatter bliver religious Forfatter, pleier der dog gjerne at ligge en Deel Aar imellem, sa Forklaringen af Forandringen ikke bliver usandsynlig, at den hænger sammen med, at Forfatteren virkelig er blevet betydelig ældre. Dog dette vil jeg ikke tale om; thi om det end var besynderligt, næsten uforklarligt, om det end maatte gjøre Een tilbøielig til at soge og finde enhver anden Forklaring: umuligt var det dog ikke, at en saadan Forandring kunde indtræde i Løbet af 3 Aar. Derimod vil jeg vise, at det er umuligt at forklare Phænomenet paa denne Maade. Naar man nemlig seer nærmere til, vil man see at der ingenlunde er indrømmet 3 Aar til Forandringens Indtræden. men at Forandringen er samtidig med Begyndelsen, det er, at Dupliciteten er lige fra Begyndelsen. Thi samtidig med Enten-Eller



tydede dog disse, at det just var det Opbyggelige, der skulde frem, at Forfatteren var religieus Forfatter, der derfor heller aldrig selv har skrevet noget Æsthetisk, men brugt Pseudonymer til alle de æsthetiske Frembringelser, medens de to opbyggelige Taler vare af Mag. Kierkegaard. Omvendt, medens de to Aars blot opbyggelige Skrifter muligen har tildraget sig Andres Opmærksomhed, har igjen maaskee Ingen i dybere Forstand lagt Mærke til den lille Artikel, hvad den betyder, at nu dette hele Forfatterskabs dialektiske Structur er færdig. Den lille Artikel er netop med til Vitterlighed, for Confrontationens Skyld, for ved Enden igjen at gjøre det umuligt hvad de to opbyggelige Taler gjøre ved Begyndelsen) at forklare Phænomenet saaledes, at det er en Forfatter, der først var æsthetisk Forfatter, og saa senere for and rede sig og blev saadan religieus Forfatter; thi han var religieus Forfatter lige fra Begyndelsen, og er æsthetisk produktiv lige i det sidste Øieblik.

Det første Hold af Skrifter er æsthetisk Produktivitet; det sidste Hold af Skrifter er udelukkende religieus Produktivitet: mellem disse ligger som Vendepunktet afsluttende uvidenskabelig Efterskrift. Dette Værk beskæftiger sig med og stiller »Problemet«, hele Forfatter-Virksomhedens Problem: at blive Christen, og tager saa igjen den pseudonyme Produktivitet samt de i denne indslyngede 18 opbyggelige Taler op i sin Bevidsthed\*), viser alt dette som tjenende til at belyse Problemet, uden at dette dog siges at have været den foregaaende Produktivitets Hensigt, hvilket ikke bd sig gjøre, da det er en Pseudonym, der opfatter andre Pseudonymer, altsaa en Trediemand, der Intet kunde vide om en ham fremmed Produktivitets Hensigt. Afsluttende Efterskrift er ikke æsthetisk Produktivitet, men heller ikke i strengeste Forstand religieus. Den er derfor af en Pseudonym, medens jeg dog satte mit Navn paa som Udgiver, hvilket jeg ikke har gjort ved nogen blot æsthetisk Frembringelse\*\*) – et Vink, ja for Den, der bekymrer sig om og har Sands for Sligt. Saa gik de to Aar, i hvilke der kun udkom religieuse Skrifter med mit Navn. Pseudonymernes Tid var forbi, den religieuse Forfatter havde viklet sig ud af det

\*) Cfr. P. 187-227, hvilket Afsnit jeg vilde bede Læseren at gjøre sig bekjendt med.

\*\*) Den literaire Anmeldelse af de to Tidsaldere er ingen Indvending herimod; thi deels er den jo ikke æsthetisk i Betydning af Digter-Frembringelse men critisk, deels har den en heel religieus Baggrund i Opfattelsen af »Nutiden«.

P. 187--227] VII. Bd. S. 212-257.



Esthetiskes Forklædning – og saa, saa til Vitterlighed og for en Forsigtigheds Skyld, den lille æsthetiske Artikel af en Pseudonym: Inter et Inter. Den bringer paa en Maade hele Forfatterskabet paa een Gang til Bevidsthed, den erindrer, som sagt, omvendt om de to opbyggelige Taler«.

## **B**.

\_

## Forklaringen: at Forfatteren er og var religieus Forfatter.

Det kunde synes, at en simpel Forsikkring af Forfatteren selv i denne Henseende er mere end tilstrækkelig; han maa jo dog bedst vide, hvilket der er hvilket. Jeg holder imidlertid ikke meget af Forsikkringer i Forhold til literaire Frembringelser, og



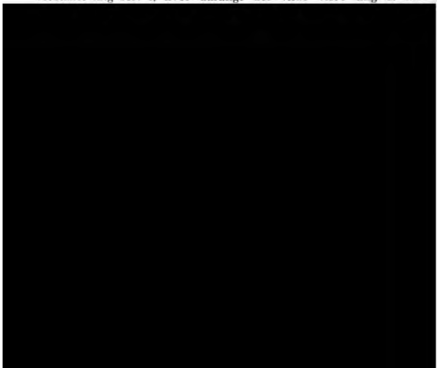
Dog er her ikke en Modsigelse? Naar det i det Foregaaende blev godtgjort, at Tvetydigheden er der indtil det Sidste - i samme Grad som det er lykkedes, i samme Grad er det jo gjort umuligt at godtgjøre, hvilken Forklaringen er, saa forsaavidt en Erklæring, en Forsikkring her synes at være det eneste Middel til at hæve den dialektiske Spænding og Knude. Dette seer meget skarpsindigt ud. og er dog derfor egentlig kun spidsfindigt. Dersom En saaledes f. Ex. i et vist Forhold fandt en Mystification nødvendig, saa er det ganske rigtigt Spidsfindighedens Consequents, at han skal gjøre det saaledes, at det - Comiske fremkommer, at han ikke selv kan hitte ud af det. Men dette er tillige Manglen paa Alvor, der forelsker sig i Mystificationen i og for sig, istedetfor at denne skal have sin teleologiske Sandhed. Hvor derfor en Mystification, en dialektisk Fordoblelse er brugt i Alvorens Tjeneste, der vil den være brugt saaledes, at den blot afværger Misforstaaelser og foreløbige Forstaaelser, medens den sande Forklaring er til at finde for Den, der redelig søger. For at tage det Høieste: hele Christi Liv paa Jorden var jo blevet et Spil, dersom han i den Grad havde været incognito, at han var gaaet ganske ubemærket gjennem Livet - og dog var han i Sandhed incognito.

Saaledes med en dialektisk Fordoblelse; og den dialektiske Fordoblelse er, at Tvetydigheden er holdt. Saasnart den fornødne Alvor tager fat, kan den ogsaa løse den, bestandigt dog kun saaledes, at Alvoren selv indestaaer for Rigtigheden; thi som en Qvindes Knibskhed forholder sig til den sande Elsker, og da, men ogsaa da først giver sig, saaledes forholder en dialektisk Fordoblelse sig til den sande Alvor. En mindre Alvorlig kan derfor Forklaringen ikke meddeles, thi den dialektiske Dobbeltheds Elasticitet er for stor til at han kan magte den; den tager igjen Forklaringen fra ham og gjør ham det tvivlsomt, om det ogsaa er Forklaringen.

Man gjøre da Forsøget; man forsøge at forklare hele denne Forfatter-Virksomhed under Antagelse af, at det er en æsthetisk Forfatter. Man vil let see, at lige fra Begyndelsen af congruerer denne Forklaring ikke med Phænomenet, men strander strax paa de > to opbyggelige Taler«. Derimod gjøre man Forsøget med at antage, at det er en religieus Forfatter, og man vil see, at det Skridt for Skridt slaaer til paa ethvert Punkt. Kun bliver det Uforklarlige, hvorledes det er faldet en religieus Forfatter ind at bruge det Æsthetiske saaledes. Det er, vi staae atter ved Tvetydigheden eller den dialektiske Fordoblelse. Kun er Forskjellen den, at Antagelsen, at det er en religieus Forfatter, vil have

fastnet sig, og Opgaven <mark>er, at forklare Tvetydigheden. Hvorvidten</mark> Anden kan gjøre det, afgjør jeg ikke: men Forklaringen er det. som bliver Indholdet af denne lille Bogs hele 2det Afsnit.

Dog her blot Eet endnu, hvad der som sagt baade lyrisk kan tilfredsstille mig qua Menneske, og qua Menneske er min religieuse Pligt: en ligefrem Forsikkring, at Forfatteren var og er religieus Forfatter. Da jeg begyndte paa Enten - Eller hvoraf in parenthesi sagt bogstaveligen kun har existeret omtrent een Pagina. nemlig et Par Diapsalmata, medens hele Bogen er skrevet i 11 Maaneder og anden Deel først) var jeg potentialiter saa dybt paavirket af det Religieuse, som jeg overhovedet er blevet. Jeg var saa dybt rystet, at jeg fra Grunden forstod, at det umuligt kunde lykkes mig at træffe den beroligede. trygge Midte, i hvilken de fleste Mennesker have deres Liv: jeg maatte enten styrte mig i Fortvivlelse og Sandselighed, eller absolut vælge det Religieuse som det Eneste -- enten Verden efter en Maalestok, der vilde være rædsom, eller Klostret. At det var det Sidste jeg vilde og maatte vælge var afgjort i Grunden; den første Bevægelses Excentricitet var blot Udtrykket for den andens Intensitet, at jeg havde forstaact mig selv i, hvor umuligt det vilde være mig at være





dog alt Dette ikke >forførte« eller forandrede, dertil var han en Evighed for gammel.

Saa fulgte >to opbyggelige Taler  $\leftarrow$  det meest Afgjørende seer ofte saa ubetydeligt ud. Det store Værk Enten — Eller, der blev >meget læst og endnu mere omtalt — og saa >to opbyggelige Taler  $\leftarrow$ , helliget min afdøde Fader, udgivet paa min Fødselsdag (den 5te Mai), >en lille Blomst i Skjul af den store Skov, hverken søgt formedelst sin Pragt eller sin Duft eller sin Næring  $\leftarrow$ ). De to Taler var der Ingen, der i dybere Forstand lagde Mærke til eller bekymrede sig om, ja jeg erindrer endogsaa, at en af mine Bekjendte kom til mig og beklagede sig over, at han godtroende var gaaet og kjøbt dem i den Tanke, at det, da det var af mig, maatte være noget vittigt og aandrigt Noget; jeg erindrer ogsaa, at jeg lovede ham, at han, hvis han ønskede det, skulde faae Pengene tilbage. Med venstre Haand rakte jeg >Enten — Eller ud i Verden, med Høire >to opbyggelige Taler <; men Alle grebe de eller saa godt som Alle med deres Høire efter den venstre Haand\*\*).

Jeg var for Gud enig med mig selv om, hvad jeg vilde, jeg holdt paa to opbyggelige Taler, men forstod vel, at kun meget Faa forstode dette<sup>\*\*\*</sup>) — og her kommer saa første Gang Kategorien: hiin Enkelte,  $\rightarrow$  hiin Enkelte, hvem jeg med Glæde og Taknemlighed kalder min Læser«, hvad der stereotypt blev gjentaget i Forordet til hver Samling af opbyggelige Taler. Man skal ikke med Sandhed kunne beskylde mig for, at jeg har forandret mig, at jeg maaskee i et senere Øieblik, fordi jeg muligen ikke stod

- <sup>\*\*</sup>) Cfr. Forordet til sto opbyggelige Talers 1844: den søger min Læser, som med høire Haand modtager hvad der bydes med Høire.
- \*\*\*) Deraf Veemodet i hiint Forord, naar det om den lille Bog hedder: \*Forsaavidt den, ved at udgives, i uegentlig Forstand paa en Maade tiltræder en Vandring, lod jeg en liden Stund mit Øie følge den. Jeg saae da, hvorledes den gik sin Gang ad eensomme Veie eller eensom ad de alfare. Efter en og anden lille Misforstaaelse, idet den blev bedraget af en flygtig Lighed, traf den endelig hiin Enkelte, hvem jeg med Glæde og Taknemlighed kalder min Læser, hiin Enkelte, hvem den søger, efter hvem den ligesom udstrækker sine Arme« o. s. v., cfr. to opbyggelige Taler 1843 Forordet. Overhovedet havde og har dette første Forord for mig en ganske egen Inderlighedens Betydning, som vistnok ikke saaledes lader sig meddele.

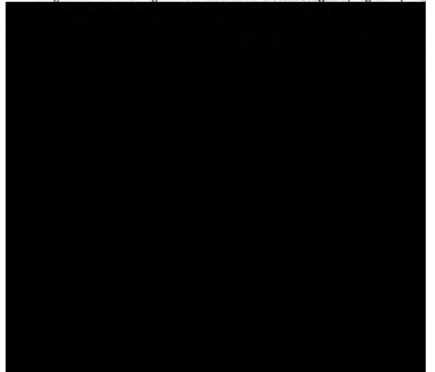
den 5te Mal] sto opbyggelige Talers udkom d. 6te Mai, men Forordet er dateret 5. Mai, Se III. Bd. S. 11. Forordet til sto opbyggelige Talers 1844] IV. Bd. S. 73. hiint Forord] III. Bd. S. 11.

<sup>\*)</sup> Cfr. Forordet til sto opbyggelige Taler. 1843.



mig saa godt med Publikum, dømte anderledes om det end før. Nei, har jeg nogensinde staaet mig godt med Publikum, høiest har dette Forhold været eller paa sit Høieste i den 2den eller 3die Maaned efter Enten — Ellers Udgivelse. Og just denne for Mange dog maaskee fristende Situation, men i mine Tanker eneste gunstige, for at kunne faae det, jeg havde at gjøre, til at tage sig ud. benyttede jeg i Sandhedens Tjeneste til at faae anbragt min Kategorie >hiin Enkelte«, just i det Øieblik var det jeg brød med Publikum, hverken af Stolthed eller Hovmod o. s. v. (og da dog vel heller ikke, fordi Publikum i det Øieblik var mig ugunstigt, da det lige tvertimod var mig absolut gunstigt), men fordi jeg forstod mig selv i, at jeg var religieus Forfatter, der har med >den Enkelte« at gjøre, i hvilken Tanke (>den Enkelte« — modsat >Publikum«) en heel Livs- og Verdens-Anskuelse er concentreret.

Fra nu af, det er, allerede med »Frygt og Bæven«, maatte den alvorlige lagttager, der selv disponerer over religieuse Forudsætninger, den alvorlige lagttager, for hvem man kan gjøre sig forstaact paa Afstand, og til hvem man kan tale i Taushed (Pseudonymet: Johannes – de silentio) blive opmærksom paa. at det dog nok var en egen Art æsthetisk Frembringelse; og her poin-





## Andet Afsnit.

## Den hele Forfatter-Virksomhed opfattet, og under dette Synspunkt, at Forfatteren er religieus Forfatter.

Capitel I.

## *A*.

## Den æsthetiske Produktivitet.

## Hvorfor der begyndtes med æsthetisk Produktivitet, eller hvad denne Produktivitet har at betyde, totalt forstaaet\*).

## **§ 1**.

## At »Christenheden« er et uhyre Sandsebedrag.

Enhver der med Alvor og derhos da med nogen Evne til at see, betragter hvad man saadan kalder Christenheden, eller Tilstanden i et saa kaldet christeligt Land, maa dog upaatvivleligt strax blive ganske betænkelig. Hvad vil det dog sige, at alle disse Tusinder og Tusinder udenvidere kalde sig Christne! Disse mange, mange Mennesker, hvis langt, langt overveiende Fleertal efter Alt hvad man kan skjønne have deres Liv i ganske andre Categorier,

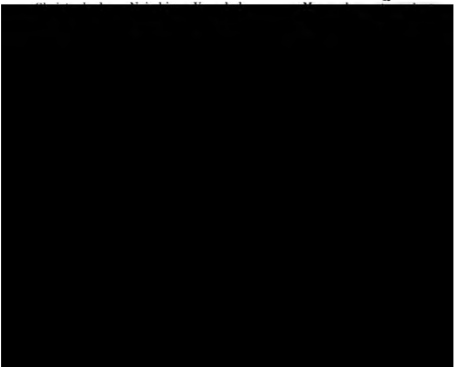
XIII.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Den velvillige Læser maa jeg een Gang for alle paa det indstændigste bede bestandigt at have dette *in mente*, at hele Forfatter-Virksomhedens Total-Tanke er denne: det at blive Christen.

530

Noget man ved den simpleste lagttagelse kan forvisse sig om! Mennesker, der maaskee aldrig engang gaae i Kirke, aldrig tænke paa Gud, aldrig nævne hans Navn uden naar de bande! Mennesker, for hvem det aldrig er gaaet op, at deres Liv skulde have nogen Forpligtelse mod Gud, Mennesker, der enten holde paa en vis borgerlig Ustraffelighed som Maximum eller endog ikke finde denne ganske fornøden! Dog alle disse Mennesker, endog de der paastaae, at der ingen Gud er til, de ere Alle Christne, kalde sig Christne, erkjendes som Christne af Staten, begraves som Christne af Kirken, dimitteres som Christne til Evigheden!

At her maa stikke en uhyre Confusion, et frygteligt Sandsebedrag, derom kan dog vist ingen Tvivl være. Men at røre ved det! Ja, jeg kjender godt Indvendingen. Thi der er nok baade Den og Den, der forstaaer hvad jeg mener, men som saa med en vis Godmodighed vilde klappe mig paa Skulderen og sige:  $\cdot$  Kjære Ven. De er dog noget ung endnu; at ville begynde paa et saadant Foretagende, et Foretagende der, hvis det blot nogenlunde skulde lykkes, vilde kræve idetmindste en halv Snees vel disciplinerede Missionairer, et Foretagende, der egentligen løber ud paa hverken mere eller mindre end at ville indføre Christendommen igjen -i





Christne — og han udretter Intet. Han tager sig ikke iagt for, at et Sandsebedrag ikke er saa let at hæve. Dersom det er saa, at det er en Indbildning, hvori de Fleste ere, naar de kalde sig Christne, hvad gjøre de saa mod en saadan Opvakt? Først og fremmest de bryde dem slet ikke om ham, de see ikke i hans Bog, men lægge den øieblikkeligt ad acta; eller virker han ved det levende Ord, saa gaae de om ad en anden Gade og høre ham slet ikke. Dernæst praktisere de ham ved Hjælp af en Begrebsbestemmelse udenfor, og indrette sig saa ganske trygt i Sandsebedraget. De gjøre ham til en Sværmer, hans Christendom til en Overdrivelse — am Ende bliver han den Eneste, eller een af de Faa, som ikke for Alvor (thi Overdrivelse er jo ogsaa Mangel paa

531

Alvor) er Christen; de Andre ere alle alvorlige Christne. Nei, et Sandsebedrag hæves aldrig direkte, og kun grundigt indirekte. Er det et Sandsebedrag med at Alle ere Christne — og skal der gjøres Noget, maa det gjøres indirekte, ikke af En, der høirøstet forkynder sig selv at være en overordentlig Christen, men af En, der bedre underrettet, erklærer sig selv end ikke at være en Christen\*). Det er, man maa komme bag paa Den, der er i Sandsebedraget. Istedetfor at ville have den Fordeel selv at være den sjeldne Christen, maa man lade den Hildede have Fordelen, at han er Christen, og selv have Resignation nok til at være Den, der er langt bag ved ham — ellers faaer man ham saa vist ikke ud af Sandsebedraget, det kan være vanskeligt nok endda.

Naar da nu, efter Antagelsen, de Fleste i Christenheden kun indbildt ere Christne, i hvilke Categorier leve de saa? De leve i æsthetiske, eller høist æsthetisk-ethiske.

Antaget saa, at en religieus Forfatter ret fra Grunden af er blevet opmærksom paa dette Sandsebedrag: Christenheden, og, saavidt hans Kræfter vel at mærke med Guds Bistand række, vil det tillivs: hvad har han saa at gjøre? Ja, først og fremmest ingen Utaalmodighed. Bliver han utaalmodig, saa stormer han ligefrem paa, og udretter — Intet. Ved direkte Angreb bestyrker man kun et Menneske i Sandsebedraget og forbittrer ham tillige. Der er overhovedet Intet, der kræver en saa lempelig Behandling som et Sandsebedrag, for at hæves. Foranlediger man paa nogen Maade

ad acta, egil. til de færdige Sager, o: tilside. afsluttende uvidenskabelig Efterskrift] se f. Ex. JTillæge (VII. Bd. S. 537).

<sup>•)</sup> Man erindre afsluttende uvidenskabelig Efterskrift, hvis Forfatter Johannes. Climacus ligefrem erklærer sig selv ikke at være Christen.

18 60 

den Hildede til at sætte Villie imod, saa er Alt tabt. Og det gjør man ved direkte Angreb, der desuden ogsaa indeholder det Anmassende, at fordre af et andet Menneske, at han skal tilstaae  $E_n$ eller ligeoverfor En gjøre den Tilstaaelse, som egentlig gavner mest, naar den Vedkommende gjør sig den selv i Stilhed. Delle naaes ved den indirekte Methode, der i Sandhedskjerlighedens Tjeneste lægger dialektisk Alt tilrette for den Hildede, og nu, som kjerlighed altid er det, undseelig unddrager sig for at være Vidne til Tilstaaelsen, han saa ene for Gud gjør sig selv, at han dog har levet i en Indbildning.

Den religieuse Forfatter maa da altsaa først see at komme i Rapport til Menneskene. Det er, han maa begynde med æsthetisk Præstation. Det er Haandpengene. Jo brillantere Præstationen er, jo bedre for ham. Saa maa han dernæst være sikker paa sig selv, eller rettere (hvad der er det Sikkreste og det eneste Sikkre i Frygt og Bæven forholde sig til Gud, at ikke det Omvendte skeer. saa han ikke bliver Den, der nu faaer Andre paa Gleed, men de Andre De, som faae Magt over ham, saa han ender med selv at blive stikkende i det Æsthetiske. Han maa altsaa have Alt i Beredskab, for, dog uden nogen Utaalmodighed, saa hurtigt





aget, at han Intet havde udrettet: han har alligevel ingenlunde evet forgjeves; thi hans Liv var sand Selvfornegtelse.

## **§ 2**.

At man, naar det i Sandhed skal lykkes En at føre et Menneske hen til et bestemt Sted, først og fremmest maa passe paa at finde ham der, hvor han er, og begynde der.

Dette er Hemmeligheden i al Hjælpekunst. Enhver, der ikke kan det, han er selv i en Indbildning, naar han mener at kunne hjælpe en Anden. For i Sandhed at kunne hjælpe en Anden, maa jeg forstaae mere end han - men dog vel først og fremmest forstaae det, han forstaaer. Naar jeg ikke gjør det, saa hjælper min Mere-Forstaaen ham slet ikke. Vil jeg alligevel gjøre min Mere-Forstaaen gjældende, saa er det, fordi jeg er forfængelig eller stolt, saa jeg i Grunden istedetfor at gavne ham egentligen vil beundres af ham. Men al sand Hjælpen begynder med en Ydmygelse; Hjælperen maa først ydmyge sig under Den, han vil hjælpe og herved forstaae, at det at hjælpe er ikke det at herske, men det at tjene, at det at hjælpe ikke er at være den Herskesygeste men den Taalmodigste, at det at hjælpe er Villighed til indtil videre at finde sig i at have Uret, og i ikke at forstane hvad den Anden forstaaer.

Tag et Menneske i Lidenskab, lad det være saa, at han virkelig har Uret – dersom Du ikke kan begynde saaledes med ham, at det seer ud som var det ham, der skulde belære Dig, og dersom Du ikke kan gjøre dette saaledes, at han, der utaalmodigt kke vil høre et Ord af Dig, med Tilfredsstillelse finder i Dig en relvillig og opmærksom Tilhører: kan Du ikke det, saa kan Du veller ikke hjælpe ham. Tag en Forelsket, der blev ulykkelig i Elskov, antag, at det virkelig er uforsvarligt, ugudeligt, uchristeligt om han hengiver sig i sin Lidenskab - dersom Du ikke kan besynde saaledes med ham, at han finder en sand Lindring i at tale ned Dig om sin Lidelse, saaledes, at Du, i hvad Du tilføier høns .idelse betræffende, næsten beriger ham med digterisk Opfattelse, Ju, som dog ikke er i den Lidenskab og netop vil have ham bort ra den: kan Du ikke det, saa kan Du heller ikke hjælpe ham; 1an lukker sig for Dig, han lukker sig inde i sit Inderste - og sræk saa Du kun for ham. Du skal maaskee ved personlig Magt

534

kunne tvinge ham til at tilstaae Dig, at han har Uret: o, Kjære, i næste Øieblik lister han sig om ad en anden, en hemmelig Vei til Stevne med den skjulte Lidenskab, efter hvilken han nu kun længes desto mere, ja, han næsten er blevet bange for, om den skulde have tabt noget af sin forføreriske Hede, thi nu har Du ved Din Adfærd hjulpet ham til at blive end een Gang forelsket. nemlig i sin ulykkelige Lidenskab — og præk saa Du kun!

Saaledes ogsaa i Forhold til det at blive Christen, antaget, at det er en Indbildning med de Mange i Christenheden, som kalde sig Christne. Fordøm det Æsthetiskes Trylleri – nu, der har været Tider, hvor det derved skulde være lykkedes Dig at tvinge Menneskene – ja, hvortil? til i deres stille Sind med lønlig Lidenskab at elske hiint Trylleri end mere sværmerisk. Nei, lad det komme frem -- og Du alvorlige, strenge Mand – husk paa, at kan Du ikke ydmyge Dig, saa er Du heller ikke den Alvorlige – Du være den forundrede Tilhører, der sidder og hører hvad der glæder hiint andet Menneske, hvem det endnu mere glæder, at Du hører saaledes: men glem saa for Alt ikke Eet, Menten. som Du har, at det er det Religieuse, Du skal have frem. Eller formaær Du det, vel, saa fremstil Du det Æsthetiske med alt dets Tryllerie. sammen i en lille Kreds, bestyrke hinanden i, at de ere de eneste Christne – og saa ikke vide at gjøre Andet med hele Christenheden end at forsikkre, at de ikke ere Christne. Er det sandt, at cler i Christenheden virkelig kun er saa faa sande Christne, saa ere eo ipso disse forpligtede til at være Missionairer, om en Missionair end altid i Christenheden vil see anderledes ud end i Hedenskabet. Man vil see, at denne Indvending ganske rigtigt kommer bagfra; thi den gaaer ud fra den Indrømmelse eller Antagelse, at disse Orthodoxe virkelig ere sande Christne, de eneste sande Christne i Christenheden.

Altsaa, den religieuse Forfatter, hvis Total-Tanke er det at blive Christen, han begynder i Christenheden rigtigt med at være æsthetisk Forfatter. Lad det et Øieblik være uafgjort, om Christenheden er et uhyre Sandsebedrag, om det er en Indbildning med de Mange, der kalde sig Christne, lad det Modsatte være antaget: nu vel, saa er denne Begynden en Overflødighed, beregnet paa et Noget, som ikke er til – men den gjør ingen Skade. Skaden er langt større, eller rettere det er Skade, naar En, som ikke er Christen, udgiver sig for at være det. Den Skade derimod, at En, som er Christen, giver sig Udseende af ikke at være det, er ikke stor – antaget, at Alle ere sande Christne, det kan saa kun i det Høieste bestyrke dem end mere i at være det.

### **§ 3**.

### Det Sandsebedrag, at Religieusitet og Christendom er Noget, man først tyer til, naar man bliver ældre.

Det Æsthetiske overvurderer altid det Ungdommelige og hiint Evighedens Øieblik, kan ikke forlige sig med Aarenes og heller ikke med Evighedens Alvor. Det Æsthetiske har derfor altid Mistanke til den Religieuse, at han enten aldrig har havt Sands for det, eller at han dog i Grunden helst vilde være vedblevet at tilhøre det, men Tiden udøvede sin forringende Magt, han blev ældre, og saa tyede han til det Religieuse. Man deler Livet i to Aldere: Ungdommens Tid er det Æsthetiskes, den ældre Alder er Religieusitetens — men oprigtigt talt vi vilde dog Alle helst være vedblevet at blive unge.

Hvorledes kan dette Sandsebedrag hæves – thi om det lykkes er noget Andet, men det kan hæves ved den samtidige æsthetiske

eo ipso netop derved, med det Samme.

og religieuse Præstation. Her er ingen Mislighed mulig; thi den æsthetiske Produktion vidner om, at Ungdommen er der — saa den samtidige religieuse Præstation ikke kan forklares af nogen tilfældig Grund.

536

Antaget, at Christenheden er et uhyre Sandsebedrag, at det er en Indbildning med de Mange, der kalde sig Christne: er der al Sandsynlighed for, at det Sandsebedrag, vi her omtale, er meget almindeligt. Men dette Sandsebedrag forværres netop igjen ved den Indbildning, at man er Christen. Man lever Livet hen i æsthetiske Bestemmelser; og kommer Tanken om Christendommen engang paa En, saa udviser man den Sag til man bliver ældre, og man beroliger sig ganske - thi, siger man til sig selv, i Grunden er jeg jo Christen. Det lader sig saaledes vist ikke negte, at der i Christenheden ere De, der leve lige saa sandseligt som nogensinde nogen Hedning, ja endnu sandseligere, fordi de have denne ulyksalige Tryghed, at de i Grunden ere Christne. Men den Afgjørelse at blive Christen, skubber man af sig saa længe som muligt, ja man har faaet een Hindring mere; thi man sætter en .Ere i at være ung saa længe som muligt - og først naar man bliver gammel, tver man til Christendommen og Religieusitet; og man vil saa nødig



rende skal frem. Den æsthetiske Frembringelse bliver et Communications-Middel, og for Den, som muligt kan behøve det (og antaget, at Christenheden er et uhyre Sandsebedrag, ere disse Mange), et Beviis for, at den religieuse Frembringelse umuligt lader sig forklare af, at Forfatteren er blevet ældre; thi den er jo samtidig - og samtidigt er man dog vel ikke blevet ældre.

Maaskee lykkes det slet ikke paa den Maade, maaskee, Skaden kan ikke blive stor. Skaden kan i Maximum blive den, at man ikke ret troer paa en saadan Meddelers Religieusitet. Nu vel! En Meddeler af det Religieuse kan dog nok ofte være for ængstelig betræffende selv at blive anseet for religicus. Naar saa er, viser dette netop, at han ikke i Sandhed er den Religieuse. Det er hermed ligesom naar En, der vil være Lærer, for meget beskjæftiger sig med den Tanke, hvad Dc, han vil lære, dømme om ham og hans Underviisning, Viden o. s. v. En saadan Lærer kan i at lære egentlig slet ikke røre sig. Sæt han f. Ex. ansaae det for rigtigst, for den Lærendes Skyld, om Noget, han nok forstod, at sige, at han ikke forstod det: ih, bevares, det turde han ikke vove af Frygt for, at den Lærende virkelig skulde troe, at han ikke forstod det, o:, han duer egentlig ikke til at være Lærer; skjøndt kaldende sig Lærer, er han saa langt fra at være det, at han egentligen aspirerer til at blive indkaldt med Udmærkelse - af den Lærende. Eller det er som naar en Bodsprædikant, der vil strengt straffe Tidens Laster - meget beskjæftiger sig med, hvad den Tid, han straffer, dømmer om ham: han er saa langtfra at være en Bodsprædikant, at han snarere er en Nytaarsgratulant, der blot gjør sig lidt interessant ved denne for en Gratulerende besynderlige Habit. Og snaledes ogsaa med den Religieuse, der, om galt skulde være, ikke kunde udholde at ansees for den Eneste, som ikke var religieus. Thi at kunne udholde dette er just i Reflexionen den noiagtigste Bestemmelse af væsentlig Religieusitet.

§ 4.

At man, selv om et Menneske ikke vil gaae med, hvorhen man stræber at føre ham, dog kan gjøre Eet for ham: tvinge ham til at blive opmærksom.

Det ene Menneske kan have Held til at gjøre meget for det andet, kan have Held til at føre ham derhen, hvor han ønsker at føre ham, kan, for at blive ved hvad her bestandigt væsentlig er Tale om, have Held til at være ham behjælpelig i at blive Christen. Men i min Magt staaer dette ikke; det beroer paa saure meget, og fremfor Alt paa, om han selv vil. Tvinge et Menneske til en Mening, en Overbeviisning, en Tro, det kan jeg i al Evighed ikke; men Eet kan jeg, det Første i een Forstand (thi det er Betingelsen for det Næste, der er: at antage denne Mening, Overbeviisning, Tro), det Sidste i en anden Forstand, dersom han kke vil det Næste: jeg kan tvinge ham til at blive opmærksom.

At dette er en Velgjerning, derom er ingen Tvivl; men det maa heller ikke glemmes, at det er et Vovestykke. Ved at tvinge ham til at blive opmærksom, naaer jeg at tvinge ham til at dømme. Nu dømmer han. Men hvad han dømmer, staaer ikke i min Magt. Maaskee dømmer han lige det Modsatte af hvad jeg ønsker. Og fremdeles, maaskee gjør dette, at han blev tvunget til at dømme, ham forbittret, indtil Raserie forbittret, forbittret paa Sagen, paa mig – og maaskee bliver jeg Offeret for mit Vovestykke.

Det at tvinge Menneskene til at blive opmærksomme og til at dømme er nemlig Loven for det sande Martyrium. En sand Martyr har aldrig brugt Magt, men stridt ved Hjælp af Afmagten Han



dunkelt have en Forestilling om, at det i Sandhed er en farlig Sag at gjøre Menneskene opmærksomme. I Usandhed at gjøre dem opmærksomme, det er, at bukke og skrabe for dem, at smigre dem, at udbede sig deres Opmærksomhed og skaansomme Bedømmelse, at henstille — Sandheden — til Ballotation: ja, det er ikke forbundet med nogen Fare, idetmindste ikke her i Verden, hvor det tværtimod er forbundet med alle Fordele, men dog maaskee ogsaa forbundet med den Fare, at man engang i Evigheden gaaer reject.

Saaledes nu med hvad der antages, at det dog er en Indbildning med de Mange, der kalde sig Christne. Dersom da et Menneske lever i denne Indbildning, altsaa lever i ganske andre, i reent æsthetiske Kategorier - hvis saa En ved æsthetisk Fremstilling er istand til ganske at vinde og fængsle ham, og nu veed at anbringe det Religieuse saa hurtigt, at han med denne Hengivelsens Fart løber lige ind i det Religieuses meest afgjørende Bestemmelser: hvad saa? Ja, saa maa han blive opmærksom. Dog hvad deraf videre følger, kan Ingen sige forud; men opmærksom maa han blive. Muligt at han virkelig kommer til Besindelse over, hvad det dog har villet sige, at han har kaldet sig Christen. Muligt at han bliver rasende paa det Menneske, der har tilladt sig dette mod ham; men opmærksom er han blevet, han kommer til at dømme. Muligt at han for atter at faae sig selv tilbage, dømmer den Anden at være en Hykler, en Bedrager, en Halvgal hjælper ikke, han maa dømme, han er blevet opmærksom.

Ordentligviis vender man Forholdet om; og med Sandhed var Forholdet omvendt, da Christendommen forholdt sig til Hedenskab. Men man overseer reent hvor forandret Situationen er, at Bestemmelsen: Christenhed sætter alle Forhold ind i Reflexionen. Ordentligviis anvender ogsaa i Christenheden Den, der vil stræbe at føre Menneskene til at blive Christne, Alt for at betrygge, at han selv er Christen, han forsikkrer og forsikkrer. Han lægger ikke Mærke til, at her fra Begyndelsen er en uhyre Confusion; thi det er jo Christne, han henvender sig til. Men er det Christne, han henvender sig til, hvad vil saa det sige, at faae dem til at blive Christne. Ere de derimod efter hans Mening ikke Christne, medens de dog kalde sig Christne, saa viser jo dette, at de alligevel kalde sig Christne, at her er en Reflexions-Bestemmelse. Vi ere altsaa ved Situationen i Reflexionen, men saa maa ogsaa hele Taktiken gjøres om.

Dette kan jeg nu ikke videre udføre her, hvorledes det Christenheden først og fremmest behøver, er en ganske ny Vaabenlære,

## 540

det er en Vaabenlære som totalt er gjennemtrængt af Reflexion. Jeg har i forskjellige Skrifter leveret de afgjørende Momenter i saa Henseende. Det Hele lader sig sige med eet Ord, det Hele der rigtignok for at udføres kan behøve Aar og Dags Arbeiden, og den søvnløseste Opmærksomhed hver Time paa Dagen, og en uafbrudt daglig Scala eller Finger-Øvelse i det Dialektiske, og en aldrig slumrende Frygt og Bæven: Methoden maa blive indirekte. Der er i Meddelelsen af Christendom, naar Situationen er: Christenheden, ikke et ligefremt Forhold, der er først en Indbildning at hæve; hele den gamle Vaabenlære, alt det Apologetiske og Ålt hvad dertil hører, tjener snarere, reent ud sagt, til at forraade Christendommens Sag. Taktiken er i ethvert Øieblik og paa ethvert Punkt at indrette paa, at man har med en Indbildning, et Sandsebedrag at kæmpe.

Naar da i Christenheden en religieus Forfatter, hvis totale Tanke er den Opgave at blive Christen, vil gjøre det muligt at gjore Menneskene opmærksomme, (thi om det lykkes, er jo noget Andet), saa maa han begynde som æsthetisk Forfatter, og til et vist Punkt vedligeholde denne Mulighed; men der maa komme en Grændse, thi det gjøres jo for at gjøre opmærksom. Og Eet maa Hertil vilde jeg svare: man lade sig ikke bedrage af det Ord >Bedrag. Man kan bedrage et Menneske for det Sande, og man kan, for at erindre om gamle Socrates, bedrage et Menneske ind i det Sande. Ja. egentligen kan man kun ene paa denne Maade bringe et Menneske, der er i en Indbildning, ind i det Sande, ved at bedrage ham. Den, som er af anden Mening, forraader derved, at han ikke just er synderlig Dialektiker, hvilket dog netop gjøres fornødent for at operere saaledes. Der er nemlig en stor, det er, den dialektiske eller det Dialektiskes, Forskjel mellem disse to Forhold: En, der er uvidende og skal bibringes en Viden, saa han altsaa er som det tomme Kar, der skal fyldes, eller som det rene Blad, der skal skrives paa - og Een, der er i en Indbildning, hvilken først skal tages bort; saalcdes er der ogsaa Forskjel mellem at skrive paa et reent Stykke Papir - og ved Hjælp af ædsende Midler at bringe en Skrift frem, som skjuler sig under en anden Skrift. Antaget nu, at En er i en Indbildning, og altsaa rigtigt forstaaet Meddelelsens Første er at tage Indbildningen bort, - naar jeg da ikke begynder med at bedrage, saa begynder jeg allsaa med ligefrem Meddelelse. Men ligefrem Meddelelse forudsætter, at Modtageren betræffende er Alt i sin Orden til at kunne modtage; men her er dette just ikke Tilfældet, her er jo en Indbildning til Hinder. Det vil sige, her maa først et ædsende Middel bruges; men dette Ædsende er det Negative, men det Negative i Forhold til at meddele er ganske nøiagtigt det at bedrage.

Hvad vil saa det sige at >bedrage ? Det vil sige, at man ikke begynder ligefrem med det man vil meddele, men begynder med at tage den Andens Indbildning for god Vare. Man begynder altsaa (for at blive ved hvad der væsentlig er dette Skrifts Gjenstand) ikke saaledes: Jeg er Christen, Du er ikke en Christen; men saaledes: Du er en Christen, jeg er ingen Christen. Eller man begynder ikke saaledes: Det er Christendom, jeg forkynder, og Du lever i blot æsthetiske Bestemmelser, nei, man begynder saaledes: lad os tale om det Æsthetiske; Bedraget ligger i, at man taler saaledes, just for at komme til det Religieuse. Men efter Antagelsen er jo ogsaa den Anden i den Indbildning, at det Æsthetiske er det Christelige, thi han mener, han er Christen, og dog lever han i æsthetiske Bestemmelser.

Om nok saa mange Præster ville finde det uforsvarligt, om lige saa mange ikke kunne faae det i deres Hoved — skjøndt de ellers allesammen, efter deres eget Udsagn, have for Skik at bruge den socratiske Methode: jeg holder mig i denne Henseende roligt til Socrates. Sandt han var ingen Christen, jeg veed det, medens jeg rigtignok ogsaa holder mig overbevlist om, at han er blevet det. Men han var Dialektiker, han forstod Alt i Reflexion. Og dette Spørgsmaal her er et reent dialektisk, det er Spørgmaalet om Reflexionens Brug i Christenheden. Det er qualitativt ganske andre Størrelser, der regnes med, men formelt kan jeg godt kalde Socrates min Lærer – medens jeg kun har troet og troer paa Een, den Herre Jesus Christus.

# **B**.

# ›Afsluttende Efterskrift«

danner, for atter at gjentage, Vendepunktet i den hele Forfatter-Virksomhed. Den stiller >Problemet«: det at blive Christen. Efter først at have taget hele den pseudonyme æsthetiske Produktivitet til Indtægt som Beskrivelse af een Vei, ad hvilken man maa til det at blive Christen: tilbage fra det Æsthetiske til det at blive Christen, beskriver den selv den anden Vei; tilbage fra Systemet, det Spekulative o. s. v. til det at blive Christen.

# Slutning.

543

Og hvad vil saa alt Dette sige, naar Læseren nu samler de i forskjellige §§ udførte Momenter? Det vil sige: det er en Forfatter-Virksomhed, hvis totale Tanke er den Opgave at blive Christen. Men en Forfatter-Virksomhed, som fra først af har forstaaet, dialektisk consequent forfulgt, hvad deri ligger, at Situationen er Christenheden, hvilket er en Reflexionens Bestemmelse, og derfor sat alle de christelige Forhold ind i Reflexion. I Christenheden at blive Christen er enten at vorde hvad man er (Reflexionens Inderlighed, eller Inderliggjørelsens Reflexion), eller det er først at rives ud af en Indbildning, hvilket igjen er en Reflexionens Bestemmelse. Der er her ingen Vaklen, ingen Tvetydighed af den Art som ellers er den almindelige, at man ikke veed og ikke kan blive klog paa, om Situationen er i Hedenskabet, om Præsten er i den Forstand en Missionair, eller hvor man er; man savner ikke her, hvad ellers mangler, en afgjørende categorisk Bestemmelse og et afgjørende Udtryk for Situationen: at forkynde Christendom i Christenheden. Alt er sat i Reflexion. Meddelelsen er i Reflexion: derfor indirekte Meddelelse. Meddeleren er bestemmet i Reflexion, derfor negativt, ikke En, der siger sig selv i overordentlig Grad at være Christen eller vel endog beraaber sig paa Aabenbaringer (hvilket Alt svarer til Umiddelbarhed og ligefrem Meddelelse), men omvendt En, der endog siger sig selv ikke at være Christen, det er, Meddeleren er bag ved, negativt hjælpende - thi om det lykkes ham at hjælpe Nogen, er jo noget Andet. Problemet selv Reflexionens: det, naar man saadan er Christen, at blive Christen.

#### Capitel II.

# Min personlige Existerens Forskjellighed tilsvarende til Produktivitetens Væsens-Forskjellighed.

Man har i disse Tider og da allerede i mange Tider aldeles tabt Forestillingen om, at det at være Forfatter er og bør være

bernaber sig paa Aabenbaringer] der sigtes vistnok til Mag. Adler; se Efterl. Pap. 1845-46, S. 451 ff.

en Gjerning og derfor en personlig Existeren. At overhovedet Pressen, som repræsenterende den abstrakte, upersonlige Meddelelse, især da Dags-Pressen, reent formelt, uden Hensyn til om det er sandt eller usandt hvad den siger, bidrager enormt til at demoralisere, fordi alt det Upersonlige, der igjen er mere eller mindre det Ansvar- og Angerløse, er demoraliserende: at Anonymiteten, det høieste Udtryk for Abstraktionen, Upersonligheden, Angerløsheden, Ansvarløsheden, er en Grund-Kilde til den moderne Demoralisation; fra den anden Side, at Anonymiteten vilde allersimplest modarbeides, at der vilde tilveiebringes et saare gavnligt Correctiv mod Presse-Meddelelsens Abstrakthed, naar man engang igjen vendte tilbage til Oldtiden og lærte, hvad det er at være et enkelt Menneske, hverken mere eller mindre, hvilket en Forfatter dog vel ogsaa er, hverken mere eller mindre: dette er indlysende. Men hvad er i vore Tider, hvor det er blevet Viisdom, det som er det Ondes Hemmelighed, at man ikke skal spørge om Meddeleren men kun om Meddelelsen, blot om hvad, om det Objektive - hvad er i vore Tider en Forfatter? Det er, ofte selv naar han er navngiven, et x, et upersonligt Noget, der ved Hjælp af Tryk henvender sig abstrakt til Tusinder og Tusinder, men selv er useet, ukjendt.



denne Taktik. Lige omvendt, det gjaldt efter den størst mulige Maalestok at bedrage omvendt, at benytte ethvert Kjendskab til Menneskene og deres Svagheder og deres Dumheder, ikke for at profitere deraf, men for at tilintetgjøre mig selv, svække Indtrykket af mig selv. Hemmeligheden i Bedraget, der føier Verden, som vil bedrages, ligger deels i at gjøre Coterie og alt hvad dertil hører, at slutte sig til eet eller andet af hine Selskaber for den gjensidige Beundring, hvis Medlemmer for verdslig Vindings Skyld staae hinanden bi med Mund og Pen, deels i at skjule sig for Menneskenes Mængde, aldrig at blive seet, for saaledes at virke phantastisk. Altsaa maatte lige det Omvendte gjøres: jeg maatte existere og værge om en Existents i absolut Isolation, men tillige sørge for at være til at see paa enhver Tid af Dagen, levende saa at sige paa Gaden, i Selskab med Creti og Pleti og i de allertilfældigste Situationer. Dette er i at bedrage Sandhedens Vei, den evigt sikkre Vei til verdsligt at svække Indtrykket af sig selv, derhos rigtignok ogsaa den af ganske andre Mænd end jeg er indslagne Selvfornegtelsens Vei til at gjøre Menneskene opmærksomme; hine Anseete, Bedragernes, der ville at Meddelelsen skal tjene dem, ikke de Meddelelsen, see blot paa at skaffe sig selv Anseelse; de Foragtede, »Sandheds-Vidnerne«, der bedrage omvendt, have altid havt for Skik verdsligt at priisgive sig selv, skjøndt arbeidende Dag og Nat, at være Ingenting, og da blandt Andet heller ikke understøttede ved det Sandsebedrag, at den Gjerning, de udføre, er deres Embede eller Levebrød.

Altsaa, dette maatte gjøres, det blev ogsaa gjort, ikke i Nye og i Næ, men hver evige Dag. Jeg er overbeviist om, at en Siettedeel af Enten - Eller, lidt Coterie, og saa en Forfatter man aldrig fik at see: det var især paa Længden blevet noget ganske anderledes Overordentligt. Nu derimod havde jeg betrygget mig at kunne arbeide saa anstrenget som jeg lystede, og som Aanden tilskyndede mig, uden at frygte for at faae for megen Anseelse; thi jeg arbeidede i en vis Forstand lige saa anstrenget i en anden Retning — mig selv imod. Kun en Forfatter vil egentligen kunne forstaae, hvad det er for en Opgave: at arbeide qua Forfatter, det er, med Aanden og Pennen, og saa saa godt som at være til Tjeneste for Enhver. Det er (om det end tillige berigede mig overordentlig med lagttagelse) en Maalestok for Critik, som vilde bringe de Fleste til Fortvivlelse; thi det er absolut at tage ethvert end det mindste Sandsebedrag bort, og give det rene Idee-Forhold og sandeligen det er ikke Sandheden, der behersker Verden, men Sandsebedragene. Om en Præstation var saa eminent, som den 35 XIII.

endnu aldrig er seet - naar blot Forfatteren lever saaledes: saa skal han i ganske føie Tid have sikkret sig mod verdslig Anseelse, og mod Mængdens bestialske Smiger. Thi Mængden har ingen Idealitet og derfor ingen Kraft til at fastholde en Forestilling trods en Tilsyneladelse, Mængden gaaer altid i Tilsyneladelsens Snare. Det idelig og idelig at blive seet og at være seet og i det tilfældigste Selskab, det er nok til at Mængden taber Forestillingen og snart bliver leed og kjed af En. Og til at opnaae det idelig at være seet, behøves endda ikke saa megen Tid, naar man blot snildt (o: menneskelig talt afsindigt) benytter Tiden rigtigt, det er til at gaae frem og tilbage paa eet og samme men det meest besøgte Sted i Byen. Enhver, der verdsligt sparer paa sin Anseelse. selv om det var hans Vei at gaae samme Vei tilbage, som han er gaaet ud, han gjør det ikke - blot for ikke at være seet to Gange i saa kort Tid: saa kunde man jo troe, at han bestilte Ingenting. hvilket Ingen falder paa, om han sad hjemme i sin Stue og dovnede 2/8 af Dagen. Og derimod en, gudelig forstaaet, ret anvendt Time, en Time levet for Evigheden, tilbragt med at gaae frem og tilbage i Folke-Mængden: det er allerede ikke lidt. Og sandeligen det er Gud velbehageligt, at Sandheden tjenes paa denne Maade, hans Aand vidnede kraftigt med min Aand, at det fuldkomment havde hans allerhøieste Samtykke; alle Sandheds-Vidnerne tilnikke En deres Bifald, at det er Sandheden, Ideen, man vil tjene, ikke Sandheden man vil forraade og profitere af Sandsebedragene. Det tilfredsstillede mig reent christeligt, om Mandagen dog at vove at udføre en lille Smule af det, man om Søndagen, naar Præsten præker og selv græder derved, græder over - og om Mandagen anske rigtigt leer af det tilfredsstillede mig reent christeligt at



Løgnens Tjeneste, dersom den skulde føre til Noget, kun kan føre til at gjøre de Fornemmere, som Nødværge, stolte i Fjernhed fra den simple Mand, den simple Mand fræk i Nærgaaenhed.

547

At udføre denne Skildring af min personlige Existeren nærmere, kan her ikke skee, men jeg er overbeviist om, at sjelden nogen Forfatter har brugt saa megen List, Intrigue, Snildhed for at vinde Ære og Anseelse i Verden, for at bedrage den, som jeg omvendt - for i Sandhedens Forstand at bedrage den. Efter hvilken Maalestok det blev gjennemført, vil jeg forsøge at give en Forestilling om blot ved eet eneste Træk, i hvilket jeg har Correcteuren af Enten - Eller, min Ven Giødwad til Medvider. Da jeg læste Correctur af Enten - Eller, havde jeg saa travit, at det var mig en Umulighed at anvende den sædvanlige Tid til at drive frem og tilbage paa Gaden. Jeg blev først færdig sildigere om Aftenen – og ilede da om Aftenen i Theatret, hvor jeg bogstavelig kun var 5 à 10 Minuter. Og hvorfor gjorde jeg det? Fordi jeg frygtede, at den store Bog skulde skaffe mig for megen Anseelse<sup>•</sup>). Og hvorfor gjorde jeg det? Fordi jeg kjendte Menneskene, især i Kjøbenhavn; det var nok hver Aften at være seet i 5 Minuter af nogle hundrede Mennesker, for at der vedligeholdt sig den Opinion: han bestiller da ikke det Mindste, han er en reen Dagdriver.

Saaledes existerede jeg understøttende den æsthetiske Produktivitet (derhos brydende med alle Coterier) og, totalt, med det polemiske Bestik: at betragte enhver Lovtale som et Angreb, ethvert Angreb derimod som Noget, der intet Hensyn toges til. Saaledes existerede jeg offentligen; Besøg gjorde jeg saa godt som aldrig, og hjemme blev der absolut holdt over Eet, ubetinget ikke at modtage Nogen uden Fattige, der begjerede Understøttelse; thi til Besøg hjemme var ingen Tid, og ved Besøg hjemme kunde Nogen let have faaet en Anelse om, hvad han ikke skulde have Anelse om. Saaledes existerede jeg. Dersom Kjøbenhavn nogensinde har

\*) Af samme Grund indrykkede jeg ogsaa i det Øieblik, da Enten – Eller var heel færdig til Reenskrivning, en lille Artikel i Fædrelandet aabenbar Skriftemaal. med mit Navn under, hvori jeg aldeles umotiveret fralagde mig Forfatterskabet af de mange interessante Avis-Artikler i forskjellige Blade, tilstod og bekjendte min Uvirksomhed, og bad om Eet: at man for Fremtiden aldrig vilde ansee mig for Forfatter af Noget, mit Navn ikke stod paa.

Giødwad] J. F. Giødwad (1811-1891), mangeaarig Redaktør af »Fædrelandet. Jvfr. Efterl. Pap. 1833-43 S. 368-69. en lille Artikel i Fædrelandet] se ovenfor S. 397.

været af een Mening om Nogen, tør jeg sige, den har været af een Mening om mig: jeg var en Dagdriver, en Lediggænger, en Flanenr. en letsindig Fugl, et godt maaskee endog et brillant Hoved, vittig o. s. v. — men >Alvor < manglede jeg da ubetinget. Jeg repræsenterede Verdslighedens Ironie, Livs-Nydelse, den meest rafinerede Livs-Nydelse — men >Alvor og Positivitet < var der da ikke Spor af, derimod var jeg uhyre interessant og piquant.

Idet jeg tænker tilbage paa denne Existents-Form, kunde jeg virkelig beslutte mig til at gjøre de Fornemme og Anseete i Samfundet en Slags Afbigt. Thi sandt nok, jeg vidste i Sandhed heel vel, hvad jeg gjorde, men fra deres Synspunkt havde de dog havt Ret i at dadle mig, fordi jeg ved saaledes at svække mig selv, bidrog til overhovedet at svække Magt og Anseelse, hvor conservativ jeg end ellers altid har været i denne Henseende, og med hvor meter Ærbødighed, Ærefrygt, Beundring jeg har havt en Glæde af at give den Udmærkede og Anseete, ham hvad hans er; men min conservative Charakteer havde ikke den Consequents, at jeg seiv paa nogen Maade gik ind i det Samme. Og just fordi de Anseete i Samfundet paa saa mange Maader have viist mig ikke blot Deeltagelse men endog Forkjerlighed, paa saa mange Maader have søgt, hvad fra deres Side jo vistnok var oprigtigt og velmeent, at drage mig til sig: netop derfor føler jeg en Trang til at gjøre den en Afbigt, om jeg end naturligviis ikke kan fortryde hvad jeg har gjort, thi jeg tjente min Idee. Dog have de Anseete altid viist sig consequente i Sammenligning med den simplere Classe, der end ikke fra dens eget Synspunkt har havt Ret mod mig, da den jo, ifølge det Foregaaende, altsaa har angrebet mig - fordi jeg ikke var fornem, hvilket er meget besynderligt og latterligt af den





Anseelse, som nu engang kun kan erhverves ved en ganske anden Art Levemaade, dog i Smug, og derfor desto mere elsket, var Publikums Yndling, velanskrevet hos Enhver som uhyre interessant og piquant, medens han rigtignok følte sig bedre og alvorligere og retskafnere og positivere end jeg. Denne Tilfredsstillelse, der var min Hemmelighed, en Tilfredsstillelse, i hvilken jeg stundom var som oven ud, kunde forøvrigt være blevet mig selv en farlig Fristelse. Thi at Verden, Publikum og Deslige skulde ved dens og dets Smiger, Beundring o. s. v. friste mig, nei der var jeg sikker. Skulde jeg være kuldseilet, maatte det have været paa denne Reflexion i anden Potens: en næsten besat Ovenudhed ved Tanken om, hvorledes Bedraget lykkedes, hvad der saa ubeskriveligt tilfredsstillede den indre Harme, der har været i mig fra Barndom af, fordi jeg længe før jeg nogensinde selv havde seet det, havde lært, at Løgn og Usselhed og Uretfærdighed beherskede Verden; hvad der ofte bragte mig til at tænke paa hine Ord i Enten -Eller: >dersom I vidste, hvad det er I lee af4, dersom I vidste, med hvem det er I have at gjøre, hvo denne Flaneur er!

#### В.

#### Den personlige Existeren i Forhold til den religieuse Produktivitet.

I December Maaned 1845 var jeg heel færdig med Manuscriptet til >afsluttende Efterskrift« og havde, som jeg altid pleier, heelt og holdent indleveret det til Luno, hvad altsaa den Mistroiske ikke behøver at troe paa mit Ord, da det kan bevises af Lunos Journal. Dette Skrift danner Vendepunktet i den hele Forfatter-Virksomhed, idet det stiller »Problemet«: at blive Christen; fra det af gjøres Overgangen til sidste Afsnit, Rækken af blot religieuse Skrifter.

At min personlige Existeren i Forhold hertil maatte omdannes, eller, at jeg maatte stræbe at bibringe de Medlevende et andet Indtryk af min personlige Existeren, indsaae jeg strax. Jeg havde ogsaa selv Øie paa, hvad der maatte gjøres, da paa en høist beleilig Maade en lille Omstændighed, hvori jeg saae et Vink af Styrelsen, kom mig til Hjælp til at handle afgjørende i den Retning.

Enten — Eller] II. Bd. S. 184 (\*dersom I vidste hvad I lee af!\*). December Maaned osv.] se Om min Forfatter-Virksomhed (ovf. S. 498).



Dog dette kan jeg ikke udføre, førend jeg med faae Træk har stræbt at tilbagekalde i Læserens Erindring Tilstanden i Kjøbenhavn den Gang, en Skildring der maaskee ogsaa nu vil tage sig bedre ud ved Modsætningen til nærværende Krigs-Tilstand. Der var nemlig lidt efter lidt indtraadt det ikke umærkelige Phænomen. at hele Befolkningen i Kjøbenhavn, især i samme Grad som den var mere uvidende og udannet, var blevet ironisk og vittig det var Ironie og Ironie først og sidst. Dersom Sagen ikke var saa alvorlig, dersom jeg reent æsthetisk turde betragte den, vil jeg ikke negte, at det er det Latterligste, jeg har seet, og at jeg virkelig troer, man skal reise langt og endda være meget heldig for at stode paa noget saa Grundcomisk. En heel Befolkning i en By. først og fremmest da alt det Løse og Ledige paa Gader og Stræder lige ned til Skole-Ungdommen og Skomagerdrengene, alle den i vore Tider eneste begunstigede og privilegerede Classes mange Legioner, de som ere Ingenting, de blive - en masse; en heel Befolkning i en By, Laug, Corporationer, Næringsdrivende, Standspersoner, de blive omtrent paa samme Maade som en Spidsborger pleier at tage i Dyrehaugen, de blive - med Familie: disse Tu-





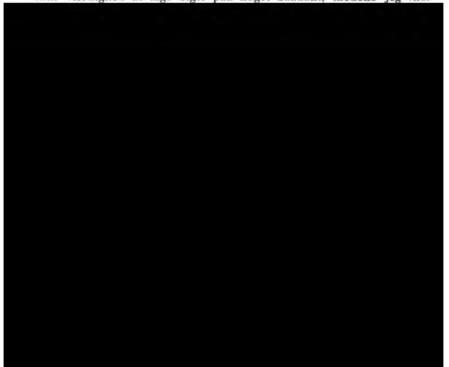
Talent, ved at gaae over i disse Tusinder og Tusinder blev denne Ironie naturligviis væsentlig ikke Andet end Pøbelagtighed, der desto værre altid er populair. Det var en Demoralisation, som kun altfor forfærdeligt erindrede om den Straf, med hvilken en af de gamle Propheter i Herrens Navn truer Jøderne som den frygteligste: Drenge skulle dømme Eder; det var en Demoralisation, som i Forhold til det lille Lands Proportioner, formelig truede med en fuldkommen sædelig Opløsning. For at gjøre sig en Forestilling om Faren, maa man see den nærved, hvorledes selv godmodige og brave Mennesker, saasnart de blive »Mængde«, vorde som ganske andre Væsener. Man maa see den nærved den Charakteerløshed, hvormed ellers selv retskafne Mennesker sige: det er en Skam, det er oprørende at gjøre eller yttre noget Saadant - og saa selv bidrage deres lille Deel til at indhylle Stad og Land som i et Sneefog af Piat og Bysnak; den Hjertets Haardhed, hvormed ellers kierlige Mennesker handle i Egenskab af Publikum, fordi deres Deeltagen eller Ikke-Deeltagen synes dem en Ubetydelighed — en Ubetvdelighed, der ved de Manges Bidrag bliver det Uhvre. Man maa see, hvorledes intet Angreb er saa frygtet som Latterens, hvorledes selv det Menneske, der modigt gik i Livsfare for en ham Uvedkommende, ikke vilde være langt fra at forraade Fader og Moder, dersom Faren var Latteren, fordi dette Angreb meest isolerer den Angrebne og paa intet Punkt understøtter med Pathos, medens Letfærdighed og Nysgjerrighed og Sandselighed griner, og den nervesvage Feighed, som selv skjælver for et saadant Angreb, ieetvæk raaber: det er Ingenting, og Feigheden, som usselt ved Bestikkelse eller gode Miner til Vedkommende løskjøber sig fra et Angreb, siger: det er Ingenting, og Deeltagelsen siger: det er Ingenting. Forfærdeligt, naar i et lille Land Piat og Grinen truer med at blive den voffentlige Mening«. Danmark var ifærd med at gaae op i Kjøbenhavn, og Kjøbenhavn lige paa Nippet til at blive en Kjøbstad. At gjøre det, især ved Hjælp af Pressen, er let nok; og naar det saa er gjort, behøves der maaskee en Generation for at forvinde det.

Dog nok herom. Det der var mig af Vigtighed var at forandre min personlige Existeren i Forhold til, at jeg gjorde Overgangen til at stille de religieuse Problemer. Jeg maatte have en til den Art Forfatter-Virksomhed svarende, understøttende Existentsform. Det var som sagt i December Maaned, og det var ønskeligt

en af de gamle Propheter Jes. 3, 4: og jeg vil give dem Børn til Fyrster (kan ogsan oversættes: jeg vil give dem Drenge til Dommere).

at have Alt i Orden til den Tid, afsluttende Efterskrift skulde komme. Saa blev Skridtet ogsaa gjort, endnu i December Maaned. Med det Kjendskab jeg havde til saadanne Forhold, saae jeg let, at to Ord til hint Ironiens Organ, der i een Forstand, o: dersom jeg ikke havde været Den jeg var, ikke usnildt hidtil havde venereret og udødeliggjort mig, vilde være nok for absolut dialektisk at vende hele mit Existents-Forhold om, for at faae hele hint uoverskuelige Publikum af Ironikere til at tage Sigte paa mig. saa jeg blev Gjenstanden for Alles Ironie, ak jeg Ironiens Magister.

Ordren blev da givet; for at det ikke skulde blive taget til Indtægt som en ny opfunden yderst piquant Form af Ironie. blev der sat en meget betydelig Dosis af det Ethiske til, idet jeg forlangte at blive udskjeldt af den væmmelige Ironies væmmelige Organ. Hiint talløse Uhyre af Ironikere har naturligviis anseet mig for gal; de Enkelte, som saae dybere i Sagen, have vel ikke uden en vis Gysen seet mig gjøre dette Spring, eller de have 'fordi de kun tænke paa hvad der verdsligt forstaaes ved Værdighed, og ikke betænke hvad der gudeligt forstaaes derved) fundet det under min Værdighed at tage Sigte paa noget Saadant, medens jeg vilde





historisk Paastand paa som min lovlige Eiendom, hvis perspektiviske Værd mit Øie let opdager.

Jeg havde nu udregnet, at dialektisk vilde Forholdet blive rigtigt, for igien at faae indirekte Meddelelse. Medens jeg beskæftigede mig ene og alene med religieus Frembringelse, turde jeg som negativt Understøttende regne paa disse Pøbelagtighedens daglige Overgydelser, at de vilde svale tilstrækkeligt, saa den religieuse Meddelelse ikke blev altfor ligefrem eller altfor ligefrem skaffede mig Tilhængere. Læseren kunde ikke ligefrem forholde sig il mig; thi istedetfor det Æsthetiskes Incognito havde jeg nu faaet sat Latterens og Grinets Fare, der afskrækker de Fleste. Og selv dem, hvem dette ikke vilde afskrække, dem forstyrrede saa det Næste, den Tanke, at jeg selv frivilligt havde udsat mig for alt Dette, styrtet mig i det, en Art Afsindighed, aah ja, saaledes have vistnok ogsaa de Samtidige dømt om hiin Romer, der gjorde sit udødelige Spring for at frelse Fødelandet; en Art Afsindighed, aah ja, og endnu engang aah ja, thi det var dialektisk nøiagtigt christelig Selvfornegtelse - og jeg, den stakkels Ironiens Magister, blev den bedrøvelige Gjenstand for et høistæret dannet Publikums Latter.

Costúmet var rigtigt. Enhver religieus Forfatter er eo ipso polemisk; thi saa god er Verden ikke, at det Religieuse kan antages at have seiret eller at være i Majoriteten. En triumpherende religieus Forfatter, som er i Welten, er eo ipso ikke religieus Forfatter. Den væsentlig religieuse Forfatter er altid polemisk, og derhos lidende under eller lidende den Modstand, som svarer til hvad der i hans Tid maa ansees for at være det specifike Onde. Er det Konger og Keisere, Paver og Biskopper – og Magten, der er det Onde, saa maa han ogsaa være kjendelig paa, at han er Gjenstand for disses Angreb. Er det Mængden – og Piat, Publi**k**um — og den bestialske Grinen, der er det Onde, saa maa han ogsaa være kjendelig paa, at han er Gjenstand for den Art Angreb og Forfølgelse. Og har den væsentlige religieuse Forfatter som den Donkraft, han bruger, kun een, den miraculeuse Syllogisme: naar man spørger ham, hvoraf han beviser, han har Ret, og at det er Sandhed han siger, da svarer han: det beviser jeg deraf, at jeg bliver forfulgt; det er det Sande, det beviser jeg deraf, at

hiin Romer] M. Curtius. I Aaret 362 f. Chr. opstod efter Sagnet et Svælg Pa Torvet i Rom; det varslede Byens Undergang og vilde ikke lukkes, med Paindre det, hvorved Rom var mægligst, ofredes i det. M. Curtius, en romersk Yngling, sprang derpaa i Svælget. eo ipso/ netop derved (at han er religiøs Forfatter).

jeg bliver udleet. Det er, han beviser ikke Sandheden eller sin Sags Retfærdighed af den Ære, Anseelse o. s. v., han nyder, lige omvendt; thi det væsentlig Religieuse er altid polemisk. Enbrer religieus Forfatter, eller Taler eller Lærer, som unddrager sig, som ikke er der, hvor Faren er, og hvor det Onde har sit Tilhold, han er en Bedrager, og det vil ogsaa vise sig. Det gjælder nemlig for Enhver, at han, naar han er kommen til Dødens Porte, og disse i Døden aabnes for ham, at han da maa aflægge al Pragt og Herlighed og Rigdom og verdslig Anseelse, og Stjerner og Ærens Tegn - det være ham nu tildeelt af Konger og Keisere, eller af Mæng den og Publikum - aflægge det som det aldeles Uvedkommende og Overflødige. Kun med Enhver, der i levende Live har været reli gieus Forfatter, Lærer, Taler o. s. v., og været det paa eget An og Tilsvar, gjøres der en Undtagelse. Befindes han at være i Be siddelse af noget Saadant, da faaer han ikke Lov til at lægge de fra sig, nei det pakkes sammen i en Bylt og gives ham med, ha tvinges til at beholde det, eller til at bære Bylten, som man tvinge Tyven til selv at bære Kosterne. Og med denne Bylt maa ha saa træde ind der, hvor han skal dømmes. Han var jo religieu Lærer, saa bliver han at dømme af de sande religieuse Lærer

άτοποτατος den Særeste : jeg bytter ikke det i sin Tid at have bragt den afgjørende frem, det bytter jeg ikke for et Kongerige. Er Mængden det Onde, er Chaos det, der truer: saa er der kun Frelse i Eet, at blive den Enkelte, den frelsende Tanke: hiin Enkelte. En Triumph har jeg oplevet, een eneste, men den mætter mig saa absolut, at jeg som Tænker ubetinget intet mere forlanger i Verden. De sidste Maaneders altomvæltende verdenshistoriske Begivenheder bragte nyfødte, eventyrlige, selvfølgeligt forvirrede Tankers forvirrede Ordførere til Verden, og derimod Alt, hvad der hidtil paa forskjellig Maade havde ført Ordet, enten til Taushed eller i den Forlegenhed, at maatte i største Hast anskaffe sig en splinterny Habit, ethvert System sprængtes; som var der en Generalions Afstand, med en saadan Lidenskab sprængtes i Løbet af et Par Maaneder det Forbigangne fra det Nærværende. Under denne Katastrophe sad jeg og læste Correctur af en Bog, der altsaa var skrevet før. Der blev ikke sat eet Ord til eller taget eet Ord fra, det var den Anskuelse, som jeg »den sære Tænker«, havde foredraget allerede i flere Aar: vil man læse den, man vil faae det Indtryk, at den Bog er skrevet efter Katastrophen. En saadan verdenshistorisk Katastrophe, der rangerer saaledes op, at end ikke Oldtidens Opløsning var saa storartet, er for Enhver, der var Forfatter, det absolute tentamen rigorosum. Jeg oplevede den Triumph, ikke at behøve at modificere eller forandre en Tøddel, ja, at mit Foregaaende, hvis det nu læstes, vilde blive langt, langt bedre forstaaet, end da det blev skrevet.

Og saa blot Eet endnu. Naar engang min Elsker kommer, • vil han let see, at den Gang jeg var anseet for at være den Ironiske, laae Ironien dog ingenlunde der, hvor et høistæret dannet Publikum meente, den laae – og det forstaaer sig, saa taabelig kan da min Elsker umulig være, at han antager, at et Publikum kan forstaae sig paa Ironi, hvilket er lige saa umuligt som *en masse* at være den Enkelte. Han vil see, at Ironien just laae i, at i denne æsthetiske Forfatter, og under denne Verdslighedens Erscheinung skjulte den religieuse Forfatter sig, en religieus Forfatter, der just i den Tid til sin Opbyggelse maaskee forbrugte

dtoπotatoς] o: dtoπótatoς. Saaledes kaldes Sokrates i Platons Phædrus p. 230 c. læste Correctur af en Bog] «Christelige Taler«, der indleveredes til Trykning 6. Marts 1848 og udkom 26. April. Se efterl. Pap. 1848 S. 41 og 57. tentamen rigorosum/ «streng Prøv«. Saaledes kaldes i Tyskland Theologernes praktiske Prøve, der afholdes for en Examenskommission af Geistlige, og hvorved der sees strengere paa Kandidatens Rettroenhed end ved Universitetets theoretiske Prøve.

lige saa megen Religieusitet som ellers en heel Husholdning. Fremdeles vil min Elsker see, at i Forhold til det Næste Ironien er der igjen, og just i Det, som det høistærede dannede Publikum ansaae for Afsindighed. I en ironisk Samtid (hiint store Indbegreh af Daarer) er der for den væsentlige Ironiker intet Andet at gjøre end at convertere hele Forholdet, og selv blive Gjenstand for Alles Ironie. Min Elsker vil see, hvorledes det slog til, paa Punkt og Prikke, hvorledes mit Existents-Forhold vendte sig om, aldeles nøiagtigt svarende til Forandringen i Produktiviteten. Havde jeg ikke havt Øie derfor, eller Mod dertil, forandret Produktiviteten, men ikke mit Existents-Forhold, saa var Forholdet blevet udialektisk og confust.

Capitel III.

Styrelsens Part i mit Forfatterskab.

Thi at jeg har behøvet og hvorledes jeg stadigen, Dag fra Dag, Aar efter Aar har behøvet Guds Bistand — for at besinde mig derpaa, for punktligt at kunne angive det, behøver jeg ikke Hukommelsen eller Erindringen til Hjælp, eller Journaler og Dagbøger, eller at conferere disse med hinanden: jeg gjennemlever det atter saa levende, saa nærværende i dette Øieblik. Hvad har dog ikke denne Pen formaaet at fremstille, naar det gjaldt om Dristig-

taget Forfatterskabet som Sit, han havde saa formodentlig skaffet sig nogle Fortrolige og Venner, gjort Andre forud bekjendt med hvad han vilde, raadført sig med dem, kaldt dem til Hjælp; og disse, der kunne sammenlignes med Faddere, havde saa igjen tilkaldt Andre, og Forfatterskabet var blevet virket ind i Øieblikket, virksomt i Øieblikket - istedetfor at være en Overflødighed, hvad da i endelig Forstand fremfor Alt og fremfor Alle Gud selv er. – Læseren vil nu maaskee blive opmærksom paa, hvorfor jeg med saa megen Anstrengelse og Opoffrelse Dag ud og Dag ind har arbeidet for at forhindre, at det Usande skulde komme frem, det Usande, som dog, ligesom det altid skaffer det, ogsaa vilde have skaffet mig Penge, Ære, Anseelse, Bifald o. s. v., det Usande, at hvad jeg havde at foredrage var »Tidens Fordring, at det henstilledes til et høistæret Publikums skaansomme Bedømmelse, item at det skyldte samme høistærede Publikum, Samtidens Bifald og Understøttelse og Acclamation, at det havde Fremgang. Lige omvendt maatte jeg, frygtende og elskende Gud, søvnløst vogte paa, at det Sande blev udtrykt, at det var ene og alene Guds Bistand, og at jeg Intet skylder hverken Publikum eller Samtid uden hvad Uret den har gjort mig, det Sande, Opvækkelsens Epigram, at det i en Tid, hvor Alt var General-Forsamling og Selskab og Comiteers Op-, Ned- og Hensættelse, medens der dog Intet skete. at i den Tid et eenligt, svageligt Menneske forundtes Evne og Kraft til at arbeide efter en Maalestok, som maatte lade formode, at det var mere end een Comitees Arbeiden; kort, det var religieust min Pligt, at min Existeren og min Forfatter-Existeren udtrykte det Sande, hvad jeg hver Dag havde fornummet og forvisset mig om, at der er en Gud til. - Læseren vil nu maaskee blive opmærksom paa, hvorfor jeg endog har fundet det fornødent i endelig Forstand at modarbeide min Stræben, just for at Ansvaret absolut kunde sigte paa mig. Ganske ene, absolut ene maatte jeg i ethvert Øieblik være, ja jeg maatte fjerne Bistanden, at mit Ansvar ikke skulde blive for let. Blot een Ven og Medarbeider, saa bliver Ansvaret en Brøk, end sige. naar man faaer en heel Samtid til Hjælp. Men mig gjaldt det i Sandhedens Tjeneste netop om, at hvis jeg foer vild, hvis jeg formastede mig, hvis det var usandt, at Styrelsen da absolut maatte ramme mig, og at jeg i Muligheden af denne Examination, som hvert Øieblik svævede over mig, maatte holdes vaagen, lydhør, lydig.

hed, Begeistring, Sværmerie næsten til Grændsen af Vanvid! Og nu da jeg skal tale om mit Forhold til Gud; om hvad der hver Dag er gjentaget i min Bøn, som takker for det Ubeskrivelige han har gjort for mig, saa uendelig meget Mere end jeg nogensinde havde ventet; om hvad der har lært mig at forundres, at forundres over Gud, hans Kjerlighed, og over hvad et Menneskes Afmagt formaaer ved hans Bistand; om hvad der har lært mig baade at længes efter, og ikke at frygte for at skulle finde Evigheden kjedsommelig, da den just er Situationen som jeg behøver den for ikke at bestille Andet end takke: idet jeg nu skal tale derom, da vaagner en Digter-Utaalmodighed i min Sjel. Jeg vilde, mere besluttet end hijn Konge, der raabte »mit Kongerige for en Heste, og salig besluttet som han ikke var det, vilde jeg give Alt, mit Liv med, for at finde, hvad der er Tanken saligere at finde end den Elskende den Elskede, »Udtrykket«, for saa at døe med dette Udtryk paa mine Læber. Og see det tilbydes, Tankerne, saa fortryllende som hine Frugter i Eventyrets Have, saa rige, varme, inderlige, Udtrykkene, saa lindrende for Taknemlighedens Trang i mig. saa svalende over den hede Længsel - det er mig som, hvis jeg havde en bevinget Pen, ja om jeg havde ti, vilde jeg dog ikke være

Udtryk undslap mig, Frembringelsen er en anden, er ikke Digtereller Tænker-Lidenskabens, men Gudfrygtens, og for mig en Gudsdyrkelse.

Men hvad jeg nu i dette Øieblik gjennemlever eller gjennemkvede, det er idelig og idelig erfaret under den hele Forfatter-Virksomhed. Om »Digteren« siges det, at han paakalder Musen for at faae Tankerne. Dette har egentligen aldrig været mit Tilfælde, min Individualitet formener mig endogsaa at forstaae det; men derimod har jeg behøvet Gud hver Dag for at værge mig mod Tankernes Rigdom. Sandeligen, giv et Menneske en saadan Produktivitets-Evne, og saa et saa svageligt Helbred, han skal vel lære at bede. Jeg har hvert Øieblik kunnet gjøre dette Kunststykke, og jeg kan gjøre det endnu: jeg kunde sætte mig ned og blive ved at skrive uafbrudt Dag og Nat og atter een Dag og een Nat, thi der er Rigdom nok. Gjorde jeg det, saa er jeg sprængt. 0, blot den mindste diætetiske Uforsigtighed, saa er jeg i Livsfare. Naar jeg saa lærer Lydighed, gjør Arbeidet som det strenge Pligtarbeide, holder ordentlig paa Pennen, skriver hvert Bogstav omhyggeligt, saa kan jeg. Og saa har jeg mange, mange Gange havt mere Glæde end af Tanken, jeg producerede. af Lydigheds-Forholdet til Gud. – Dette er, hvad let sees, Udtrykket for, at jeg ikke har et umiddelbart Forhold til Gud at beraabe mig paa, ikke kan eller tør sige, at det er ham, der umiddelbart indskyder mig Tankerne, men at mit Forhold til Gud er et Reflexions-Forhold, Inderlighed i Reflexion, som da overhovedet Reflexion er min Individualitets-Bestemmelse, hvorfor jeg ogsaa i at bede har min Styrke i at takke.

Saaledes har jeg under hele Forfatter-Virksomheden uafbrudt behøvet Guds Bistand, for at kunne gjøre det som et simpelt Pligt-Arbeide, hvortil anvistes bestemte Timer hver Dag, udenfor hvilke der ikke turde arbeides; og skete det en enkelt Gang, da maatte jeg dyrt nok bøde derfor. Intet ligner min Adfærd mindre end hiin geniale Stormen paa, og saa en tumultuarisk Bryden af; jeg har i Grunden levet som en Skriver i sit Contoir. Fra første Begyndelse har jeg været som under Beslag, og hvert Øieblik fornummet, at det var ikke mig, der spillede Herren, at der var en Anden, der var Herren, fornummet det med Frygt og Bæven, naar han lod mig mærke sin Almagt og min Intethed, fornummet det ubeskrivelig saligt, naar jeg forholdt mig til ham og Arbeidet i ubetinget Lydighed. Det Dialektiske ligger i, at hvad Overordentligt, der var mig betroet, for en Forsigtigheds Skyld var mig betroet i en saadan Elasticitet, at hvis jeg ikke vilde lystre, saa slog

#### 560

det mig ihjel. Det er som naar Faderen siger til Barnet: Du sk faae Lov at faae det altsammen, det er Dit, men vil Du ikke ly og bruge det som jeg vil, nu vel, jeg skal ikke straffe Dig ved tage det fra Dig, nei tag det — det knuser Dig. Uden Gud er j mig selv for stærk, og paa den maaskee af alle Maader qvalfulde sprængt. Jeg har, efterat jeg er blevet Forfatter, egentlig ald oplevet den Dag, hvor jeg har erfaret, hvad jeg hører Andre kla over, Mangel, eller at Tankerne ikke vilde tilbyde sig; hændte ( mig, vilde jeg vel snarere være i det Tilfælde næsten at blive gk at jeg da endeligen fik en Dag rigtig fri. Men jeg har mange Gan oplevet, og i ethvert Øieblik med Gru været vidende om en frygte Qval, der er som det at hungre i Overflod, det at overvældes Rigdom — hvis jeg ikke øieblikkeligt lærer Lydighed, lader G hjælpe mig, producerer paa samme Maade, saa rolig og stilfær som man gjør et Pligt-Arbeide.

Men ogsaa i en anden Forstand har jeg under hele Forfatt Virksomheden idelig og idelig, Dag efter Dag i Aarenes Løb høvet Guds Bistand; thi han har været min eneste Medvider, kun i Tillid til hans Medviden har jeg turdet vove, hvad jeg l vovet, og kunnet udholde, hvad jeg har udholdt, og fundet Sa

saa jeg troende finder Hvilen i Tillid til Guds Medviden, saa er Saligheden der atter.

561

Og nu i det Stykkevise; det vilde være forgjeves, om jeg forsøgte paa at fortælle, hvorledes jeg der har fornummet Guds Bistand. Mig uforklarligt er det saaledes, hvad der saa ofte er hændt mig, at naar jeg gjorde, hvad der var mig umuligt at sige hvorfor, eller i Forhold til hvilket det ikke faldt mig ind at spørge om hvorfor, naar jeg som ganske enkelt Menneske fulgte min Natur-Bestemmelses Tilskyndelser, at da Dette, som for mig altsaa havde en reen personlig Betydning indtil Grændsen af det Tilfældige, at Dette da viste sig at have en ganske anden, en reen ideel Betvdning, naar det bag efter saaes ind i Forfatter-Virksomheden; at Meget, som jeg har gjort reent personligt, at det, forunderlig nok, just var Det, jeg skulde gjøre qua Forfatter. Uforklarligt har det været mig, hvorledes saa ofte som det syntes ganske tilfældige Smaaomstændigheder i mit Liv, hvilke da rigtignok igjen ved min Phantasie blev noget saare Meget, have bragt mig i en bestemt Tilstand; og jeg forstod mig ikke selv, blev tungsindig - og see, saa udviklede sig heraf en Stemning, og netop den, som jeg i Forhold til det Arbeide, jeg i den Tid beskæftigede mig med, skulde bruge, og just paa det Sted. Thi der har i Produktiviteten ikke været end ikke det mindste Sinkerie; det, der skulde bruges, har altid været ved Haanden, just til det Øieblik, det skulde bruges. Den hele Produktivitet har i een Forstand havt den uafbrudte Jævnhed, som om jeg ikke havde bestilt Andet end hver Dag at afskrive et bestemt Stykke af en trykt Bog.

Dog i en endnu nøiagtigere Betydning maa jeg i dette Regnskab opføre Styrelsens Part i Forfatterskabet. Dersom jeg nemlig vilde gane hen og sige, at jeg fra første Øieblik af havde havt Overskuelse over den hele Forfatter-Virksomheds hele dialektiske Bygning, eller at jeg i ethvert Øieblik Trin for Trin i Reflexion forud havde udtømt Mulighederne saaledes, at Reflexionen bagefter ikke havde lært mig Noget. stundom noget Andet, at det jeg havde gjort vistnok var det Rigtige, men at jeg dog nu først ret selv forstod det: vilde jeg gjøre dette, da var det en Fornegtelse og en Uredelighed mod Gud. Nei, jeg maa med Sandhed sige: jeg kan ikke forstaae det Hele, just fordi jeg indtil den mindste Ubetyde-

- - - -

XIII.

# $\mathbf{562}$

lighed kan forstaae det Hele; men det jeg ikke kan forstaae er, at jeg nu kan forstaae det, og dog ingenlunde tør sige, at jeg i Begyndelsens Øieblik forstod det saa nøiagtigt — og dog er jeg jo Den, som har udført det og med Reflexion gjort ethvert Skridt. I snaksom Tale kunde man let forklare dette ved at sige, hvad man ogsaa har sagt om mig, uden at have nogen Forestilling om min Forfatter-Virksomheds Totalitet, at jeg var et Reflexionens Genie. Men just fordi jeg erkjender Rigtigheden af, at Reflexion udsiges om mig — sandeligen jeg er for meget reflekteret til ikke at see. at denne Sammensætning af Reflexion og Genie forklarer Intet: thi forsaavidt En har Genialitet har han ikke Reflexion, og omvendt. da Reflexion netop er Umiddelbarhedens Negation.

Skulde jeg nu saa categorisk bestemt som muligt udtrykke denne Styrelsens Part i hele Forfatter-Virksomheden, saa veed jeg intet mere betegnende eller mere afgjørende Udtryk end dette: det er Styrelsen, der har opdraget mig, og Opdragelsen er reflekteret i Produktivitetens Proces. Forsaavidt bliver det saa i een Forstand ikke ganske sandt, hvad der i det Foregaaende blev udviklet, at hele den æsthetiske Produktivitet er et Bedrag; thi dette Udtryk indrømmer lidt for meget i Betning af Bevidsthed Imidlertid er



Fra dette Synspunkt mener jeg, at Forfatter-Virksomhedens Betydning for Tiden bedst viser sig. Skulde jeg med eet Ord sige min Dom om Tiden, saa vilde jeg sige: den mangler religieus Opdragelse. Det at blive og at være Christen er blevet en Trivialitet, det Æsthetiske har ligefrem Overhaand; man er, ved at gaae videre end det at være Christen (hvad Enhver sagtens er), kommet tilbage til eller ind i et med Tilsætning af det Christelige raffineret æsthetisk og intellectuelt Hedenskab; Opgaven, som er at sætte for de Fleste i Christenheden, er: fra >Digteren«, eller fra at forholde sig til, at have sit Liv i det, Digteren foredrager, fra Spekulationen, fra det phantastisk (hvilket tillige er umuligt) at have sit Liv i at spekulere (istedetfor at existere), at blive Christen. Den første Bevægelse er den æsthetiske Produktivitets totale Betydning i Forfatter-Virksomhedens Totalitet; den anden Bevægelse er afsluttende Efterskrifts, der idet den drager eller redigerer hele den æstheliske Produktivitet ind i sin Fordeel for at belyse sit Problem. Problemet >det at blive Christen«, selv gjør den samme Bevægelse i en anden Sphære: fra Spekulationen, Systemet o. s. v. til det at blive Christen. Bevægelsen er: tilbage, og skjøndt det Hele er gjort uden »Myndighed«, er der dog i Tonearten Noget, der erindrer om en Betjent, naar han ved et Opløb siger: tilbage, hvorfor ogsaa mere end een af Pseudonymerne bruger det Udtryk om sig selv, at han er en Betjent, en Opsigtsbetjent.

Og nu jeg, Forfatteren, hvilket Forhold har jeg da, efter min Dom, til Tiden? Er jeg maaskee >Apostelen <? Afskyeligt, Sligt har eg aldrig givet Anledning til, jeg er et stakkels ringe Menneske. Er jeg da Læreren, Opdrageren? Nei, heller ikke, jeg er Den, der selv er blevet opdraget, eller, hvis Forfatterskab udtrykker det at

stand man skal bort eller tilbage fra »Digteren«, end anden Deel af Enten — Eller kunde forklare det. At dette er saa i Enten — Eller, er allerede bemærket i afsluttende Efterskrift p. 188, Lin. 21 o. fl.; ja egentlig er jo Overgangen, der gjøres i Enten — Eller, den fra en Digter-Existents til en ethisk. Existeren.

uden -Myndighed-] jvfr. Forordene til de Opbyggelige Taler. merend een af Pseudonymernel de angivne Udtryk synes ikke at findes hosseudonymerne: de passer paa de fleste af dem. A postelen] her sigtesistnok til Mag. Adler, jvfr. ovenfor S. 543 og -Tvende ethisk-religieuse Smaafhandlinger (XI Bd. S. 53). Se ogsan Efterl. Pap. 1848 S. 146 f. afslutende Efterskrift p. 1888, Lin. 21 o. fl.] VII Bd. S. 213, L. 7 ff.

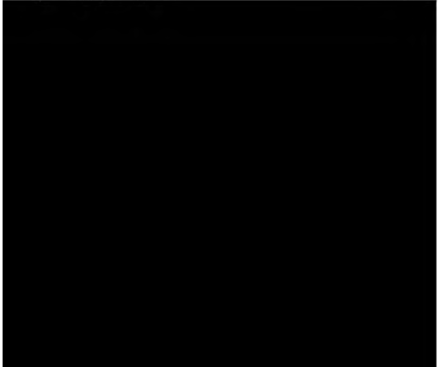
----



blive opdraget til at blive Christen: idet Opdragelsen og eftersom Opdragelsen trykker paa mig, trykker jeg igjen paa Tiden, men Lærer er jeg ikke, kun Meddiscipel.

For yderligere at belyse Styrelsens Part i Forfatterskabet. bliver det fornødent at forklare, forsaavidt jeg disponerer over Forklaringen, hvorledes det gik til med, at jeg blev Forfatter.

Om mit vila ante acta (5: fra Barndommen til jeg blev Forfatter) kan jeg her ikke udførligere udvikle mig, hvor mærkeligt det end er for mig, hvorledes jeg fra min tidligste Barndom og Skridt for Skridt i hele min Udvikling er prædisponeret til netop at blive den Art Forfatter jeg blev. For det Følgendes Skyld maa jeg dog give et Par Træk dertil, hvad jeg gjør med Undseelse. som en Personlighed vel altid gjør det, naar han skal tale reent personligt om sig selv.



Alt for at forsvare den, eller i ethvert Tilfælde for at fremstille den i sin sande Skikkelse; thi allerede meget tidligt var jeg, ved Hjælp af min Opdragelse, sat istand til at forvisse mig om, hvor sjeldent Christendommen fremstilles i sin sande Skikkelse, hvorledes De, der forsvare den, oftest forraade den, og hvor sjeldent Angriberne egentligen ramme den, medens de, hvad endnu er min Betragtning, ofte ypperligt ramme den bestaaende Christenhed, der vel snarest maatte kaldes den sande Christendoms Carricatur, eller et uhyre Qvantum Misforstaaelse, Sandsebedrag o. D., forsat med en sparsom lille Dosis sand Christendom. - Saaledes elskede jeg Christendommen paa en Maade: den var mig det Ærværdige mig havde den rigtignok menneskelig talt gjort høist ulykkelig. Det hang sammen med Forholdet til min Fader, det Menneske jeg har elsket høiest - og hvad vil dette sige? Dertil hører netop at det er Den, som har gjort En ulykkelig – men af Kjerlighed. Hans Feil laae ikke i Mangel paa Kjerlighed, men i at forvexle en Olding og et Barn. At elske Den, der gjør En lykkelig, cr en i Retning af Reflexion mangelfuld Bestemmelse af Kjerlighed; at elske Den, der i Ondskab gjorde En ulykkelig, er Dyd; men at elske Den, der af Kjerlighed, altsaa ved en Misforstaaelse, men af Kjerlighed gjorde En ulykkelig: det er den, saavidt jeg veed rigtignok hidtil aldrig beskrevne, men dog normale Reflexionens Formel for det at elske.

Saa gik jeg ud i Livet, begunstiget paa enhver Maade i Henseende til Aands-Evner og ydre Vilkaar; der var og der blev gjort Alt for at udvikle min Aand saa rigt som muligt. Freidigt - dog med en afgjort Sympathie og Forkjerlighed for det at lide, og for hvad der paa den ene eller paa den anden Maade er fortrykt og lidende - kan jeg i en vis Forstand sige gik jeg ud i Livet, med en næsten dumdristig-stolt Reisning; jeg har aldrig noget Øieblik i mit Liv været forladt af den Tro: man kan hvad man vil - kun Eet ikke, ellers alt Andet ubetinget, men Eet ikke, ikke hæve det Tungsind, i hvis Magt jeg var; det er aldrig (ja, Andre vil det vel synes en Indbildning, men for mig har det i Sandhed været saa, lige saa sandt som det Næste, hvilket vel igjen vil synes Andre en Indbildning) nogensinde faldet mig ind, at der levede det Menneske, som var, eller samtidigen skulde fødes det Menneske, som blev min Overmand — i mit Inderste var jeg mig selv den Elendigste af Alle; det er aldrig nogensinde faldet mig ind, at jeg, selv om jeg vilde have forsøgt mig paa det Dumdristigste, ikke skulde seire - kun ikke i Eet, ellers ubetinget i Alt, men i Eet ikke, at hæve dette Tungsind, hvis Lidelse jeg neppe een Dag heel har været

fri for. Imidlertid maa dette dog forstaaes saaledes, at jeg meget tidlig var indviet i den Tanke, at det at seire er at seire i uendelig Forstand, hvilket i endelig Forstand er at lide; saa dette atter var i Overeensstemmelse med mit Tungsinds Forstaaen i det Inderste. at jeg egentligen Ingenting (i endelig Forstand) duede til. - Det, der forligte mig med min Skjebne og med min Lidelse var, at jeg. ak den saa ulykkeligt, saa qvalfuldt Fangne havde faaet denne ubegrændsede Frihed i at kunne bedrage, at jeg havde og fik Lov til at være ubetinget eensom med Smerten - det forstaaer sig. det var alligevel nok til hos mig selv at gjøre mig al min øvrige Formaaen lidet lystelig. - Naar dette er givet (en saadan Smerte og en saadan Skjulthed), beroer det paa en Individualitets Forskjel. hvorledes der svinges af, om denne eensomme, indre Qval dæmonisk finder sit Udtryk og sin Tilfredsstillelse i at hade Mennesker og forbande Gud, eller lige omvendt. Dette Sidste var mit Tilfælde. Saa langt jeg kan huske tilbage, var jeg enig med mig selv om Eet, at for mig var der ingen Trøst eller Hjælp at søge hos Andre: mæt ved det Meget, som ellers var mig forundt, som Menneske længselfuld efter Døden, qua Aand ønskende det længst mulige Liv, var det min Tanke, der tungsindigt elskede Menneskene.





dialektiske Øvelser med Tilsætning af Phantasie, forsøgende mig paa min Aand, som man stemmer et Instrument: men jeg levede egentligen ikke. – Jeg omtumledes i Livet, forsøgt i saare meget og næsten i det meest Forskjellige, desto værre ogsaa i Vildfarelser, ak og ogsaa ad Fortabelsens Vei: saa jeg i mit 25de Aar, mig selv en gaadefuldt udviklet overordentlig Mulighed, hvis Betydning og Bestemmelse jeg, trods den eminenteste Reflexion, der om muligt forstod Alt, ikke forstod; forstod Eet, at mit Liv rettest anvendtes til at gjøre Poenitentse; men levet havde jeg egentligen ikke, undtagen under Bestemmelsen Aand, Menneske havde jeg ikke været, Barn og Yngling da allermindst.

Saa døde min Fader. Barndommens mægtige religieuse Indtryk fik i en Idealitetens Formildelse en fornyet Magt over mig; jeg var jo ogsaa nu blevet saa meget ældre, at jeg passede bedre for min Opdragelse, hvis Ulykke just var, at den først ret vil komme mig til Gode, naar jeg bliver 40 Aar gammel. Thi min Ulykke var saa godt som fra Fødselen, og fuldstændiggjort ved Opdragelsen, den: ikke at være Menneske. Men naar man er Barn - og de andre Børn lege, spøge eller hvad de ellers gjøre; o, og naar man er Yngling - og de andre Ynglinge elske, dandse, eller hvad de ellers gjøre: da, skjøndt man er Barn og Yngling, at være Aand, frygtelige Qval, end frygteligere, hvis man ved Hjælp af Phantasie forstaaer at gjøre det Kunststykke, at det seer ud, som var man den ungdommeligste af alle. Men denne Ulykke er allerede mindre naar man er 40 Aar gammel, og i Evigheden er den ikke til. Jeg har ingen Umiddelbarhed havt, har derfor, slet og ret menneskelig forstaaet, ikke levet; jeg er strax begyndt med Reflexion, har ikke i senere Aar samlet lidt Reflexion, men jeg er egentlig Reflexion fra først til sidst. I Umiddelbarhedens tvende Aldere (Barndom og Ungdom) har jeg, behændig, som Reflexion altid er, hjulpet, maattet hjælpe mig med noget eftergjort Noget, og, selv endnu ikke klar over, hvad det var der var mig forundt, gjennemlidt den Smerte ikke at være som de Andre, hvad jeg naturligviis den Gang havde givet Alt for blot en kort Tid at kunne være. En Aand kan ypperlig finde sig i ikke at være som de Andre, ja, det er netop Aands negative Bestemmelse; men Barndom og Ungdom forholde sig til Bestemmelsen: Art, Slægt, just derfor er det den største Qval i den Tid ikke at være som de Andre, eller som jeg besynderlig bagvendt at komme til at begynde der, hvor i hver Generation Nogle ende, de Fleste, hvilke blot udleve den sjelelig-legemlige Syntheses Momenter, aldrig naae hen, ved Bestemmelsen: Aand. Men saa har jeg ogsaa nu i en ganske



anden Forstand Livet for mig. Intet er mig mere ubekjendt og fremmed end denne veemodige Længsel efter Barndom og Ungdom: jeg takker min Gud til, at det er overstaaet, og føler mig nu, med hver Dag jeg bliver ældre, lykkeligere, dog kun salig ved Tanken om Evigheden, thi Timeligheden er og bliver aldrig Aandens Element, men i een Forstand dens Lidelse.

En lagttager vil see, hvorledes Alt og dialektisk var sat i Bevægelse: en Pæl i Kjødet havde jeg, Aands Begavethed (især Phantasie og Dialektik) og Dannelse i Overflod, en enorm Udvikling som lagttager, en i Sandhed sjelden christelig Opdragelse, et ganske eget dialektisk Forhold til Christendommen; oplært var jeg fra Barn i Lydighed, absolut Lydighed, udrustet med næsten dumdristig Tro paa at formaa Alt, kun ikke Eet, at blive en fri Fugl, om det saa blot var een eneste Dag heel, eller at slippe ud af Tungsindets Lænke, hvori en anden Magt holdt mig; endeligen var jeg mig selv en Poeniterende. Paa mig gjør det nu et Indtryk som var der en anden Magt, der fra første Øieblik havde seet dette an, og som Fiskeren siger om Fisken: lad den kun gaae, det er endnu for tidlig at trække op. Og forunderligt nok, hvad der



vodentlig (saa var det vel Styrelsens Mening) indhentes: istedetfor t have været ung, blev jeg Digter, hvilket er Ungdom anden ang. Jeg blev Digter; men med mine Forudsætninger i Retning f det Religieuse, ja med min afgjorte Religieusitet, blev det samme aktum mig tillige en religieus Opvækkelse, saa jeg i den meest fgjørende Forstand kom til at forstaae mig selv i det Religieuse, den Religieusitet, til hvilken jeg dog havde forholdt mig som til n Mulighed. Faktumet gjorde mig til Digter; havde jeg ikke æret Den jeg var, Begivenheden derimod den den var og jeg landlet som jeg handlede: var det ikke blevet til videre; jeg var levet Digter, og saa maaskee efter mange Aars Forløb kommet i orhold til det Religieuse. Men just fordi jeg var saa religieus dviklet som jeg var, greb Faktumet langt dybere og tilintetgjorde en vis Forstand i religieus Utaalmodighed det jeg var blevet: at ære Digter, tilintetgjorde det, eller i ethvert Tilfælde jeg kom anske samtidigt, i eet Nu til at begynde to Steder, dog saaledes, t det at være Digter egentlig var mig noget Uvedkommende, var et jeg var blevet ved et Andet, - den religieuse Opvækkelse dernod vistnok ikke det jeg var blevet ved mig selv, men blevet fter mit Selv, det er, i det at være Digter gjenkjendte jeg i dybere 'orstand ikke mig selv, men vel i den religieuse Opvækkelse.

Her seer Læseren let Forklaringen af hele Forfatterskabets <sup>1</sup>uplicitet, kun at denne tillige blev optaget i Forfatterens Bevidsted. Hvad var der at gjøre? Ja, det Digteriske maatte udtømmes, et var mig en Umulighed Andet. Men hele den æsthetiske Fremringelse var lagt under det Religieuses Beslag; det Religieuse andt sig i denne Udtømmelse, men skyndede i eetvæk paa, som ilde det sige: er Du nu ikke snart færdig dermed\*). Medens der

\*) Man vil nu maaskee blive opmærksom paa hvad jeg tidligt har forstaaet som hele Forfatter-Virksomhedens Ulykke menneskelig talt: den er for storartet, den passer ikke ind i noget Virkelighedens Øieblik, deels paa Grund af den uhyre Hasten hvormed der er arbeidet, deels fordi der tilbagelægges en saa afgjørende Udvikling som fra det Æsthetiske til det Religieuse, det Christelige. I Forhold til Enten — Eller som det første Arbeide var dette skjult, der var endnu ingen Maalestok givet, ei heller Dupliciteten sat. Man ansaae Enten — Eller for Frugten af mange Aars Arbeide. Det hjalp, dette Sandsebedrag, foruden mange andre hjalp Enten — Eller. Derfor 5: ved Hjælp af Sandsebedraget kunde Publikum see den store Flid, der var anvendt i stillstisk Henseende — og dog er bogstaveligen Enten — Eller skrevet i kortest Tid og i den maaskee anvendt mindst Flid paa Stilen. Men det forstaaer sig, Publikum kunde ogsaa see, at første Deel af Enten — Eller produceredes Digter-Frembringelser, levede Forfatteren i afgjørende religieuse Bestemmelser \*).

I en vis Forstand var det slet ikke min Tanke at blive religieus Forfatter. Min Tanke var, saa hurtigt som muligt at udtømme det Digteriske — og saa ud paa en Landsby-Præstegaard. Med dette Bestik styrede jeg. Jeg følte mig fremmed ved hele Digter-Frembringelsen, men jeg kunde ikke anderledes. Som sagt. min Tanke var det oprindeligen ikke at blive religieus Forfatter. Det jeg havde tænkt mig som det energiske Udtryk for, at jeg havde været den Religieuse, og den Pseudonyme en mig Fremmed, var den brade Overgang: umiddelbart at søge ud paa Landet som Landsbypræst.

Imidlertid var Produktivitetens Trang i mig saa stor, al jeg ikke kunde det anderledes, jeg lod de to opbyggelige Taler komme ud, og jeg forstod mig selv med Styrelsen. Der blev indrømmet igjen en Tid til Digterfrembringelse, men bestandigt under det Religieuses Beslag, der passede paa, som sagde det: er Du ikke snart

var skrevet maaskee flere Aar før anden Deel; og det forholder sig lige omvendt, anden Deel er skrevet først. Saaledes med Enten - Eller. Men da



erdig dermed; og jeg forstod mig selv i at tilfredsstille det Reliieuse ved at blive religieus Forfatter.

571

Mig havde Styrelsen nu engang bundet; jeg er, maaskee som n mistænkelig Person, blevet holdt paa meget knappe Diæter. Jeg r vant til at leve saaledes, at Maximum af Tid jeg mener at have ilbage er et Aar, stundom, ikke sjeldent, naar der ret skal spændes saa, lever jeg paa 8, ja paa Dags Sigt. Og Baand havde Styrelsen saa mig i enhver Henseende. I Retning af æsthetisk Frembringelse unde jeg ikke læbe fra den, saaledes forstaaet, at det endte med, it jeg selv havde mit Liv i det Æsthetiske. Thi selv om det Reigieuse ikke havde været bag ved, hiin ›Pæl i Kjødet< vilde dog lave forhindret mig deri. Og i Retning af religieust Forfatterskab savde Styrelsen et Baand paa mig, at jeg ikke anmassede mig Noget, da jeg forstod mig selv at være i en stor Gjeld.

Og nu kommer jeg til et Udtryk om mig, Forfatteren, et Udryk, som jeg pleier at bruge om mig selv, naar jeg taler med mig elv, et Udtryk, som forholder sig til hele Produktivitetens inverse lang (at jeg ikke er begyndt med at sige, hvor jeg vilde hen), om forholder sig til min Egenskab af lagttager, samt min Bevidstied om at være En, der selv trænger til Opdragelse: at jeg, i 'orhold til Intellectualitetens og Religieusitetens Gebeter, med Sigte wa det Begreb at existere og saa paa det Begreb Christenhed, er om en Spion i høiere, i Ideens, Tjeneste – jeg har intet Nyt at orkynde, jeg er uden Myndighed, selv skjult i et Bedrag gaaer jeg kke ligefrem tilværks men indirekte-underfundigt, er ingen hellig land, kort som en Spion, der i at spionere, i at vide Besked om dislighederne og Sandsebedragene og det Mistænkelige, i at holde )psynet selv er under det strengeste Opsyn. See, Politiet bruger o ogsaa saadanne; det udvælger dertil ikke just Folk, hvis Liv iltid var det retskafneste, der sees blot paa, at det er forfarne, istige, intriguante, kløgtige Folk, som kan snuse alting op, overalt kaffe Spor og gjøre aabenbart. Saa har Politiet end ikke Noget mod, at det ved Hjælp af en Saadans vita ante acta har Haand i lanke med ham, at det just derved kan tvinge ham til ubetinget it finde sig i Alt, at lystre, og ingen Ophævelser for sin Person it gjøre. Saaledes ogsaa med Styrelsen, kun er der denne uendeige Forskjel mellem den og det borgerlige Politie, at Styrelsen, om er den forbarmende Kjerlighed, just af Kjerlighed bruger et aadant Menneske, frelser og opdrager ham, medens den bruger l hans Kløgt, der saaledes helliges og indvies. Men som selv

inverse] o: omvendte.

behøvende Opdragelse forstaaer han sig at være forpligtet i den meest ubetingede Lydighed. Det er ganske vist, at Gud kan førdre ubetinget Alt af ethvert Menneske, at han ubetinget skal finde sig i Alt, men det er ogsaa ganske vist, at Bevidsthed om tidligere Vildfarelser hjælper betydeligt til Hurtighed og Adræthed i saa Henseende\*).

\*) Vilde Nogen (hvad jeg vilde kalde en skarpsindig Bemærkning) sige omr saa er, naar den Opfattelse, at Du er som en Spion, er sand, saa er jø den hele Forfatter-Virksomhed en Art misanthropisk Forræderie, en Forbrydelse mod det at være Menneske+: saa vilde jeg svare: aah, ja, Forbrydelsen er nemlig den, at jeg christeligt har elsket Gud. Jeg har ikke med den mindste Brøksdeel af den mig forundte Evne stræbt at udtrykke dette (som maaskee er at elske Menneskene): at Verden er god, elsker det Sande eller vel endog Gud, og Opgaven derfor (goethisk-hegelsk) at ulfredsatille Samtøler. Tværtimod, jeg har stræbt at udtrykke, at Verden, om den ikke er und, er middelmaadig; at -Tidens Fordring- altid er Daarskab og Taabeligheder: al Sandheden i Verdens Øine er en latterlig Overdrivelse eller en sær Øverflødighed; at det Gode man lide. Jeg har stræbt at udtrykke, at det al =



Men dette er dog vel aabenbart, at Christenheden er løbet ld i Reflexion og Klogskab. Umiddelbar Pathos, ja selv om En umiddelbar Pathos offrede sit Liv: hjælper ikke; der disponeres ver altfor megen Reflexion og Kløgt til ikke at kunne gjøre hans etydning til ingen. Selv for at en Martyr i disse Tider skulde øre Gavn, maa han have Reflexion, for at kunne vikle Tiden saledes ind, at den virkelig bliver hængende, idet den ihjelslaaer am – og at saa Opvækkelsen kan følge.

Saaledes forstaaer jeg mig i min Forfatter-Virksomhed: den ør Christenhedens Sandsebedrag aabenbare, og skaffer Syn for et at blive Christen. Om der skulde gives en saa høi Grad af eligieusitet, at den hele æsthetiske Produktivitet for den ikke kan etragtes som en nødvendig Udtømmelse, ikke som et helligt Berag, men som Noget, der maa angres: det veed jeg ikke; jeg har ldrig forstaaet det saaledes og neppe vil vel Nogen falde paa det, rend jeg nu siger det. Men da hos mig Alt er Reflexion, er elvfølgeligt heller ikke denne Tanke undgaaet mig. Jeg kan tænke iig Indvendingen gjort af en scrupuløs og pusilanim Forestilling m den Pligt at tale Sandhed, en Forestilling, der, conseqvent, rer til aldeles at forstumme af Frygt for at sige noget Usandt, g da dog ogsaa Tavshed kan være en Usandhed, conseqvent, rer til: gjør det eller gjør det ikke, tie eller tal, det er lige galt. len Beængstelse indtil Vanvid skjønnes ikke at være en høiere

pusil(1)anim] kleinmodig.

rigt ikke vilde være blevet straffet saaledes, at jeg var blevet tilintetgjort) at blive Tidens Fordring, og var saa, goethisk-hegelsk, blevet et Beviis mere for at Verden er god, at Slægten er det Sande og Samtiden Instantsen, Publikum Sandhedens Opfinder og Dommer o. s. v., thi ved dette Forræderie vilde jeg have naaet at gjøre overordentlig Lykke i Verden o. s. v. Istedet derfor blev jeg (ogsaa tvungen) Spion. Noget Fortjenstligt er der ikke deri; min Salighed betræffende fortrøster jeg mig sandeligen ikke dertil. Men barnligt glæder det mig dog, at jeg har tjent saaledes, medens jeg i Forhold til Gud offererer denne min hele Virksomhed mere beskæmmet og undseelig end et Barn, der forærer Forældrene, hvad Forældrene have foræret Barnet. O, men er dog vel Forældrene saa grusomme, at de, istedetfor at see lidt venligt til Barnet og gnae ind i dets Idee, at det er en Præsent, tage Foræringen fra Barnet og sige «det er jo vor Eiendom«: saaledes ogsaa med Gud, saa grusom er han ikke, naar man som Gave bringer ham hans Eget.

574

Form af Religieusitet. Den teleologiske Suspension i Forhold til Sandhedens Meddelelse (indtil videre at fortie Noget, just for at det Sande kan blive sandere) er ligefrem Pligt mod Sandheden, og indeholdt i det Ansvar, et Menneske har for Gud betræffende den ham forundte Reflexion.

Bekjendt som jeg var med Inderlighedens Lidelse i Forhold til det at blive Christen, og strengt opdragen i denne, var nær den anden Side af Sagen undgaaet mig. Her hjalp Styrelsen og hjalp saaledes, at Følgen af hvad jeg gjorde, i Sandhed tjente mig og min Sag til Gode, at jeg, hvis man vil sammenligne Aands-Begavethed med en Strengeleeg, ikke blot ikke blev forstemt men fik een Streng mere paa mit Instrument – Frugten af den fuldstændigere Opdragelse i det at være Christen. Thi da jeg i det afgjørende Øieblik converterede mit Existents-Forhold i Anledning af >afsluttende Efterskrift«. har jeg faaet Leilighed til at opleve, hvad man dog aldrig ret troer paa, uden at have oplevet det, dette Christelige: at det Kjerlige hades. Sandeligen, Intet har jeg nogensinde mindre været end fornem, og, selv af ringe Herkomst, elsket den menige Mand eller hvad man kalder den simple Classe.



.

# 575

Altsaa, den hele Forfatter-Virksomhed dreier sig om: i hristenheden at blive Christen; og dette er Udtrykket for tyrelsens Part i Forfatterskabet, at Forfatteren er Den, der iv saaledes er blevet opdraget, dog med Bevidsthed derom fra irst af.

# Epilog.

n

<sup>2</sup> Men hvad har Du nu her gjort«, hører jeg En sige, seer Du da ikke, hvad Du ved denne Oplysning og Vitterliggjørelse har tabt i Verdens Øine?« Jo vist, det seer jeg meget godt; jeg taber herved, hvad, christeligt, maa ansees for Tab at besidde, enhver

Christne lidt med. Selv om En var en Helgen, at begynde dermed, er *eo ipso* at opgive Alt: thi i Reflexionens Tid, i hvilken vi leve, parerer man strax, og end ikke hans Død gavner. Nei i Reflexionen maa Alt gjøres omvendt. Saaledes begyndte jeg. Den Gang stod jeg paa mit Høieste i Forhold til Mængden af Mennesker, og — da vi leve i Christenheden, hvor Alle ere Christne altsaa i Forhold til Mængden af Christne, den uhyre Mængde af Christne, alle Roman-Læsere og Læserinder, de æsthetisk Dannede, skjønne Aander, som tillige Alle ere Christne.

Dette var Begyndelsen. Efterhaanden som jeg saa kom længere frem, og hiint Publikum af Christne blev opmærksomt paa, eller fattede en Mistanke om — ja det er bagvendt nok — det fattede en Mistanke om, at jeg dog maaskee endda ikke var slet saa slet: saa faldt Publikum mere og mere fra; og jeg begyndte saa smaat at gaae ind under det Godes kjedsommelige Bestemmelser - medens jeg, der gik ved Siden i opbyggelige Taler, saae med Glæd 2, at biin Enkelte, som jeg med Glæde og Taknemlighed kalder min Læser«, blev mere end Een, en lidt talrigere Bestemmelse, men rigtignok ikke noget Publikum. Og da jeg saa handlede en lille Smule christelig afgjørende, gjorde, hvad jeg er mig bevidst tillige at have gjort som en sand Velgjerning mod det lille Danmark, hvad der ubetinget vil glæde mig i min Dødsstund, kastede mig, som Offeret, mod Pøbelagtighedens Opstand: da blev jeg af Publikum anseet for gal og sær, dømt næsten som en Forbryder - nu det forstauer sig, der var jo heller ikke det mindste Skurke- eller Slyngelagtige i, hvad jeg gjorde. – Hvor det dog slaaer til; jeg troer ikke, der kan forlanges mere af en Spion.

Og nu, nu er jeg da slet ikke mere interessant. At det at blive Christen, at det virkelig skulde være Grundtanken i den hele Forfatter-Virksomhed: hvor kjedsommeligt! Og alt Det om Forførerens Dagbog\*), dette uhyre Piquante! Nu, ja ogsaa det

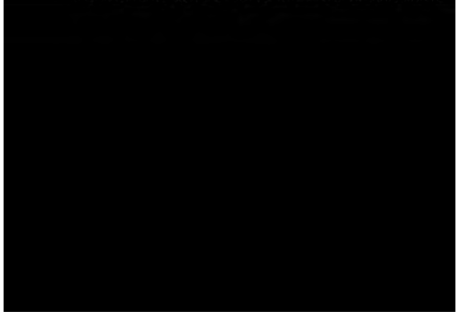
XIII.

<sup>•)</sup> Det er psychologisk mærkeligt nok, og fortjener maaskee ogsaa at opbevares, at en Person, hvis Navn jeg, for at tage ham med mig, vil indrømme en Plads her, at Hr. P. L. Møller ganske rigtigt ansaae •Forførerens Dagbog• for det Centrale i hele Forfatterskabet. Det erindrer mig saa levende om Motto'et til •Stadier paa Livets Vei• – netop det Værk, han, med •Forførerens Dagbog• som Synspunkt, overfaldt, eller faldt over – hvilket Motto jeg derfor ogsaa i sin Tid bragte i Erindring i en lille Afvisning til ham, men

P. L. Møllerj i Gæa for 1846 (S. Kierkegaards Bladartikler, udgivne af R. Nielsen S. 227). i en lille Afvisning] i Artiklen i Fædrelandet 27. Dec. 1845 (ovenfor S. 424).

horte med. Vilde Nogen reent æsthetisk spørge mig betræffende min Dom om den æsthetiske Produktivitet, saa vil jeg ikke lægge Dølgsmaal paa, at jeg meget godt veed, hvad der er præsteret, men tilføie, at selve Præstationens æsthetiske Værd for mig i dvhere Forstand betyder, hvor uendelig vigtig den Afgjørelse er, at blive Christen. Umiddelbart er det ganske ligefrem at blive Christen; men Maalestokken for Reflexions-Udtrykkets Sandhed og Inderlighed i Forhold til det at blive Christen er just, hvor værdifuldt Det er, som i Reflexionen kastes af. Thi man bliver ikke Christen ved Reflexion, men i Reflexion at blive Christen betyder, at der er Andet at kaste af; man reflekterer sig ikke ind i det at være Christen, men ud af Andet for at blive Christen, især da, naar Situationen er Christenheden, hvor man maa reflektere sig ud af det Skin at være Christen. Det Andets Beskaffenhed afgjør, hvor dyb, hvor betydningsfuld Reflexions-Bevægelsen er. Reflexions-Bestemmelsen er netop: at og hvor langveis fra man kommer til det at blive Christen. Reflexions-Bestemmelsen er Vanskeligheden, der jo er større i Forhold til Dets Værd og Betydning, der lægges bag ved.

Saaledes mener jeg at have tjent Christendommens Sag, medens





første Øieblik, da han begyndte hiin pseudonyme Forfatter-Virksomhed, just han kæmpede i sig selv og som Forfatter for at bringe dette Eenfoldige frem: at blive Christen. Bevægelsen er ikke fra det Eenfoldige til det Interessante, men fra det Interessante til det Eenfoldige, det at blive Christen, hvor saa afsluttende Efterskrift ligger, »Vendepunktet« i hele Forfatter-Virksomheden, der sætter »Problemet«, og selv igjen ved indirekte Fægtning og sokratisk Dialektik saarer »Systemet« dødeligt – bagfra, kæmpende mod Systemet og Spekulationen for, at »Veien« ikke er fra det Eenfoldige til System og Spekulation, men fra System og Spekulation tilbage til det Eenfoldige at blive Christen, kæmpende derfor og huggende igjennem for at finde Veien tilbage. Det er altsaa ikke her en forhenværende Æsthetiker, der senere vender sig fra Verden, det er En, der afgjort havde vendt sig fra Verden og Verdens Viisdom. Han maa rigtignok siges fra den tidligste Tid at have havt ganske overordentlige Forudsætninger til at blive Christen; men disse vare dog alle dialektiske. Ogsaa i dette Øieblik føler han ingen Trang til at gaae videre end at blive Christen: med hans Forestilling om Opgaven og hans Bevidsthed om, langtfra at være fuldkommen, føler han kun Trang til at gaae videre i at blive Christen.

Dersom nu den velvillige Læser med Opmærksomhed har læst dette lille Skrift, saa veed han hvad jeg som Forfatter er<sup>•</sup>). Saaledes fremstiller jeg mig selv; skulde det være saa, at Samtiden ikke vil forstaae mig, nu vel, saaledes tilhører jeg Historien, hvor jeg veed, jeg vil finde min Plads, og hvilken. Ydmyg for Gud væd jeg ogsaa — og jeg væd tillige, at det netop her er min Pligt ikke at fortie det, men at udsige det; thi er Stolthed og Hovmod, der anmasser sig Noget, Gud en Vederstyggelighed, da lige saa meget feig Menneske-Frygt, der i løgnagtig Beskedenhed nedsætter sig selv — jeg væd ogsaa, hvo jeg, menneskelig talt (historice — thi det staaer jo i Guds Magt hver Dag, endnu idag at forandre det) var, at mig var (i Retning af Genialitet) forundt det Overordentlige.

Med nærværende lille Skrift, der saaledes selv ogsaa tilhører <sup>en</sup> forbigangen Tid, slutter jeg hele den tidligere Forfatter-Virk-<sup>so</sup>mhed af, og gaaer saa som Forfatteren (ikke som Forfatter, men

historice] i historisk Forstand

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Thi at jeg selv eier en reen personlig nærmere Fortolkning af mit Personlige er jo noget som er ganske i sin Orden.

som Forfatteren Fremtiden imøde: den nærmeste blive en hvilken, jeg veed det ikke: hvorledes den derpaa følgende, den historiske, vil blive, det veed jeg. Men hvad jeg end veed i denne Henseende, det vilde ikke trøste mig, dersom jeg ikke, om end ydmyg, ogsaa angergiven, dog troende og tillidsfuld gik den Fremtid imøde, som ligger allernærmest og i ethvert Øieblik lige nær: Evigheden. Lad, hvis jeg skal leve længere, Tiden berøve mig Alt, lad Eftertiden give fuldeste Opreisning: hvad skader og hvad gavner dette dog egentligen mig: hint skader mig ikke, hvis jeg blot passer paa at være en Fraværende, og dette gavner mig ikke, da jeg jo saa er blevet en Fraværende.

# Slutning.

Videre har jeg Intet at sige, kun vil jeg til Slutning lade en

tilladelig, nei den er Pligt mod Gud - det er jo hans Stolthed, der skal straffes. O, uskateerlige Kjøbstad, hvor er Du ubetalelig, naar Du faaer Adriene paa, bliver hellig, naar det at hengive sig til enhver Misundelsens, Raahedens, Pøbelagtighedens væmmelige Lyst, tillige bliver Udtrykket for at gjøre Gud en Dyrkelse. Men nu, hvorledes »hans Stolthed «? Laae da Stoltheden i de store Evner? Det vilde jo være som at bebreide Guld-Spurven, at det er dens Stolthed eller af Stolthed, at den har alt det Guldstads paa. Eller var det hans Flid o. s. v.? Dersom et Barn, der blev meget strengt opdraget, arbeidede i Klasse sammen med andre: var det da ikke underligt at sige, at hans Flid o. s. v. var Stolthed, selv om det var saa, at de andre ikke kunde følge ham? Dog sligt Tilfælde forekommer sjeldent, thi saa bliver Barnet flyttet op i en ny Klasse. Men destoværre, Den, der paa mange Maader er udviklet til at flyttes op i Evighedens Klasse - der gives kun een Klasse til, Timelighedens, hvor han maaskee længe maa blive.«

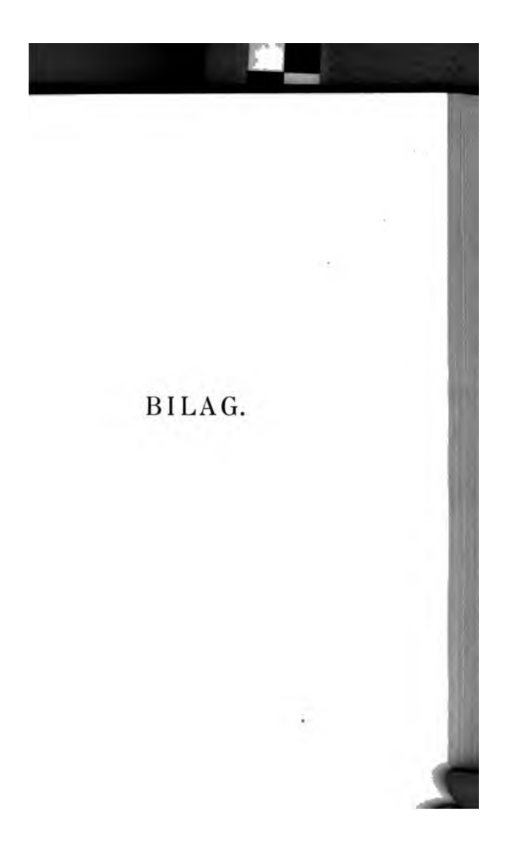
Dette var Martyriet. Men derfor seer ogsaa jeg, hans Digter, Epigrammet, Satiren, ikke den enkelte, han skrev, men den hans hele Liv var, at nu, da alle de mange »virkelige« Mennesker, med hvilke han, især naar Benene« skal afgive Maalestokken – ikke for det at være Fæ (animal), men for det at være Menneske, paa ingen Maade kunde udholde Sammenligningen, at nu, da deres Been som hans ere smuldrede i Graven, og han ankommet i Evigheden, hvor, in parenthesi sagt, >Benene« ikke gjøre Udslaget, hverken deres Tyndhed eller deres Tykkelse, hvor, in parenthesi sagt, han, Gud være lovet, er evig fritagen for Selskab med de Bestialske: jeg seer, at alle disse virkelige Mennesker afgive et væsentligt Medhenhørende, Chorus, et ubetaleligt Kjøbstad-Chorus, der holdt sig til hvad det forstod sig paa, hans Buxer, som blev 'Tidens Fordring«, eller endnu kosteligere, et Chorus, der vilde ironisere – Ironikeren; naar jeg blot tænker derpaa, kan jeg lee ganske høit. Men ham trøster det i Evigheden, at have lidt dette, frivilligt udsat sig derfor, ikke understøttet sin Sag med noget Sandsebedrag, ikke skjult sig selv bag noget Sandsebedrag, men ved at lide gudfrygtig-klogt samlet Sparepenge for Evigheden: Erindringen om overstandne Lidelser, at han blev sig selv og sin første Kjerlighed tro, med hvilken han kun har elsket, hvad der har lidt i Verden. Om end ydmyg, ikke skulkende skal han nærme

faaer Adriene paa] jvfr. XI Bd. S. 202. •Benene•] Corsaren søgte at latterliggjøre S. K. ved at fremstille ham med meget tynde Been og ulige lange Buxebeen.

sig hine Herlige. ikke skulkende, fordi hans jordiske Liv havde udtrykt, at deres Liv maa have været enten en Tilfældighed eller en Usandhed eller en Umodenhed, thi han havde ved at tjene Sandheden vundet stor Ære og Anseelse, han havde overalt fundet Aand og Forstaaelse, ikke som hine, der næsten overalt fandt Bestialitet og Misforstaaelse.«

»Dog fandt han ogsaa her i Verden hvad han søgte: var ingen Anden det, han var selv >hiin Enkelte«, og blev det mere og mere. Det var Christendommens Sag han tjente, hans Liv fra Barndommen af forunderligt dertil anlagt. Saa fuldkommede han Reflexionens Gjerning, at sætte Christendommen, det at blive Christen, hælt og holdent ind i Reflexion. Hans Hjertes Reenhed var: kun at ville Eet; hvad der i levende Live var de Samtidiges Anklage mod ham. at han ikke vilde slaae af, ikke give efter, netop det Samme er Eftertidens Lovtale over ham, at han ikke slog af, ikke gav efter. Men det storartede Foretagende bedaarede ham ikke; medens han dialektisk qua Forfatter holdt Overskuelsen over det Hele, forstod han christeligt, at det Hele for ham betydede, selv at opdrages i Christendom. Den dialektiske Bygning, han fuldførte, hvis enkelte Dele allerede ere Værker, kunde han ikke tilegne noget Menneske. endnu mindre vilde han tilegne sig den selv; skulde han have tilegnet Nogen den, var det blevet Styrelsen, hvem den dog alligevel Dag for Dag, Aar efter Aar var tilegnet af Forfatteren, der, historisk, døde af en dødelig Sygdom, men digterisk døde af Længsel efter Evigheden, for uafbrudt ikke at bestille Andet end takke Gud.





ध्व म

.

.

.

> ч. 1. •



•

# »DEN ENKELTE«

DE »NOTER« BETRÆFFENDE MIN FORFATTER-VIRKSOMHED.

S. KIERKEGAARD.

.

٨F

# П

•••

.



# INDHOLD.

. 1. Til Dedicationen »hiin Enkelte«.

. 2. Et Ord om min Forfatter-Virksomheds Forhold til »den Enkelte«.

\_

.

•



.

# FORORD.

disse Tider er Alt Politik. Det Religieuses Anskuelse er en derfra himmelvidt (toto coelo) forskjellig, som ogsaa Udgangspunktet og Endemaalet er himmelvidt (toto coelo) forskjelligt, da det Politiske begynder paa Jorden for at blive ved Jorden, medens det Religieuse, ledende sin Begyndelse fra oven, vil forklare og derpaa hæve det Jordiske til Himlen.

En utaalmodig Politiker, der forhaster sig med at kigge lidt i disse Blade, vil vistnok kun finde Lidet til sin Opbyggelse: faaer saa at være. Dersom han derimod skulde velvilligt ville give sig lidt Taalmodighed: jeg er overbeviist om, at ogsaa han, endog ved de korte Antydninger, der meddeles i disse Blade, vil blive opmærksom paa, at det Religieuse er den forklarede Gjengivelse af, hvad en Politiker, forsaavidt han virkelig elsker det at være Menneske og elsker Menneskene, i sit lykkeligste Øieblik har tænkt, om han end vil finde det Religieuse Upraktisk som for heit og for idealt.

Dette kan ikke forstyrre den Religieuse, der vel veed, at Christendommen er og kaldes den praktiske Religion, men tillige veed, at "Forbilledet» og de derefter regelmæssigt dannede relative Forbilleder, hver især, ved deres mangeaarige Anstrengelse, Arbeide, Uegennyttighed opnaaede at blive til Intet i Verden, udleete, forhaanede o. s. v., hvilket da maa forekomme en Politiker den heieste Grad af Upraktiskhed, hvorimod endog en Hedning og just Oldtidens "praktiske Philosophvar en med Liv og Sjel erklæret Elsker af denne Upraktiskhed.

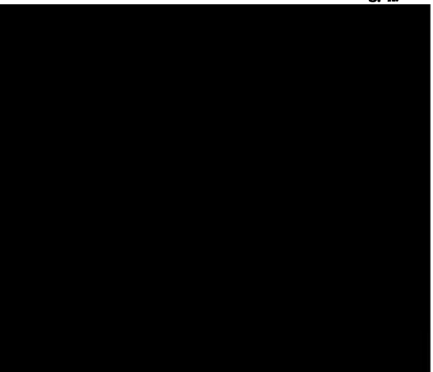
Men skjøndt »upraktisk«, dog er det Religieuse Evighedens forklarede Gjengivelse af Politikens skjønneste Drøm. Ingen Politik har kunnet, ingen Politik kan, ingen Verdslighed har kunnet, ingen Verdslighed kan, indtil den sidste Conseqvents gjennemtænke eller realisere denne Tanke: Menneske-Lighed. At realisere fuldkommen Lighed i Mediet »Verds-Lighed« »: i det Medium, hvis Væsen er Porskjellighed, og realisere den »verds-ligt« »: forskjelliggjørende, det er evigt

Oldtidens .praktiske Philosoph.] Sokrates.

#### 590

umuligt, det kan man see paa Kategorierne. Thi hvis fuldkommen Lighed skulde naaes, maatte »Verdslighed» reent bort, og naar fuldkommen Lighed er naæt, er »Verdslighed» ophørt; men er det saa dog ikke som en Besathed, at »Verdslighed» har faaet den Idee at ville fremtvinge fuldkommen Lighed, og verdsligt at ville fremtvinge den — i Verdslighed! Kun det Religieuse kan ved Evighedens Hjælp indtil det Sidste gjennemføre Menneske-Lighed, den gudelige, den væsentlige, den ikke-verdslige, den sande, den eneste mulige Menneske-Lighed; og derfor er også — det være sagt til dets Forherligelse — det Religieuse den sande Menneskelighed.

Endnu blot et Ord; man tillade mig det. Hvad Tiden fordrer – ja, hvo skulde blive færdig med at opregne det, nu da der ved en Selvantændelse, hvis Aarsag og Anledning var Verdsligheds verdslige Gnidning mod Verdslighed, er gaaet Ild i Verdslighed. Hvad derimod Tiden i dybeste Forstand behøver – det lader sig heelt og ganske sige med eet eneste Ord, den behøver: Evighed. Vor Tids Ulykke er just, at den er blevet kun "Tiden" alene, Timelighed, der utaalmodigt Intet vil høre om Evigheden, derpaa, velmeent eller rasende, endog vil ved en fremkunstlet Eftergjørelse gjøre det Evige aldeles overflødigt, hvilket dog i al Evighed ikke lykkes; thi jo mere man mener at kunne eller forhærder sig i at kunne undvære det Evige, desto mere trænger man i Grunden blot til det







# No. 1.

# Til Dedicationen >hiin Enkelte.\*).

1846.

Kjerc! Modtag denne Tilegnelse; den gives hen ligesom linde, men derfor ogsaa uforstyrret af noget Hensyn, i Oprigtigd! Hvo Du er, veed jeg ikke; hvor Du er, veed jeg ikke; ilket Dit Navn er, veed jeg ikke. Dog er Du mit Haab, min æde, min Stolthed, i Uvidenheden min Ære.

Det trøster mig, at Beleiligheden nu er der for Dig; hvad jeg ider min Arbeiden og i min Arbeiden redeligen har tilsigtet. Thi ke, dersom dette var muligt, ikke hvis det verdsligt blev Skik og 'ug at læse hvad jeg skriver, eller dog at udgive sig for at ive læst, i Haab om derved at vinde Noget i Verden, ikke da r Beleiligheden, da havde tværtimod Misforstaaelsen seiret, og 'n havde tillige bedaaret mig, hvis jeg ikke havde stræbt at rhindre, at noget Saadant skete.

Dette er i mig deels en, hvad jeg selv ønsker, mulig Foraning underlagt Sjelens og Sindets Stemning, som ikke gjør For-

<sup>•)</sup> Dette, som dog nu er overarbeidet og betydeligt forøget, var skrevet til og var bestemt til at skulle ledsage den Dedication til .him Enkelte., som findes i .opbyggelige Taler i forskjellig Aand. Kjøbenhavn 1847 Foraar.

den Dedication til »hiin Enkelte«, som findes osv.] IX Bd. S. 116.

5**92** 

dring paa at være mere og altsaa gjør Intet mindre end Fordring, men hellere Indrømmelse, deels en gjennem- og vel-betænkt Anskuelse af >Livet«, af >Sandheden«, af >Veien«.

----

ł

Der er een Anskuelse af Livet, som mener, at hvor Mængde er, er ogsaa Sandheden, at det er en Trang i Sandheden selv, at den maa have Mængde for sig\*). Der er en anden Anskuelse af Livet; den mener, at overalt hvor Mængde er, er Usandheden, saa hvis, for et Øieblik at føre Sagen ud paa sin yderste Spidse, end alle Enkelte, hver for sig, i Stilhed havde Sandheden, vilde dog. dersom de kom sammen i Mængde (saaledes, at »Mængden« fik nogensomhelst afgjørende, stemmende, larmende, lydelig Betydning), Usandheden strax være tilstede\*\*).

ning), Usandheden strax være tilstede \*\*). Thi >Mængde« er Usandheden. Evigt, gudeligt, christeligt gjælder det nemlig som Paulus siger: >kun Een naaer Maalet«, ikke sammenlignelsesviis, thi i Sammenligningen er jo saa dog >de



igien sige, Enhver skal forsigtigt indlade sig med >de Andre«, væsentligen kun tale med Gud og med sig selv - thi kun Een naaer Maalet; og dette vil igjen sige, Mennesket er i Slægt med, eller det at være Menneske er at være i Slægt med Guddommen. --Verdsligt, timeligt, travlt, selskabeligt-venskabeligt hedder det: >hvilken Urimelighed, at kun Een skulde naae Maalet, det er jo dog langt sandsynligere, at Flere forenede naae Maalet; og naar vi blive Mange, saa bliver det vissere og tillige lettere for hver især.« Ganske vist, det er langt sandsynligere; og det er ogsaa sandt i Forhold til alle jordiske og sandselige Maal; og det bliver det eneste Sande, naar det faaer Lov at raade, thi saa afskaffer denne Betragtning baade Gud og Evigheden og Menneskets« Slægtskab med Guddommen, afskaffer det eller forvandler det til Fabel, og sætter det Moderne (forresten det gamle Hedenske) istedet, at det at være Menneske er som Exemplar at tilhøre en med Forstand begavet Slægt, saa Slægten, Arten er høiere end Individet, eller saa der kun er Exemplarer, ikke Individer. - Men Evigheden, der hvælver sig høi over Timeligheden, rolig som Nattens Himmel, og Gud i Himlen, der fra denne ophøiede Ros Salighed, uden at det svimler end det Mindste for ham, holder Overskuelsen over disse utallige Millioner og kjender hver Enkelt, han, den store Examinator, han siger: kun Een naaer Maalet; det vil sige. Enhver kan det, og Enhver skulde blive denne Ene, men kun Een naaer Maalet. - Hvor der da derfor er Mængde, eller hvor det, at der er Mængde, tillægges afgjørende Betydning, der arbeides ikke, der leves ikke, der stræbes ikke for det høieste Formaal, men kun for eet eller andet jordisk; thi for det Evige, afgjørende, kan der kun arbeides hvor der er Een; og at blive denne Ene, der kan være Alle, er at ville lade Gud hjælpe sig - »Mængden« er Usandbeden

Mængde — ikke den eller hiin, den nulevende eller en afdød, en Mængde af Ringe eller af Fornemme, af Rige eller Fattige o. s. v., nen i Begrebet forstaaet\*) — er Usandheden, idet Mængde enten

XIII.

<sup>\*)</sup> Læseren vil altsaa erindre, at her ved »Mængde«, »Mængden« forstaaes reent formelt Begrebsbestemmelsen, ikke hvad man ellers forstaaer ved »Mængden«, naar det formeentlig tillige skal være en Qvalification, idet menneskelig Selviskhed irreligieust deler Menneskene i: »Mængden« – og de Fornemme o. D. Gud i Himlene, hvor skulde det Religieuse falde paa saadan U-Menneske-Lighed! Nei, »Mængde« er Tallet, det Numeriske; et Numerus af Adelige, Millionairer, Stordignitarier o. s. v. – saasnart der virkes ved det Numeriske er det «Mængde«. »Mængden«.

ganske giver Angerløshed og Ansvarsløshed, eller dog svækker Ansvaret for den Enkelte ved at gjøre det til en Brøksbestemmelse. See, der var ingen enkelt Soldat, der turde lægge Haand paa Cajus Marius; dette var Sandheden. Men blot tre fire Fruentimmer med Bevidsthed eller Forestilling om at være Mængde, med dog et Slags Haab om Muligheden af, at Ingen bestemt kunde sige, hvo det var, eller hvo det var, der begyndte: de havde havt Mod dertil: hvilken Usandhed! Usandheden er først den, at det er Mængden«, der gjør, hvad enten kun den Enkelte i Mængden gjor, eller i ethvert Fald hver Enkelt gjør. Thi en Mængde er et Abstraktum, som ikke har Hænder; hver Enkelt har derimod ordentligviis to Hænder, og naar saa han, en Enkelt, lægger sine to Hænder paa Cajus Marius, saa er det denne Enkeltes to Hænder. dog vel ikke hans Naboes, endnu mindre - Mængdens, som ingen Hænder har. Dernæst er Usandheden den, at Mængden havde »Mod« dertil, da aldrig nogensinde selv den Feigeste af alle Enkelte var saa feig, som Mængde altid er. Thi hver Enkelt der flygter ind i Mængde, og altsaa feigt flyer det at være den Enkelte som enten har Mod til at lægge Haand paa Cajus Marius. eller dog Mod til at tilstaae, at han ikke har det, han bidrager sin Deel af Feighed til Feighedens, som er: Mængde, Tag det



red at respektere det at være Menneske; og hvis det maaskee, som man grusomt siger, var et stakkels fattigt Menneske, saa er let Dette man skulde, man skulde indbyde ham i sin bedste Stue, og hvis man har flere Stemmer, bruge den kjerligste og venligste, let er Sandheden. Naar det derimod var en Forsamling af Tuinde eller Flere, og Sandheden vilde blive Gjenstand for Ballotaion, da var det Dette man skulde, man skulde gudfrygtigt — hvis nan ikke foretrækker, i al Stilhed at bede den Bøn af Fadervor: rels os fra det Onde — man skulde gudfrygtigt udtrykke, at Mængde som Instants, ethisk og religieust, er Usandheden, medens det er evigt sandt, at Enhver kan være den Ene. Dette er Sandheden.

Derfor blev Christus korsfæstet. Mængde er Usandheden. fordi han, om han end henvendte sig til Alle, ikke vilde have med Mængde at gjøre, fordi han ikke paa nogen Maade vilde have en Mængde til Hjælp, fordi han i denne Henseende ubetinget stødte fra, ikke vilde stifte Partie, ikke tillade Ballotation, men være, hvad han var, Sandheden, der forholder sig til den Enkelte. - Og derfor er Enhver, der i Sandhed vil tjene Sandheden, eo ipso paa een eller anden Maade Martyr; var det muligt, at et Menneske i Modersliv kunde fatte den Beslutning, i Sandhed at ville tiene »Sandheden«, saa er han ogsaa, hvilket end forresten hans Martyrium vilde blive, endnu i Modersliv eo ipso Martvr. Thi at vinde en Mængde er endda ikke saa stor en Kunst; dertil behøves blot noget Talent, en vis Dosis Usandhed og lidt Kjendskab til de menneskelige Lidenskaber. Men intet Sandheds-Vidne - ak, og det skulde jo ethvert Menneske, Du og jeg være – tør indlade sig med Mængde. Sandheds-Vidnet – der naturligviis Intet har med Politik at skaffe, og for Alt af yderste Evne at vaage over, at han ikke forvexles med en Politiker – Sandheds-Vidnets gudfrygtige Gjerning er, at indlade sig, om muligt, med Alle, men bestandigt enkeltviis, at tale med hver især, paa Gader og Stræder – for at Plitte ad, eller at tale til Mængde, ikke for at danne Mængde, nen for at dog een og anden Enkelt maatte gaae hjem fra Foramlingen og blive den Enkelte. »Mængde« derimod, naar den vehandles som Instants i Forhold til »Sandheden«, dens Dom som Jommen, afskyer han, Sandheds-Vidnet, mere end den unge sædeige Pige en Dandsebod. Og Dem, der tale til »Mængde« som Intants, dem anseer han for Usandhedens Redskaber. Thi for atter it gjentage: hvad der i Politik og paa lignende Gebeter stundom lanske, stundom tildeels har sin Gyldighed, det bliver Usandhed, laar det overføres paa Intellectualitetens, Aandens, Religieusitetens



.

Gebeter. Og for en maaskee overdreven Forsigtigheds Skyld endnu blot dette: ved >Sandhed< forstaaer jeg bestandigt >evig Sandhed. Men Politik o. D. har ikke med >evig Sandhed< at skaffe. En Politik, der i >evig Sandheds< Forstand gjorde Alvor af at sætte >evig Sandhed< ind i Virkeligheden, vilde i samme Secund vise sig i eminenteste Grad at være det meest >Upolitiske<, der lader sig tænke.

Mængde er Usandheden. Og jeg kunde græde, i ethvert Tilfælde kan jeg lære at længes efter Evigheden, naar jeg tænker paa vor Tids Elendighed, endog hlot sammenlignet med Oldtidens største, at Dag-Presse og Anonymitet gjør det end afsindigere ved Hjælp af >Publikum«, som da egentligen er det Abstraktum, der gjør Fordring paa at være Instantsen i Forhold til >Sandhed«; thi Forsamlinger, som gjøre denne Fordring, finde vel ikke Sted. At en Anonym, ved Hjælp af Pressen, Dag ud og Dag ind kan faæ (ogsaa i Henseende til det Intellectuelle, det Ethiske, det Religieuse sagt, hvad han vil, hvad han maaskee ikke i fjerneste Maade havde Mod til personligt at sige end det Mindste af i Enkelthedens Situation: kan hver Gang han lukker sin — ja Mund kan man da ikke kalde det — sit Svælg op, paa een Gang henvende sig til Tusinde





ietop Sandheden. Sandheden kan hverken meddeles eller modages uden ligesom for Guds Øine, ikke uden ved Guds Hjælp, ikke iden at Gud er med, er Mellembestemmelsen, som han er Sandieden. Den kan derfor kun meddeles af og modtages af »den Enkelte«, som, for den Sags Skyld, kunde være hvert eneste Menieske, der lever; Bestemmelsen er blot Sandhedens i Modsætning il det Abstrakte, Phantastiske, Upersonlige, »Mængde« – »Publikum«, der udelukker Gud som Mellembestemmelse (thi den personlige Gud kan ikke være Mellembestemmelsen i et upersonligt Forhold), derved ogsaa Sandheden, thi Gud er Sandheden og dens Mellembestemmelse.

Og at ære hvert enkelt Menneske, ubetinget ethvert Menneske, det er Sandheden og er at frygte Gud og at elske »Næsten«; men ethisk-religieust at erkjende »Mængde« for Instantsen i Forhold til Sandhed, det er at negte Gud og kan da umuligt heller være at elske »Næsten«. Og »Næsten« det er det absolut sande Udtryk for Menneske-Lighed; dersom Enhver i Sandhed elskede Næsten som sig selv, da var fuldkommen Menneske-Lighed ubetinget naaet; Enhver, der i Sandhed elsker Næsten, udtrykker ubetinget Menneske-Lighed; Enhver, der, om han end, som jeg, tilstaaer, at hans Stræben er svag og ufuldkommen, dog er opmærksom paa, at Opgaven er at elske Næsten, han er ogsaa opmærksom paa, hvad Menneske-Lighed er. Men aldrig har jeg læst i den hellige Skrift dette Bud: Du skal elske Mængden, end mindre: Du skal, ethiskreligieust, i Mængden erkjende Instantsen i Forhold til »Sandhed«. Dog det forstaaer sig, det at elske Næsten er Selvfornegtelse, det at elske Mængden eller at lade som man elsker den, at gjøre den til Instantsen for >Sandheden <, det er Veien til sandseligt at faae Magten, Veien til allehaande timelig og verdslig Fordeel – tillige er det Usandheden; thi Mængde er Usandheden.

Men Den som vedkjender sig denne Anskuelse, der da sjeldent oredrages (thi dette forekommer oftere, at en Mand troer, at fængden er i Usandheden, men naar den, Mængden, blot vil *en nasse* antage hans Mening, saa er Alt rigtigt), han tilstaaer jo selv, it han er den Svage og Afmægtige; hvorledes skulde ogsaa en

------

elskede Næsten som sig selv] jvfr. Matth. 22, 39.



Enkelt kunne staae mod de Mange, der have Magten! Og dette kunde han da ikke ønske at faae Mængden paa sin Side for at drive den Anskuelse igjennem, at Mængden, ethisk-religieust, som Instants, er Usandheden: det var jo at spotte sig selv. Men er saaledes denne Anskuelse fra Første af Svaghedens og Afmagtens Indrømmelse, og synes den maaskee derfor saa lidet indbydende, og høres den maaskee derfor saa sjeldent: saa har den det Gode. at den er ligelig, at den Ingen fornærmer, ikke een Eneste, at den ingen Forskjel gjør, ikke paa een Eneste. Mængde dannes jo af Enkelte, det maa altsaa staae i Enhvers Magt at blive hvad han er, en Enkelt: fra at være en Enkelt er Ingen, Ingen udelukket. uden Den, som udelukker sig selv ved at blive Mange. At blive Mængde, at samle Mængde om sig er derimod Livets Forskjellighed: selv den meest Velmenende, der taler derom, kan let fornærme en Enkelt. Men saa har Mængden igjen Magt, Indflydelse. Anseelse og Herredømme - det er ogsaa Livets Forskjellighed. der herskende overseer den Enkelte som den Svage og Afmægtige. timeligt-verdsligt overseer den evige Sandhed: den Enkelte.

Anm. Læseren vil erindre, at dette (hvis Begyndelse ogsaa er mærket af



# No. 2.

# Et Ord om min Forfatter-Virksomheds Forhold til •den Enkelte •).

En Ubetydelighed frister, som bekjendt, en foragtet og overet Tilværelse - saa hævner den sig igjen; thi til Grund for Misrstaaelse, især naar denne er heftig og ondartet, ligger naturligis en Ubetydelighed – ellers var det jo heller ikke Misforstaaelse, en en væsentlig Uenighed. Hvad der constituerer Misforstaaelse ; at Det, den Ene anseer for betydeligt, anseer den Anden for )etydeligt, dog saaledes, at det i Grunden er en Ubetydelighed, r er dem imellem, at de i Misforstaaelsen Uenige ikke have vet sig Tid til først at forstaae hinanden. Thi til Grund for virkelig Uenighed ligger en Forstaaelse; Misforstaaelses« rundløshed er, at den foreløbige Forstaaelse mangler, uden 'ilken baade Enighed og Uenighed er Misforstaaelse. Misforstaase kan derfor hæves og blive til Enighed og Forstaaelse, men saa hæves og blive til virkelig Uenighed; thi at To ere virkelig nige, er ingen Misforstaaelse, de ere just virkelig uenige, fordi forstaae hinanden.

Vistnok tager jeg ikke meget feil, naar jeg antager, at hvad r har voldet og volder Uenigheden mellem Adskillige af de Medvende og mig betræffende min Forfatter-Virksomhed for en Deel dette: hiin Enkelte; upaatvivleligt vilde Adskillige læse mine rifter, naar dette ikke var; og Mængden vilde vel ganske lade ig i Ro, hvis dette ikke var.

<sup>\*)</sup> Denne Opsats er skrevet i 1847, men senere dog overarbeidet og forøget.



Dersom nu dette med >hiin Enkelte« var for mig en Ubetydelighed, saa kunde jeg jo lade det falde bort, skulde ogsaa med Fornøielse gjøre det, og skee Skam, hvis jeg ikke med største Forekommenhed var villig dertil. Men dette er ingenlunde Tilfældet; for mig, ikke personligt, men som Tænker, er dette om den Enkelte det meest Afgjørende. Saa er altsaa kun den Mulighed tilbage for at hæve Misforstaaelsen: hvis det kunde lykkes mig at gjøre de Enkelte det indlysende, at det sandelig ingen Ubetydelighed er; i saa Fald var jo dog Uenigheden hævet. Det, der nemlig forstyrrer, er, at man anseer det for en Ubetydelighed og at jeg saa vil gjøre saa meget Væsen af en Ubetydelighed. Eet af to altsaa: enten har de Andre Ret, at det er en Ubetydelighed. og jeg burde opgive det; eller det er, som jeg forstaaer det, noget meget Væsentligt, saa er der jo ingen Grund til at opholde sig over, at jeg gjør saa meget Væsen - af det Væsentlige, derimod er der saa god Grund til alvorligt eftertænkende at opholde sig lidt derved. Hvad der fra min Side ikke burde forsømmes, er ikke blevet forsømt, jeg har een Gang (i en lille Artikel i »Fædrelandet« af Frater Taciturnus\*)) ladet Sagen drive saa langt ud til Særhed ikke condeligon of Sorbed Les har typertimod i



og, om muligt, bragt til Alles Kundskab. Dette er ubetinget den sikkreste Art Repetitorier. Men Enhver, der skal virke Noget, maa kjende sin Tid — og saa have Mod til at vove sig i den Fare at bruge det sikkreste Middel.

Dette har jeg brugt, medens »den Enkeltes« Dialektik stadigen gjordes tvetydig i dens Dobbeltbevægelse. I ethvert af de pseudonyme Skrifter forekommer paa een eller anden Maade dette om den Enkelte; men der er overveiende den Enkelte den. æsthetisk bestemmet, i eminent Forstand Enkelte, den Udmærkede o. D. I ethvert af mine opbyggelige Skrifter forekommer, og saa officielt som muligt, dette om >den Enkelte«; men der er den Enkelte hvad ethvert Menneske er eller kan være. Pseudonymernes Udgangspunkt er nemlig i Differentsen mellem Menneske og Menneske i Henseende til Intellectualitet, Dannelse o. s. v.; de opbyggelige Talers Udgangspunkt er i det Opbyggelige, altsaa i det Almeen-Menneskelige. Men dette Dobbelte er netop »den Enkeltes« Dialektik. »Den Enkelte« kan betyde den Eneste af Alle, og »den Enkeltes kan betyde Enhver. Vil man nu dialektisk irritere Opmærksomheden, saa bruger man Categorien »den Enkelte« bestandigt i Dobbelt-Slag. Det Stolte i den ene Tanke hidser Nogle, det Ydmyge i den anden Tanke afskrækker Andre, men det Forvirrende i denne Dobbelthed irriterer Opmærksomheden dialektisk; og som sagt, dette Dobbelte er just oden Enkeltes Tanke. Dog troer jeg, at man meest er blevet opmærksom paa Pseudonvmernes 'Enkelte« og udenvidere har sammenblandet mig med Pseudonymerne - deraf al den Tale om min Stolthed og Hovmod, ved hvilken Dømmen man egentligen kun har opnaaet at angive sig selv.

Indskærpet er det da blevet, næsten til Ordsprog, dette om him Enkelte – og jeg Stakkel, som har maattet døie Latteren. Havde jeg med Taarer bedet og besværget alle Mennesker, dog for Alt og for Gud i Himlens Skyld at agte paa denne Evighedens Fanke: der havde saamænd ingen brydt sig om den.

Nu da det er indskærpet, vil jeg saa gjøre et Forsøg, ved at tjøre Mit stræbe idetmindste for en Deel at hæve Misforstaaelsen, ler dog egentligen kun kan være for Dem, der ikke i dybere Fortand have gjort sig bekjendte med Skrifterne — og ganske at tille forebygge al Misforstaaelse, naar man da vil foretage sig Noget, kunde vel kun falde en Yngling ind. Misforstaaelse skal nan tage sig iagt med, det vil sige, man skal tage sig iagt med janske at ville forebygge den. Der er Intet, der saa let voxer et fenneske over Hovedet og saa let bliver misforstaaet som Misfor-

staaelse; selv om han ikke vilde forctage sig det mindste Andel end forebygge Misforstaaelse — ja, saa vilde han formodenlig blive allermeest misforstaaet.

At jeg fra Først af har haft meget mere end een Læser, ved jeg naturligviis nok. >Danmark er et lille Land : Folket, der har et Sprog for sig, ikke talrigt; de literaire Forhold saa smaæ, at der end ikke existerer eller i lang Tid har existeret et literairt Tidsskrift, men Literaturen været reduceret (*in absurdum*) til den Opmærksomhed, som Dagbladene, særligen Grosserer Nathanson, efter hans egne Ord, >skjenker den : som Forfatter har jeg arbeidet usædvanligt anstrenget, og usædvanligt hurtigt; i Sandhedens Tje neste har jeg stadigen brugt en Deel Kraft og Opfindsomhed, ikke for at forhindre Skrifternes Udbredelse, men for at forhindre deres misforstaaede Udbredelse: i Forhold hertil er jeg endog meget



ver Consequents, under Vægten af et uhyrc Ansvar men ogsaa adtil enhver sand Yderlighed, frimodigt at modarbeide en usædeig Forvirring, der, philosophisk og socialt, vil demoralisere »de akelte ved Hjælp af Menneskeheden eller phantastiske Selkabs-Bestemmelser; en Forvirring, der vil lære ugudelig Foragt or hvad der er al Religieusitets første Betingelse, det at være et nkelt Menneske. Denne Forvirring kan kun modarbeides ved, m muligt, at faae Menneskene enkelte - men hvert Menneske er log vel et enkelt Menneske! Enhver Alvorligere, der veed, hvad )pbyggelse er, Enhver, hvo han forøvrigt er, Høi eller Lav, Viis ller Eenfoldig, Mand eller Qvinde, Enhver, der nogensinde har elt sig opbygget og Gud nærværende hos sig, vil dog vel ubetinget ive mig Ret i, at det er umuligt at opbygge eller at opbygges en nasse, endnu umuligere end at være »forelsket en quatre eller en nasse: Opbyggelse forholder sig endnu bestemtere end Elskov til en Enkelte. Den Enkelte, ikke den i Udmærkethedens og den ærlige Begavetheds Forstand Enkelte, men den Enkelte i den Fortand, i hvilken ethvert Menneske, ubetinget ethvert Menneske kan ære og skal være, skal sætte sin Ære, men sandeligen ogsaa vil inde sin Salighed i at være en Enkelt. Enhver Enkelt af de lange, der have læst i mine opbyggelige Skrifter - og til Opbygelse, Enhver, paa hvem jeg som opbyggelig Forfatter kan have aft nogen Indflydelse – hvis han (og dette skylder han jo sig elv, den Dømmende, maaskee dog ogsaa mig, som ofte nok har naattet holde for der, hvor just ikke Viisdommen dømmer) i en lille Time redeligt vil forelægge sig selv det Spørgsmaal, om jeg edrog ham ved denne Tale om den Enkelte, om jeg bedrog ham ed for denne Tankes Skyld (at jeg kunde faae den behørigt stramaet, og, om muligt, ham gjort behørig opmærksom paa den) en tund at udsætte mig\*) for de Manges Latter, og for hvad Misundelsen

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) At det foruden af den her anførte Grund tillige var af andre Grunde, vil jeg her ikke udføre, end ikke dette, at det ogsaa var for, om muligt, at gjøre Samtiden opmærksom paa en i Forhold til det lille Land kun altfor frygtelig om sig gribende literair Usædelighed, at jeg, som en sig Devoverende, vovede en Stund at blive – ak, den stakkels Ironiens Magister! – hiin Latters Offer. Noget der – men Ironie og Veemod ere jo ogsaa i Sandhed Eet og det Samme – dog i een Henseende fyldte min Sjel dybt med Veemod; thi hvad man kalder den menige Mand i Folket har neppe

<sup>•</sup>forelsket en quatre•] jvfr. Begrebet Ironi ovenfor S. 360.

kunde ville benytte denne Latter til: han vil dog vist snarere tilstaae, om ikke mig, hvad jo ikke forlanges, saa sig selv, at det, der fattes ham, just er, at han endnu ikke ret er blevet den Enkelte, hvad jeg ikke selv udgiver mig for at være, skjøndt jeg har kæmpet, men endnu ikke grebet det, og kæmper, men som Den, der dog ikke glemmer, at efter den største Maalestok er vden Enkelte, over et Menneskes Kræfter.

-

## Den Enkelte« er den Categorie, gjennem hvilken, i religieus Henseende, Tiden, Historien, Slægten skal. Og han, der stod ved Termopylæ, var ikke saaledes sikkret som jeg, der, for dog i det Mindste at faae gjort opmærksom paa den, har staaet ved denne Snævring eden Enkelte«. Han skulde nemlig forhindre Skarerne fra at trænge igjennem Snævringen; trængte de igjennem, havde han tabt. Min Opgave er idetmindste langt mindre udsættende

. .





Systemet saa godt som ikke mere<sup>•</sup>), idetmindste ikke som Mode-Ordet og som Tidens Fordring. Med den Categorie ›den Enkelte« mærkede jeg min navngivne Produktivitets Begynden; og blev det som en Formular stereotypt gjentaget, saa dette med den Enkelte da ikke er en senere Opfindelse af mig, men mit Første. — Til Categorien ›den Enkelte« er min mulige ethiske Betydning ubetinget knyttet. Var denne Categorie rigtig, var det med denne Categorie i sin Orden, saae jeg her rigtigt, forstod jeg rigtigt, at det var min, om end ingenlunde lystelige eller taknemlige, Opgave: at gøre opmærksom derpaa, skjenkedes dette mig, om end i inderlige Lidelser, som de vistnok sjeldnere opleves, om end i udvortes Opoffrelser, som der ikke alle Dage findes et Menneske villig til at bringe: saa staaer jeg og mine Skrifter med mig.

Denne Categorie, det at have brugt denne Categorie, derhos saa afgjørende og saa personligt, gjør, ethisk, Udslaget; uden denne Categorie og uden den Brug af den, som der er gjort, vilde Reduplikationen af hele Forfatter-Virksomheden mangle. Thi fordi der i Skrifterne var sagt, fremstillet, udviklet, udtalt alt Det, der er udtalt, og maaskee med Phantasie, Dialektik, psychologisk Blik og andet Deslige: deraf vilde ingenlunde udenvidere følge, at Forfatteren havde forstaact, og forstaaet med eet eneste Ord absolut afgjørende at udtrykke, derhos handlende at udtrykke, at han havde forstaaet sin Tid og sig i den: at det var Opløsningens Tid\*\*).

Et >Sandheds-Vidne kalder Forfatteren sig dog derfor ikke, nei, o, nei langtfra. Ved et saadant forstaaes virkelig ikke Enhver, der siger noget Sandt; jo jeg takker, saa fik vi Sandheds-Vidner nok. Nei ved et >Sandheds-Vidne maa sees ethisk paa den personlige Existeren i Forhold til det Sagte, om den personlige Existeren udtrykker det Sagte — et Hensyn, som ganske rigtigt det Systematiske og Docerende og Tidens Charakteerløshed høist urigtigt har afskaffet. Forfatterens Liv har nu vistnok temmelig nøiagtigt udtrykt Det, der blev ethisk marqueret: at være en Enkelt; han har haft Omgang med Utallige, men altid har han staaet ene, i sin Striden tillige stridende for at faae Lov at staae ene, medens

<sup>\*)</sup> Og nu i 1848!

<sup>\*\*)</sup> Angaaende Opfattelsen af Nutiden cfr. blandt Andet en literair Anmeldelse af S. K. Kbhvn. 1846, sidste Afsnit.

a o. n. abita 1010, staste aisint.

inderlige 2: indvortes. en literair Anmeldelse osv] se VIII Bd. S. 57 ff.

and the second s

# 606

i Omverdenen saa godt som Alt var Comiteers Op-, Ned- og Hensættelse. Han har ogsaa for sin Categories Skyld bragt mere end eet Offer, udsat sig for een og anden Fare, og vel at mærke just den Art Fare, der categorisk svarer til »den Enkelte«, udsat sig for Mængdens og Publikums. Men selv om der ikke var Andet til Hinder, han har ikke maattet arbeide for Udkommet. Alene det er nok, er en Begunstigelse, som, ethisk, sætter ham ned i en lavere Klasse. Men desuden har han ogsaa haft for megen Phantasie og meget for meget af en Digter, til at turde kaldes i strengere Forstand et Sandheds-Vidne, har langt fra heller ikke selv fra Begyndelsen overskuet Alt, saa han først successive har lært at forstaae sig selv i at have grebet rigtigt, saa ofte været foranlediget til at lægge sig paa Hjerte den lykkeligt udtrykte vise Formaning af Lessing, slasz uns nicht weise seyn wollen, wo wir nichts als glücklich gewesen«, eller været foranlediget til at mindes den Pligt: at give Gud hvad Guds er. Han har haft for meget med det Ethiske at gjøre til at være en Digter, erindrer i denne Henseende om hiint første og senere gjentagne Ord af .Esthetikeren i Enten - Eller \* angaaende det ikke at ville være Digter, om det Eftertryk, som Ethikeren\*\*) lægger paa, at det er rigtigt, fordi Menneske skal hort fra det at være Digter ng ing



være et Sandheds-Vidne. Han er et Confinium derimellem, der dog categorisk rigtigt har forholdt sig til Historiens Fremtid.

Den Enkelte« er Aandens, Aands-Opvækkelsens Categorie, Politik saa modsat som vel muligt. Jordisk Løn, Magt, Ære, o. s. v. er ikke forbundet med dens rette Anvendelse; thi selv naar den bruges i det Bestaaendes Interesse, Inderlighed interesserer ikke Verden, og naar den bruges katastrophisk, den interesserer dog ikke Verden, thi at bringe Offere, at offres, hvad jo maa blive Følgen af at den ikke vil see at blive sandselig Magt, interesserer ikke Verden.

»Den Enkelte«; det er den christelig afgjørende Categorie, og den vil ogsaa blive afgjørende for Christendommens Fremtid. Grund-Forvirringen, hvad man kunde kalde Christenhedens Synde-<sup>fald</sup>, er: Aar efter Aar, Aarti efter Aarti, Aarhundrede efter Aarhundrede, snigende at have — halv næsten sig selv ubevidst, hvad <sup>den</sup> vilde, og væsentligen sig selv ubevidst, hvad den gjorde – at have villet franarre Gud Eiendoms-Retten til Christendommen, og sælte sig i Hovedet, at Slægten, Menneske-Slægten, selv har opfundet, eller dog saadan noget nær selv har opfundet Christendommen. Som i Staten, naar en Formue har staaet hen i et vist Antal Aar, og ingen Eier meldt sig, Formuen tilfalder Staten saaledes har Slægten, forvænt ved i triviel Forstand at være vidende om, at Christendommen engang er til, tænkt som saa: det er nu saa længe siden, at Gud har ladet Noget høre fra sig qua Eier og Herre, saa er Christendommen tilfaldet os, hvad enten vi aldeles ville afskaffe den, eller tillæmpe den ad libitum, noget nær som vor Eiendom og Opfindelse, behandlende Christendommen, ikke som Det, der i Lydighedens Underkastelse under Guds Majestæt skal troes, men som Noget, der for at skulle antages, maa see ved Hjælp af »Grunde« at tilfredsstille »Tiden«, »Publikum«, denne ærede Forsamling o. s. v. Ethvert Oprør i Videnskab —

Confinium Grændsegebet. ad libitum efter Behag.

mod Tugt, ethvert Oprør i det sociale Liv - mod Lydighed, ethvert Oprør i det Politiske - mod verdsligt Regimente, hænger sammen med og er deriveret af dette Slægtens Oprør mod Gud betræffende Christendommen. Dette Oprør - Misbrugen af «Slægtens« Categorie - erindrer forresten ikke om Titanernes, men er Reflexionens, det snigende Oprør, fortsat fra Aar til Aar, fra Slægt til Slægt. Reflexionen tager bestandigt kun et ganske lille bitte Stykke af Gangen; og i Forhold til dette lille bitte Stykke vil man bestandigt kunne sige >ja, i den Smule kan man da ogsaa give efter« - indtil saa Reflexionen vil have taget Alt, hvad man ikke blev opmærksom paa, fordi det skeer lidt efter lidt, sog i det Lidet kan man da sagtens give efter . Derfor maa Menneskene blive Enkelte, for at faae det christelig-pathetiske Indtryk af Christendommen; den Enkelte, hver Enkelt, vogter sig vel for, med Gud i Himlene at ville procedere betræffende, hvo af de To der. ubetinget og indtil den mindste, mindste Tøddel, har Eiendomsretten til Christendommen. Gud maa kunne tilgavns atter blive Mellembestemmelsen; men til Gud som Mellembestemmelsen svarer »den Enkelte«. Skal »Slægten« være »Instantsen« eller blot Melleminstantsen, saa er Christendommen afskaffet, om ikke paa anden Maada can vad dan fankaanta vahristaliga Farn



orie, maae være mere og mere dialektiske i Forhold til, som Forirringen er større og større. Thi i Forhold til ethvert Menneske, om man kan faae ind under denne Categorie, kan man forpligte ig, at gjøre ham til Christen -- forsaavidt det ene Menneske unde gjøre dette for det andet - og derfor rigtigere, man kan idestaae ham for, at han skal blive det. Som iden Enkeltes er an ene, ene i hele Verden, ene - ligeoverfor Gud: saa gaaer det ok med at lyde. Al Tvivl (der, in parenthesi bemærket, naar der ke videnskabeligt fornemt gjøres Ophævelser over den, men naar en betragtes ethisk, er slet og ret: Ulydighed mod Gud) har tilidst sit Tilhold i det Timelighedens Sandsebedrag, at man saadan r nogle Stykker, eller saadan hele Menneskeheden, der tilsidst aadan kan imponere Gud, selv være Christus; og Pantheismen er t akustisk Bedrag, der forvexler vox populi og vox dei, et optisk edrag, et af Timelighedens Taager dannet Dunstbillede, et af dens leflex dannet Luftsyn, der skal være det Evige. Men Sagen er, oceres kan denne Categorie ikke; det er en Kunnen, en Kunst, n ethisk Opgave og en Kunst, hvis Udøvelse maaskee til sine ider kunde kræve Operateurens Liv. Thi hvad der guddommegt er det Høieste, det vil den selvraadige Slægt og de Forvirredes karer ansee som Majestæts-Forbrydelse mod >Slægten«, >Mængen«, »Publikum« o. s. v.

Den Enkelte«; denne Categorie er kun een Gang, dens første ang, brugt afgjørende dialektisk, af Socrates, for at opløse Hedenabet. I Christenheden vil den lige omvendt anden Gang blive bruge for at gjøre Menneskene (de Christne) til Christne. Det ikke Missionairens Categorie i Forhold til Hedninge, hvilke han rkynder Christendom; men det er Missionairens Categorie i selve ristenheden for at indføre Christendom i Christenhed. Naar in, Missionairen«, kommer, han vil bruge denne Categorie. Thi rsom Tiderne vente en Heros, vente de vistnok forgjeves; der l snarere komme Den, som i guddommelig Svaghed vil lære

XIII.

vox populi og vox dei] Folkets Røst og Guds Røst. af Socrates] se Ex. Platons Gorgias p. 474 a: .jeg forstaar kun at føre Een som Vidne paa, ad jeg siger, nemlig selve den jeg taler med, Mængden derimod bryder jeg g ikke om: osv.

Menneskene Lydighed — derved, at de i ugudeligt Oprør slaae ham ihjel, den mod Gud Lydige, der imidlertid, om end efter en uendelig langt større Maalestok, dog brugte denne Categorie derhos med \*Myndighed\*. Dog ikke videre derom; jeg bliver, baade i den ene og i den anden Forstand, Styrelsen taknemlig, ved det, hvad let sees, i enhver Henseende uendelig Underordnede: dog at gjøre opmærksom paa denne Categorie.

# Efterskrift.

Hvad her er sagt, er sagt om det Forbigangne, det Tilbagelagte, Noget Læseren vel vil have bemærket endog blot af de Tempora, der ere brugte; og Categorien er: at gjøre opmærksom, hvilket jeg gjentager, for indtil det Sidste at gjøre alt Mit for at forhindre Misforstaaelse.

# (i 1849.)



# Til de »tvende Noter«.

# Efterskrift.

#### Marts 1855.

det jeg nu gjennemlæser disse to Opsatser, vil jeg dog tilføje Følgende.

Vistnok havde, for at nævne det Høieste, Sandheden selv, Jesus Christus, Disciple; og, for at nævne et Menneskeligt, Socrates havde Disciple.

Naar jeg da i een Forstand synes at tvinge Idealiteten af det om den Enkelte endnu høiere, hvorledes forstaaer jeg saa det? Jeg forstaaer det deels som en Ufuldkommenhed hos mig, og deels som hængende sammen med det Særlige ved min Opgave. Jeg forstaaer det som min Ufuldkommenhed; thi hele min Forfatter-Virksomhed er, som jeg oftere har sagt det, tillige min egen Udvikling, i hvilken jeg selv har dybere og dybere besindet mig paa min Idee, min Opgave; men saa længe det forholdt sig saaledes med mig, var jeg jo ikke, selv om jeg havde villet det, modnet til at kunne drage Enkelte nærmere til mig. - Jeg forstaaer det som hængende sammen med det Særlige ved min Opgave. Thi min Opgave er at modarbeide en given forkeert Udbredelse (altsaa ikke i Retning af at udbrede Noget), i Retning af, hvad man kunde kalde det Røgfortærende; men saa er det af Vigtighed at vaage med stor Forsigtighed over, hvorvidt man indlader sig med Enkelte, at ikke det Røgfortærende atter faaer en usand Udbredthed. Det er ikke min Opgave, og det kan »i Christenhed« ikke sandt være Opgaven, at skaffe flere Titulair-Christne, eller at bidrage til at bestyrke Millionerne i, at de ere Christne; nei, Opgaven er just, at belyse denne Kjeltringestreg, som til Bedste for Kirke-Fyrster, Præster, Middelmaadighed har - under Navn af christelig Iver og

39°

Nidkjerhed, hvor raffinerende! — skaffet disse Millioner tilveie; det gjælder om at belyse og gjennemlyse denne Kjeltringestreg, og faae det gjort klart, at christelig Iver og Nidkjerhed >i Christenhed just vil være det — her er ogsaa strax det Christeliges Kjende, ligesom det Modsatte har Verdslighedens Kjende: Profiten — det Utaknemlige, at skille Christendommen af med nogle af disse Batailloner Christne.

Blot et Ord endnu. Vistnok havde Christus Disciple, og, for at tage et Menneskeligt, ogsaa Socrates havde Disciple; men i den Forstand havde da hverken Christus eller Socrates Disciple, i den Forstand, at Sætningen som jeg har stillet blev usand: ethisk, ethisk-religieust er Mængde Usandhed, Usandhed, at ville virke ved Mængde, det Numeriske, at ville gjøre det Numeriske til Instantsen for, hvad Sandhed er.

**-**}X{<del>\*</del>







# BLADARTIKLER FRA TIDEN FØR »FORFATTERSKABET«.

Avisartiklerne er gjengivne efter de originale Tryk; Haand**kri**ftmateriale findes ikke.

Følgende Trykfejl er rettede (N betegner, at de allerede er ettede i R. Nielsens Udgave af S. Kierkegaards Bladartikler, bhvn. 1857).

S. 11, L. 5 for] fra (N). 18, 20 bruger () bruger (N). 25, 15 3evæggrunde Bevæggrunde (N). 34, 11 fra] (saaledes F) for. Desuden er S. 13, 26-14, 2 givet i Overensstemmelse med

Desuden er S. 13, 26-14, 2 givet i Overensstemmelse med Rettelserne i Kjøbenhavns flyvende Post, Interimsblad Nr. 77 (N); i den originale Artikel stod: Udtryk >i en .... tilfreds«. (Rigtignok .... Afskaffelse«) der dog .... tilfreds«; men.

\_\_\_\_\_

# AF EN ENDNU LEVENDES PAPIRER.

.

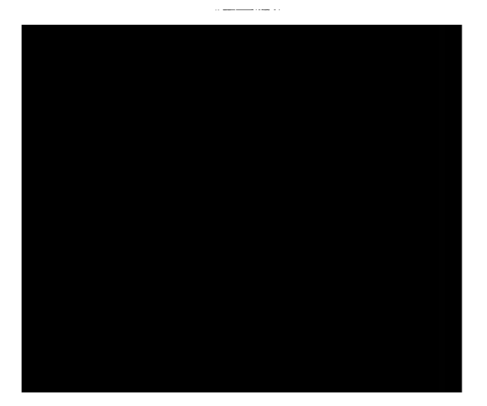
Da S. K.'s Orthographi og Interpunction i dette Ungdomsarbejde er anderledes end senere og ikke meget fast, er kun ganske nødvendige Rettelser foretagne. Ligesaa i Citaterne, da der er sikre Beviser paa Unøjagtigheder, som kun kan hidrøre fra S. K. selv (se f. Ex. S. 85, S. 87).

Følgende Trykfejl i Originaludgaven (O) er rettede:

# 616

S. VI, L. 5 skeer!] skeer, O. 55, 15 i] udfaldet i O. 28 Kotangenten] Kotagenten O. 35 dünnen] det første n udfaldet i O. 56, 5 Mennesker] Mennesker, O. 59, 14 Elasticitæt,] Elasticitæt O. 19 >Candidat-Prosa <] >Candidat Prosa <O. 62, 26 Betydningen] Betydninger O. 37 Dichtung] Dichtung O. 63, 2 behøver] behøves O. 9 Navn] Ravn O. 25 et] en O. 64, 25 er,] (saaledes Originalstedet) er O. 31 spage] (saaledes Originalstedet) svage O. 70, 18 arbitrair] abitrair O. 71, 11 Livs-Anskuelse] Livs Anskuelse O. 33 Meget,] Meget O. 72, 31 >Han] Han O. 78, 10 Forfatteren] Forfatterne O. 24 tvertimod] tverimod O. 85, 18 Dernede] (saaledes Originalstedet) dernede O. 29 hvorledes] hoorledes O. 36 Procession] Proces-cession O. 37 Protestantisme ·] Protestantisme O. 86, 40 efter et] (saaledes Originalstedet) efter O. 87, 38 kommende] (saaledes Originalstedet) larmende O. 88, 9 Overgangspunkt,] Overgangspunkt O. 90, 10 Kjærlighed] Kjælighed 0. 91, 8 vist nok] vistnok O.

S. 64, L. 6 opsnofle] maaske opsnøfte.



torabilierne O. 32 ed.] ed O. 247, 30 kann] kan O. 253, 36 -15] -25 O. 254, 12 betale,] betale; O. 255, 27 Philosophie] 'hilosophi O. 257, 5 Apologie] Apologi O. 263, 6 Sværmer] værmeri O. 266, 34 § 20] I § 20 O. 270, 3 forføreriske] forwiske O. 287, 4 Kunst] Kunst, O. 303, 37 Totaliteten] Totaliin O. 304, 11 von] vor O. 307, 11 Herschsucht] Herschzucht '. 12 \*moralske\*,] \*moralske\* O. 327, 11 Mystification,] Mystication O. 19 Uendelighed] Uendelighed, O. 336, 11 Pag.] Pag '. 350, 28 465] 485 O. 366, 33 \*Julius] Julius O. 370, 34 10d] med O. 371, 8 Polemik] Polemik, O. 382, 36 Intet;] itet, O. 384, 17 Virkelighed] Virkelighed, O. 389, 23 paa] angler i O.

# RTIKLER VEDRØRENDE »FORFATTERSKABET«. ANHANG.

Artiklerne er optrykt efter Originalerne med Bibeholdelse af thographiske Inconsequenser o. l. Til Nr. V findes et haandrevet Udkast (Universitetsbibl. Pakke 45), men det er for afvinde til at have textkritisk Værd. Tildels det samme gælder om I Concept og en Renskrift til Nr. IX (Pakke 46); i de med det ykte overensstemmende Partier findes ingen Varianter af Betydng. Pakke 38 a indeholder S. K.'s egne Exemplarer af de Nrr. Fædrelandet, hvori Nr. I, II, III og IX staar, men uden Retlser.

Følgende Rettelser er foretagne (B betyder, at de allerede er ort henholdsvis af R. Nielsen i Udg. af S. K.'s Bladartikler eller Barfod i Efterl. Pap.):

S. 399, L. 27 udødelig] B, udødelige. 400, 11 idet] i det B. \*8, 17-18 bekymrer] B, bekymre. 409, 33 En] B, Een. 410, deres] B, dens. 434, 18 Liv] B, Liv. 441, 2 at] B, mangler. 1, 11-12 vist nok] vistnok (Stedet mangler i Mss.). 453, 26 vservationer,] B, Observationer (i Ms. mangler baade dette Komma det efter Enhver). 461, 6 Retsforfatning] B, Retforfatning. 471, 'd'Hrr.] B, d'Hrr. 477, 11 le] B, la. 16 det,] B, det. Aldeles betydningsløse Trykfejl er ikke anførte.





# OM MIN FORFATTER-VIRKSOMHED.

 $A=Originaludgaven. \ M=S. K.s Manuskript (der synes at være en Concept). S=Sætteren. K=S. K.s Rettelser i Korrekturen.$ 

ī

S. 498, 15 Skriftetalen] M. Striftetalen SA. 500, 12 kan have forskyldt] KA, forskyldte M, forskylder S. 14 udtrykke] MSA, udtrykke, K (al optage). 506, 31 Hjelp] SA, Hjælp M.

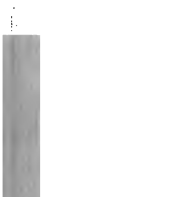
# SYNSPUNKTET FOR MIN FORFATTER-VIRKSOMHED.



elses (C, ) Misforstaaelsens (A. 601, 42 over Hovedet] C, hovedet A. 602, 4 Først] først C, Første A. 603, 34 en] A (C mangler). (604, 10 Termopylæ CA!) 605, 6 ethiske] istoriske C. 609, 17 en Kunst,] A, en Kunst at bruge den C. lialektisk,] C, dialektisk A.

ŧ

# • • • • •





# SAMLEDE VÆRKER

UDGIVNE AF

A. B. DRACHMANN, J. L. HEIBERG OG H. O. LANGE

# XIV. BIND

BLADARTIKLER 1854-55. - DETTE SKAL SIGES, SAA VÆRE DET DA SAGT. - ØIEBLIKKET NR, 1-9. -HVAD CHRISTUS DØMMER OM OFFICIEL CHRISTENDOM. - GUDS UFORANDERLIGHED. - ØIEBLIKKET NR. 10.



GYLDENDALSKE BOGHANDEL NORDISK FORLAG

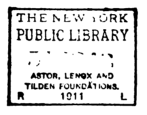
KJØBENHAVN

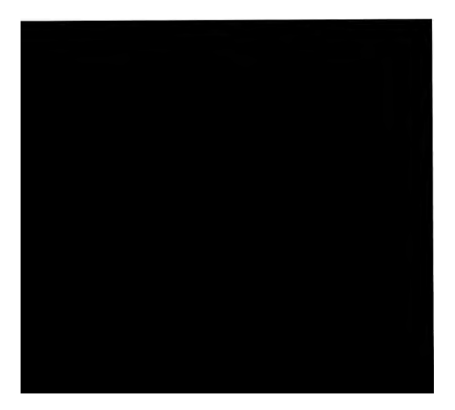
KRISTIANIA

1906 GAN



.







# INDHOLD.

|                                       |               | .4  |    |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | Side |
|---------------------------------------|---------------|-----|----|-----|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|------|
| Bladartikler 1854-55 I-XX             |               |     |    |     |     | ~ |   |   |   |   |   |   |   | 5    |
| Dette skal siges, saa være det da sag | gt.           |     |    |     | •   |   |   |   |   |   |   |   |   | 83   |
| Bladartikler 1854-55 XXI              |               |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 93   |
| Øieblikket Nr. 1–2                    |               |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 103  |
| Hvad Christus dømmer om officiel C    | hrist         | end | om |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 139  |
| Øieblikket Nr. 3–7                    |               |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 151  |
| Guds Uforanderlighed                  |               |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 277  |
| Øieblikket Nr. 8–9                    |               |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 295  |
| Tillæg (Øieblikket Nr. 10)            | • •           | •   | •  | •   | •   |   | • | • | • | • | • | • | · | 339  |
| -                                     |               |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   |      |
| Rettelser og Tilføielser              |               |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 373  |
| Udgivernes Efterskrift                |               |     |    |     |     |   |   |   |   |   |   |   |   | 377  |
| Alphabetisk Fortegnelse over S. Kierk | .ega <b>s</b> | rds | Sk | rif | ler |   |   |   |   |   |   |   |   | 379  |

-----

.

ļ • 



# BLADARTIKLER 1854—55. — DETTE SKAL SIGES, SAA VÆRE DET SAGT. — HVAD CHRISTUS DØMMER OM OFFI-CIEL CHRISTENDOM. — GUDS UFOR-ANDERLIGHED, EN TALE. — ØIEBLIK-KET NR. 1—9.

UDGIVET AF

A. B. DRACHMANN.

1

XIV.



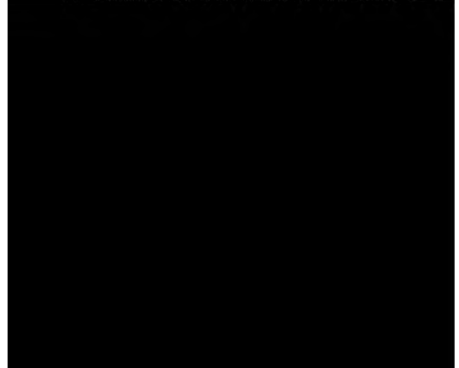


# BLADARTIKLER 1854-55.

# DETTE SKAL SIGES; SAA VÆRE DET DA SAGT.

| I.    | Var Biskop Mynster et Sandhedsvidne«, et af •de rette Sandheds-<br>vidner« – er dette Sandhed? |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | Bilag til Nr. II. I Anledning af Dr. S. Kierkegaards Artikel i Fædre                           |
|       | landet. Nr. 295. (Af Biskop Martensen.)                                                        |
| П.    | Derved bliver det!                                                                             |
| III.  | En Opfordring til mig fra Pastor Paludan-Müller                                                |
| IV.   | Stridspunktet med Biskop Martensen; som, christeligt, afgjørende for                           |
|       | det i Forveien, christeligt seet, mislige kirkelige Bestaaende                                 |
| V.    | To nye Sandhedsvidner                                                                          |
| VI.   | Ved Biskop Mynsters Død                                                                        |
| VII.  | Er dette christelig Gudsdyrkelse eller er det at holde Gud for Nar? 36                         |
| VIII. | Hvad der skal gjøres – det skee nu ved mig eller ved en Anden 39                               |
| IX.   | Den religieuse Tilstand                                                                        |
| Χ.    | En Thesis – kun een eneste                                                                     |
| XI.   | -Salte                                                                                         |
| XII.  | Hvad jeg vil?                                                                                  |
| VIII  | I Apladning of at an a num t Forelag til mig i datta Plade No 20 56                            |

Side



# I. Fædrelandet Mandag d. 18. Dec. 1854. Nr. 295.

# Var Biskop Mynster et "Sandhedsvidne", et af "de rette Sandhedsvidner" — er dette Sandhed?

# I Febr. 1854.

# S. Kierkegaard.

den Tale, Prof. Martensen har  $\rightarrow$  holdt 5te Søndag efter hellig tre Konger, Søndagen før Biskop Dr. Mynsters Jordefærd«, en Erindringstale, hvad den maaskee ogsaa forsaavidt kan kaldes, som den bringer Prof. Martensen i Erindring til den ledige Bispestol — i denne Tale stilles Biskop Mynster frem som et Sandhedsvidne, som et af de rette Sandhedsvidner; der tales i saa stærke og afgjørende Udtryk som vel muligt. Med den afdøde Biskops Skikkelse, hans Liv og Levnet, Udgangen af hans Vandel for Øie formanes vi til at  $\rightarrow$ efterligne de sande Veilederes, de rette Sandhedsvidners Tro« (p. 5), deres Tro, thi den var, hvad der udtrykkeligt siges om Biskop Mynster  $\rightarrow$ ikke blot i Ord og Bekjendelse, men i Gjerning og Sandhed« (p. 9); den afdøde Biskop indføres af Prof. Martensen i (p. 6)  $\rightarrow$ den hellige Kjæde af Sandhedsvidner, som strækker sig gjennem Tiderne fra Apostlernes Dage« osv.

#### I den Tale osv.] Prædiken, holdt i Christiansborg Slotskirke paa 5te Søndag efter Hellig Tre Konger, Søndagen før Biskop Dr. Mynsters Jordefærd. Af Dr. H. Martensen. Kbhvn. 1854. — Mynster døde d. 30. Jan. 1854 og begravedes Tirdag d. 7. Febr. Udgangen af hans Vandel] Prædikenen er til Text af Hebr. 13, 7. 8: Kommer Eders Veiledere ihu, som have forkyndt Eder det Guds Ord; og naar I betragte Udgangen af deres Vandel, da efterfølger deres Tro. Jesus Christus er igaar og idag den Samme, ja til evig Tid! -den hellige Kjæde osv.] Martensen S. 6: -Fra den Mand. hvis dyrebare Minde opfylder vort Hjerte, føres vor Tanke tilbage til den hele Række af Sandhedens Vidner, der ligesom en belig Kjæde strækker sig- osv.

. . .. .. . . \_\_\_\_

Dette maa jeg gjøre Indsigelse mod – og nu da Biskop Mynster er død, kan jeg ville tale, her dog meget kort, og da ski ikke om, hvad der bestemte mig til at indtage det Forhold u ham, som jeg indtog.

Naar man ved »Forkyndelse« nærmest tænker pan hvad der siges, skrives, trykkes, Ordet, Prædikenen — at da (for blot at tage Eet) Biskop Mynsters Christendoms-Forkyndelse fortoner, tilslører, fortier, udelader noget af det mest afgjørende Christelige det, der falder os Mennesker ubeleiligere, det, der vilde gjøre vort Liv anstrænget, forhindre os i at nyde Livet, det om at afdøe, om frivillig Forsagelse, om at hade sig selv, om at lide for Læren osv.: behøver man ikke at være synderlig skarpsynet for at kunne see, naar man lægger det nye Testamente ved Siden af Mynsters Prædiken.

Forsaavidt derimod ved »Forkyndelse« nærmest tænkes paa, hvorvidt nu Forkynderens Liv udtrykker det, han siger (og dette er vel at mærke christeligt det Afgjørende, hvorved Christendommen just har villet sikkre sig mod at faae charakterløse Docenter i Stedet for Vidner) — at da Biskop Mynsters Christendoms-Forkyndelse ikke var i Charakter, at han udenfor de stille Timer ikke

dende, ligesom vel Prof. Martensen er den officielle Prædikant) er, som jeg seer, af den Mening, at Prof. Martensen (der med paafaldende Hasten kommer Begravelsen og saa ogsaa Monumentet i Forkjøbet) ved denne Tale har fra Prædikestolen reist den Afdøde et skjønt og værdigt Monument; jeg vilde foretrække at sige: et Prof. Martensen selv værdigt Monument. Men i ethvert Tilfælde Monumenter kan man ikke ignorere, derfor maa der gjøres Indsigelse, hvad saa maaskee endog kunde bidrage til at gjøre Monumentet (for Prof. Martensen) varigere.

Biskop Mynster et Sandhedsvidne! Du som læser dette, Du veed vel, hvad der christeligt forstaaes ved et Sandhedsvidne<sup>\*</sup>); men lad mig dog erindre Dig derom, at dertil fordres ubetinget det at lide for Læren. Og naar der skærpende siges: et af >de rette< Sandhedsvidner, saa maa altsaa Ordet tages i strengeste Forstand. Lad mig da med nogle faa Træk forsøge at antyde, hvad derved maa forstaaes, for at gjøre Dig det nærværende.

Et Sandhedsvidne, det er en Mand, hvis Liv fra først til sidst er ukjendt med Alt, hvad der hedder Nydelse — o, og hvad enten Meget eller Lidet forundtes Dig, Du veed, hvor godt det gjør, det man kalder Nydelse; men hans Liv var fra først til sidst ukjendt med Alt hvad der hedder Nydelse, derimod fra først til sidst indviet i Alt, hvad der hedder Lidelse — ak, og blev Du end fritagen for de langvarige, de gvalfuldere Lidelser, Du veed det dog af

<sup>\*)</sup> Dog maaskee er dette ved Biskop Mynsters mangeaarige Christendoms-Forkyndelse bragt i Glemsel. Thi ogsaa dette er, og en capital Mislighed ved hans Forkyndelse, ikke det, at han selv var Embedsmand, – christeligt trækker dette fra – Forkyndelsen, hans egen glimrende, paa Nydelser rige, Carriere, nei, ikke det, men det, at han vilde autorisere den Art Forkyndelse til den sande christelige, og derved, i Fortielse, gjøre den sande christelige (den af lidende Sandhedsvidner) til en Overdrivelse, i Stedet for omvendt, at gjøre Christendommen den Tilstaaelse, at den Forkyndelse, han repræsenterede, er Noget, som maa ved Aflad og Indulgens indrømmes os almindelige Mennesker, Noget, vi almindelige Mennesker hjælpe os med, fordi vi ere for selviske, for verdslige, for sandselige til at due til mere, Noget, som vi almindelige Mennesker hjælpe os med, og som saaledes forstaaet, saa ingenlunde – alle falske Reformatorer til Trods! – skal indbildsk og opblæst vrages, tvertimod respecteres.

kommer... Monumentet i Forkjøbel] i Berl. Tid. Nr. 33 for 8. Febr. findes en Indbydelse, udstedt af Kjøbenhavns Præsteskab, til et Monument for Mynster. er, og en capital Mislighed] o: er en Mislighed, og en capital Mislighed.

Sec. 

egen Erfaring, hvorledes et Menneske ømmer sig i det, man kalder Lidelse! Men deri var hans Liv fra først til sidst indviet, i hvad der vel endog sjeldnere tales om blandt Mennesker, fordi det sjeldnere forekommer, i Inderlighedens Kampe, i Frygt og Bæven, i Skælven, i Anfægtelser, i Sjels-Angester, i Aands-Qvaler; og saa dertil forsøgt i alle de Lidelser, som der almindeligere tales om i Verden. Et Sandhedsvidne, det er en Mand, der i Armod vidner for Sandhed, i Armod, i Ringhed og Fornedrelse, saa miskjendt, forhadt, afskyet, saa bespottet, forhaanet, udgriint - det daglige Brød har han maaskee ikke altid havt, saa fattig var han, men Forfølgelsens daglige Brød fik han rigeligt hver Dag; for ham var der aldrig Avancement og Befordring uden omvendt, ned efter Skridt for Skridt. Et Sandhedsvidne, et af de rette Sandhedsvidner, det er en Mand, der bliver hudflettet, mishandlet, slæbt fra det ene Fængsel i det andet, og saa tilsidst - sidste Avancement, hvorved han optages i første Classe af den christelige Rangforordning, blandt de rette Sandhedsvidner - saa tilsidst - thi det er jo et af de rette Sandhedsvidner, Prof. Martensen taler om - saa tilsidst korsfæstet eller halshugget eller brændt eller stegt paa en Rist, hans afsjelede Legeme af Rakkeren henslængt paa et afsides Sted



lig alvorligt, at man da slet ikke kan standse Legen, men leger den fort ind i Himlen, leger Biskop Mynster med ind i den hellige Kjæde af Sandhedsvidner, som fra Apostlenes Dage strækker sig til vore Tider.

### Efterskrift.

Denne Artikel har, som man vil see af dens Dato, ligget nogen Tid.

Saa længe der var Spørgsmaal om Besættelsen af Sjællands Bispestol, mente jeg at burde lade Professor Martensen offenligen uomtalt, da han jo, hvad enten han nu blev Biskop eller ikke, i ethvert Tilfælde var en Candidat til denne Plads, og formodenligt ønskede, at der, saalænge det stod paa, saavidt muligt Intet passerede, ham betræffende.

Med Prof. Martensens Udnævnelse til Biskop faldt dette Hensyn bort. Men da nu engang Artiklen ikke kunde komme og der. for ikke var kommen strax, tænkte jeg som saa: der er jo ingen Grund til at haste. Desuden fremkaldte Biskop Martensens Udnævnelse Angreb paa ham fra andre Sider og af en ganske anden Art: dette Angreb vilde jeg høist unødigt træffe sammen med; jeg ventede da, jeg mente: der er, som sagt, slet ingen Grund til at haste og der tabes slet Intet ved at vente. Muligt vil endog Nogen finde, at der er vundet Noget, finde en dybere Betydning i, at Indsigelsen kommer med en saadan Langsomhed:

I Efteraaret 1854.

.

Men Indsigelse maa der gjøres mod dette, at Biskop Mynster skulde have været et Sandhedsvidne.

Biskop Mynster kan tilnærmelsesviis siges at have baaret en hel Slægt – det er derfor en Vanskelighed, som grændser til det Umulige, at bringe Klarhed ind i vore forvirrede religieuse Forhold og Begreber, saalænge der ikke falder en sandere Belysning

Med Prof. Martensens Udnævnelse, M. udnævntes til Biskop 15. April 1854, ikke uden forudgaaende Vanskeligheder, idet ogsaa H. N. Clausen segte Embedet, men af politiske Grunde vragedes af det daværende Ministerium Ørsted. Angreb paa ham fra andre Sider] fra det national-liberale Parti, der stettede Clausens Candidatur. Se Dagbladet for 19. April 1854, Nr. 90. høist unødigt] o: høist ugjerne.

over Sandheden af Biskop Mynsters Christendoms Forkyndelse, hvad i Grunden ogsaa skyldes mig; thi Biskop Mynster, just Biskop Mynster var, om man saa vil, mit Livs Ulykke, ikke endda det at han ikke var et Sandhedsvidne (den Sag havde ikke været saa farlig) men det, at han foruden al anden Fordel, som han, efter største Maalestok, drog af at forkynde Christendom, ogsaa medtog den Nydelse, ved at declamere i stille Timer om Søndagen og ved verdsligklogt at dække sig om Mandagen, at foranledige det Skin, at han var et Charaktermenneske, en Mand af Grundsætninger, en Mand, der staaer fast, naar Alt vakler, en Mand, der ikke svigter. naar Alle svigte osv. osv., medens Sandheden var, at han var i høi Grad verdslig klog, men svag, nydelsessyg og kun stor som Declamator – og mit Livs Ulykke, om man saa vil (hvad dog i en meget høi Forstand ved Styrelsens Kjærlighed blev til Gode for mig, blev min Lykke) min Ulykke var, at jeg, af en afdød Fader opdragen ved »Mynsters Prædiken«, ogsaa, af Pietet mod den afdøde Fader, honorerede denne falske Vexel i Stedet for at protestere den.

Han er nu død – Gud være lovet, at det kunde holdes hen. saalænge han levede! Det blev naaet, hvad jeg rigtignok mod



(Bilag til Nr. II. Berlingske Tidende Torsdag den 28. December 1854. Nr. 302.)

#### I Anledning af Dr. S. Kierkegaards Artikel i »Fædrelandet» Nr. 295. (Af Biskop Martensen.)

I den nævnte Artikel. der med Rette har tildraget sig stor Opmærksomhed, har Hr. Dr. S. Kierkegaard gjort en høirøstet Indsigelse imod, at jeg i en Prædiken, jeg holdt faa Dage efter Biskop Mynsters Død har kaldt Biskop Mynster et christeligt Sandhedsvidne, en Mand, hvis Tro ikke blot var i Ord og Bekjendelse, men i Gjerning og i Sandhed. Et Sandhedsvidne er efter S. K.s Forklaring en Mand, der i Armod vidner for Sandhed. i Ringhed og Fornedrelse, en Mand, der tilsidst bliver korsfæstet og halshugget, hans afsjælede Legenre af Rakkeren henslængt paa et afsides Sted, ubegravet o. s. v. altsaa, saavidt jeg forstaaer Hr. Doctorens Mening, en af de Mænd, der i historisk Betydning kaldes Martyrer. Jeg skal derfor ved at henføre Biskop Mynster til de christelige Sandhedsvidner have gjort mig skyldig i, for Guds og Menighedens Aasyn at have sagt en himmelraabende Usandhed paa det hellige Sted, ja jeg skal paa det Forfærdeligste have eleget- med Christendommen. – I denne Anledning undlader jeg ikke at afgive et Vidnesbyrd.

Dersom det maatte indrømmes Dr. S. Kierkegaard, at Benævnelsen Sandhedsvidne kun var indskrænket til Martyrer, da vilde jeg vistnok have gjort mig skyldig, om end ikke i en himmelraabende Usandhed og andre Krænkelser af det Hellige, hvilket Dr. S. K. ogsaa ved denne Leilighed tager forfængeligt, saa dog i en feilagtig Sprogbrug. Men hvad i al Verden berettiger ham dog til at indskrænke Begrebet paa en saa vilkaarlig, mod al kirkelig Sprogbrug stridende Maade, en Indskrænkning, efter hvilken, hvad allerede er bleven bemærket imod ham, Apostelen Johannes, der hverken blev halshugget eller korsfæstet, heller ikke efter Døden henslængt af Rakkeren, men begravet af sin Menighed, maa udelukkes af Sandhedsvidnernes Tal. Og hvad berettiger ham dernæst til at kaste et falsk Lys over den af mig udtalte Sætning, at der fra Apostlenes Dage indtil vore Dage strækker sig en Kjæde af Sandhedsvidner, som om jeg dermed havde sagt, at de christelige Sandhedsvidner i vore Dage uden videre skulde sammenstilles med dem i den apostoliske Tid, medens jeg udtrykkeligt har tilføiet, hvad han svigagtigt udelader, at der er Forskjel paa Tider og Gaver og Redskaber, medens Herren og Aanden er den samme, aabenbart nok for Enhver, der ikke vil misforstaae, har skjelnet mellem det Overordentlige og det Ordentlige i Kirkens Udvikling, en Distinction, der er mine Tilhørere velbekjendt. Men det gaaer visselig ikke an over

den store Ulighed, der findes i Kirkens forskjellige Udviklingstrin at glemme hva d der til alle Tider maa være lige, naar vi ikke ville opgive den Artikel i vort Bornchærdom: Jeg troer een, hellig, almindelig Kirke. Thi de som troe dename Artikel, vide ogsaa, at der i Kirken er et sig fra Slægt til Slægt forplantende San d hedsvidnesbyrd, og at der ogsaa til enhver Tid og i enhver Slægt, baade i Meni scheden og iblandt Lærerne ere de, som bære dette Vidnesbyrd, levende og perso-moligt bekræfte Christendommens den store Kjendsgjerning. I modsat Tilfælde vil elle Kirkens Eenhed igjennem Tiderne være brudt. Vistnok nytter det ikke at ansti I le saadanne Betragtninger for Dr. S. Kierkegaard, hvis Christendom er uden kir ke og uden Historie, og som kun leder efter Christus i »Orkenen» og i «Kamrene». Dog strider det mod al Menighedsbevidsthed at paastaae, at der kun skulde vidmes om Sandheden i de overordentlige Tider og under de overordentlige Prøvelser og med de overordentlige Kræfter og Naadegaver, da dog »Ordets Tjeneste« i Menig-heden just er indstiftet dertil, at der til enhver Tid og for enhver Slægt skal vidnes om Sandheden, medens Kirken til ingen Tid ophører at være strideade. -Hvad nu dernæst augaaer den Paastand af Dr. S. Kierkegaard, at det eneste relle Kjendemærke paa et Sandhedsvidne er Lidelser, da maa herved dog bemærkes, st ogsaa mange Sværmere og Fanatikere have underkastet sig store Lidelser uden derfor at være Sandhedsvidner. Og dernæst: hvad berettiger ham til at oversee, at der ogsaa gives andre Lidelser end den haandgribelige Forfølgelse? Kan ikke saaledes en Tidsalders aandelige Død, kan ikke Menneskenes Ligegyldighed for det evige Liv være en Kilde til dybe Lidelser for dem, som arbeide i Læren? Eller er ikke Ordet, det angribende, det forfølgende Ord ligesaavel et Vaaben som Sværdet, og kan et Sandhedsvidne ikke blive stenet paa anden Maade, end med virkelige Steenkast? Og er der nogen Tid, i hvilken ikke Løgnen og Bagtaleisen ud-

Christum og ham korsfæstet, hvad dog vel hører til noget af det meest afgjørende Christelige, og indeslutter hijn Lære om at afdøe, om end ikke paa Dr. S Kierkegaards Maade. Og kan det modbevises hvad jeg har sagt om ham, at hans Vidnesbyrd gjennem Aarene blev fyldigere og mere fuldttonende, og hvad jeg her vil tilfoie, at der ere faa Prædikanter, hos hvilke der lader sig paavise en saa fremskridende Udvikling? løvrigt har der i den af Dr. S. Kierkegaard angrebne Prædiken ikke, hvad han vil insinuere, været Tale om at scanoniseres eller for-**Sude**, men kun om i Kjærlighed og Taknemmelighed at ihukomme. Men naar Dr. S. Kierkegaard henkaster Beskyldningen for at have fortiet Sandheden, da burde han dog tillige have betænkt, at en Herrens Tjener ikke blot skal vogte sig for at fortie Noget af det, han er sendt til at sige Menneskene, men ligesaavel skal vogte sig for at sige Mere end han er sendt til at sige, hvad ogsaa indeholder. at han skal vogte sig for at sige Mere, end just han er sendt til at sige efter den Særegne Aandens Gave, som er lagt ham i Sjælen. Denne gyldne Regel har Bl-skop Mynster altid iagttaget, og dersom den var almindeligere fulgt, da vilde megen usand og opskruet Tale om det christelige Livs Høider og Dybder, f. Ex. om det at afdøe, hvorom den Talende dog kun vidste Besked igjennem Phantasien, være undgaaet, ja mange opbyggelige Taler og Bøger vilde være uskrevne. løvrigt behøver det vel ingen udførligere Udvikling, at der hos de christelige Sandhedsvidner baade kan og maa være Tale om forskjellige Udviklingstrin baade i Henseende til Vidnesbyrdets Kraft og Fuldstændighed, og at Charakteren af deres Vidnesbyrd ikke kan andet end være betinget, deels ved den Tid, i hvilken de fremtræde, deels ved deres medgivne Individualitet. Men for at holde Dommedag over en Mand, om hvem det er vitterligt, at han har bygget paa Troens Grund; for at afsige den Dom, at hvad Biskop Mynster, der har været en Lærer ikke blot for en mindre Kreds, men for sin Nation, gjennem en meer end halvhundredaarig Virksomhed har opbygget, at dette, om det end i andre Henseender maa respekteres, dog i christelig Henseende er falsk og uægte: dertil udfordres ikke blot Andet og Mere, end Dr. S. Kierkegaards sjuskede Artikel i »Fædrelandet«. men Andet og Mere end hele den vidtløftige Kierkegaards-Literatur; tillige af den Grund, at der til disse Tings Undersøgelse og Bedømmelse udfordres en heelt anden Maalestok end den, af hvilken Dr. S. K. er i Besiddelse, han, hvis Christendom ikke er nogetsomhelst Samfunds Tro, men en blot og bar Privatreligion, en Christendom, i hvilken den christelige Kirke og den Helligaands Gjerning i Kirken er udeladt, og dermed meget andet af sdet meest afgjørende Christelige«.

Men det er ikke blot Biskop Mynsters Christendomsforkyndelse, Dr. S. Kierkegaard angriber, men ogsaa Mandens Liv og Charakteer. Biskop Mynster skal nemlig ved at declamere om Sondagen og verdsligklogt at dække sig om Mandagen have foranlediget det Skin, at han var et Charakteermenneske, en Mand af Grundsætninger, en Mand som staaer fast, naar Alt vakler o. s. v., medens «Sandheden var, at han var i høi Grad verdsligklog, men svag, nydelsessyg og kun stor som Declamator«. Af denne forbausende Meddelelse, hvoraf blandt Andet erfares, at En af de arbeidsomste Mænd i Danmark nu skal opfattes under Bestemmelsen af en «Nydelsessyg«, af denne Meddelelse sees da, at Dr. S. Kierkegaard efter Evne vil drage Omsorg for, at Biskop Mynster i det mindste efter sin Død kan komme ikke blot i godt men ogsaa i ondt Rygte. Men idet jeg seer ham at udslynge Smædeord mod En af vort Fædrelands Ædleste, imod en Mand, hvem han selv tilforn har anerkjendt som sin Lærer, sin aandelige Velgjører; idet jeg seer ham som en Thersites ved Heltens Grav: da indrømmer jeg vistnok, at han ved denne sin Gravhandling ganske sikkert vil opnaae hvad han har tilsigtet, nemlig: at forarge Mange. Men mærk det vel: ikke blot den himmelske

14

Sandhed og Kjærlighed kan forarge Menneskene, men ogsaa den samvittighedslese Usandhed og Uretfærdighed, ogsaa den urene og tugtløse Aand, ogsaa Kaadheden, der spiller med det Ærværdige, spiller med et Menneskes egen bedre Felelse. -Biskop Mynster var altsaa kun stor som Declamator, men forøvrigt uden Grundsætninger og Characteer; altsaa dog kun et Menneske, der havde Gudfrygigheds Skin, men fornægtede dens Kraft. Dette er Betraginingen, til hvilken Dr. S. Kierkegaard er kommen, efterat have frigjort sig fra Pietetsforholdet til sin Fader, der stil hans Livs Ulykkes har opdraget ham ved Mynsters Prædikener. Dette er den Betragtning, han i mange Aar har holdt tilbage, medens han udvortes vedblev at bevise Biskop Mynster den vante Erefrygt. Denne Erefrygt var kun en Maske, hvilken han nu, efterat Biskop Mynster er begravet -med fuld Musik«, lader falde, for at bringe .Klarhed ind i vore forvirrede religieuse Forhold !« - Sandelig, denne i .Fædrelandet. afkastede Maske vil sikkert længe blive opbevaret i vor offenlige Morals Historie og foroge S. Kierkegaards Navnkundighed. Men den Betragining ligger nær: maatte det kun ikke komme derhen, at Dr. S. Kierkegaard omsider selv bliver en omvandrende Maske iblandt os, der vil klare vore forvirrede religieuse Forhold ved det, som er langt værre end religieus Forvirring! Eller troer Dr. S. Kierkegaard virkelig, at vi endnu skulle antage, at det er hans Alvor med hvad han ideligt docerer, at Sandheden skal udtrykkes i »Existens«? Eller kan han finde det paradox, naar vi ledes til den Mening, at Sandheden, at det Christelige og Sædelige, at ogsaa de Aandsgaver, hvormed han er udrustet, (skjøndt langtfra udrustet i den Grad, som han selv stil sit Livs Ulykkes indbilder sig) at alt dette dog kun maa tjene ham til et Forfængelighedens og andre finere Nydelsen Raffinement. Jeg veed ikke, hvorledes han for sig selv vil retfærdiggjøre dette Maskespil, thi en Troens Ridder - og Dr. S. Kierkegaard har ofte foranledigel



II. Fædrelandet Lørdag d. 30. December 1854. Nr. 304.

Derved bliver det!

Den 28de Decbr.\*)

# S. Kierkegaard.

Fra Prædikestolen at fremstille Biskop Mynster som Sandedsvidne, et af de rette Sandhedsvidner, at anvise ham Plads i

<sup>\*)</sup> Denne Artikel er, som man vil see, af Dato 28de Dcbr., var indleveret til 'Fædrelandet, da jeg samme Aften, til min Overraskelse, af 'Berlingske Tidende. Nr. 302 seer, at Biskop Martensen altsan dog ikke, hvad jeg var forberedt paa, har en lignende Eiendommelighed i Forhold til korte Artikler af mig, som den han i sin Tid oplyste at have i Forhold til hele den vidtløftige Kierkegaardske Literatur, en Eiendommelighed, der forhindrede ham i at gjøre sig bekjendt med den. Det var det, jeg saae; hvad jeg derimod hverken saae eller seer. er hvad hans Artikel skal gavne til, en Artikel, der virkeligen ikke gjør noget udførligere Svar fornødent, da den Intet forandrer i Sagen. Biskop Martensen vil paastaae, at jeg har gjørt Sandhedsvidne og • Blodvidne enstydigt, og at det kun er derved, at jeg har Ret i at negte, at Biskop Mynster var et Sandhedsvidne. Dette er ikke saa. Hverken i Artiklen, hvor jeg kun tilsidst udviser ogsaa Blodvidnet (men Blodvidnet hører dog vel ogsaa med til Sandhedsvidnerne, især til «de rette- Sandhedsvidner, eller hvad jeg har kaldet «første Classe i den christelige Rangforord-

Berlingske Tidende. Nr. 302] se foranstaaende Aftryk af Martensens tikel. •den vidtløftige Kierkegaardske Literatur. jyfr. ovenfor 11 og se Dogmatiske Oplysninger, et Leilighedsskrift af Dr. H. Martensen, »benhavn 1850, S. 13 (•mit Kjendskab til denne vidtløftige Litteratur er, som ft. kun saare ringe og fragmentarisk.).

den hellige Kjæde osv.: derimod maa der gjøres Indsigelse; derved bliver det.

I Grunden er at fremstille ham saaledes at gjøre ham latterlig – thi jeg kan gjerne sige det Samme paa en anden Maade, indtrængende fra en anden Side. At fremstille en Mand, der, endog ved at forkynde Christendom, har naaet og nydt, efter største Maalestok, alle mulige Goder og Fordele, at fremstille ham som Sandhedsvidne, en af den hellige Kjæde, er ligesaa latterligt, som at tale om en Jomfru med en talrig Børneflok. Men Sagen er, saaledes vilde Luther sige: \*Alt hvad der forholder sig til Liderlighed, det veed man Besked om i denne syndige Verden, vil Du tale derom, er Du strax forstaaet af Alle: men de christelige Begreber veed man ingen Besked om«. Og deraf kommer del, at man ikke forstaaer, opholder sig over, at der gjøres Indsigelse mod et Sandhedsvidne, der, christeligt, er ligesaa latterligt, som slig Jomfru.

ning«, hvori da igjen ligger, at jeg maa antage mange flere Samihedavidaer end Blodvidner), altsaa hverken i Artiklen eller i Noten til Artiklen-maa kan jo see begge Dele efter - har jeg gjort Sandbedavidne og Biodvidne

Der er Meget, man kan være stillige«; og just i Forhold til alt det Ubetydelige gjælder det, at det egner sig for, at En er det stillige. Man kan være baade Det og Det og tillige Dilettant paa Violin, Medlem af Venskabelige, Fuglekonge osv. Men det Betydelige har just den Egenskab, at i samme Grad, som det er det Betydelige, i samme Grad egner det sig mindre til, at man er det og tillige Andet. Og Bestemmelsen »Sandhedsvidne« er en meget herskesvg, en høist uselskabelig Bestemmelse, nøiagtigt lader den sig vel kun forene med det: at være forresten Ingenting. »Sandhedsvidne« forholder sig til, at Christendom er Uensartethed med denne Verden, deraf kommer det, at »Vidnet« altid maa være kjendeligt paa Uensartetheden med denne Verden, paa Forsagelse, paa Lidelse; og deraf kommer det, at denne Væren saa lidet egner sig for: tillige at være Andet. Men at ville, efter største Maalestok, tage alle Goder og Fordele (Sandhedsvidnet er just hvad han er ved Forsagelse og Lidelse) og saa tillige være Sandhedsvidne, derom maatte man christelig nøiagtigt sige: det var Satan til Sandhedsvidne; et saadant Sandhedsvidne er ikke blot et Monstrum, men en Umulighed, som en Fugl, der tillige er Fisk, eller et Redskab af Jern, der tillige har den Mærkelighed at være af Træ.

Saaledes forholder det sig; blot erindre man, at det ikke er mig, der har gjort Begyndelsen med paa Biskop Mynsters Liv at anlægge den Maalestok: Sandhedsvidne. Nei, det er en Ven, Prof. Martensen, der har viist den Afdøde denne klodderagtige Tjeneste, Og bevirket, at jeg har sagt, hvad Sandhed er, at seet under denne af Prof. Martensen anbragte Belysning var Biskop Mynster: >en i høi Grad verdslig klog Mand, men svag, nydelsessyg og kun stor som Declamator. — denne klodderagtige Tjeneste, som dog maaskee ikke engang kan kaldes ganske uegennyttig; thi den mulige Efterfølger paa Sjællands Bispestol, for Øieblikket Efterfølgeren, var jo ganske godt tjent med, paa en saadan nem Maade saa ogsaa selv at avancere op til Sandhedsvidne.

Dersom der derfor virkelig her i Landet er saa liden Sands for Christendom, at man ikke skulde kunne forstaae, med hvilken Føie jeg maatte og i de allerstærkeste Udtryk, ved den mest skærende Modsætning gjøre Indsigelse mod denne Falsknen, saa kan jeg gjerne give Indsigelsen en anden Skikkelse. Jeg paastaaer, at ved fra Prædikestolen at fremstille Biskop Mynster som Sandhedsvidne, en af den hellige Kjæde, skeer der i høieste Grad Uret mod enhver anden udmærket og fortjent Mand i Landet. En Jurist

Medlem af Venskabelige] se VII Bd. S. 209. XIV.

som Geheimeraad Ørsted, en Digter som Heiberg, en Lærd som Madvig, en Læge som Bang, sceniske Konstnere som Nielsen, Rosenkilde, Phister og saaledes i saa mange Forhold, alle disse Mænd, der dog, medens de leve, ingenlunde kunne siges at have et laknemligere Vilkaar, faae mere af Jordens Goder og Nydelser end Biskop Mynster fik, tvertimod maae siges at have et langt utaknemligere Vilkaar, alle saadanne Mænd have aldeles samme Adkomst som Biskop Mynster, til at begraves som Sandhedsvidner.

Men den protestantiske Geistlighed har endnu bestandigt Nykker i Hovedet; skjønt den er bleven aldeles ligesom enhver anden Existeren, der, indenfor Bestemmelsen af at iagttage den borgerlige Retfærdighed, udfolder hvad mulig Begavelse man har, og derved søger jordisk Løn og Nydelse som alle Andre, vil den tillige være noget mere, være Sandhedsvidne.

Og dette kom ret tydeligt for Dagen i hin Erindringstale af Prof. Martensen. Derfor skulde der gjøres Indsigelse, og saa eftertrykkeligt som muligt, Blodet røres, Lidenskaben sættes i Bevægelse, hvad naturligvis kun lader sig gjøre, naar man selv ikke frygter den øieblikkelige Følge, at Mange blive som rasende paa En, hvad man ikke bør frygte men forstaae, som Operateuren forstaaer det,



ud med den Afdøde, ville de ikke forstaae det: i Guds Navn, det bliver deres Sag.

Den Afdødes Fjender vil jeg bede ikke at juble eller glæde sig, som havde de vundet Noget, hvad de i mine Tanker slet ikke have; deres Stilling er efter mine Begreber aldeles uforandret, og, hvis Anledning gives, var det ikke umuligt, at jeg kunde komme til endnu engang (kjære Erindringer; hvor gjorde jeg det med Glæde!) paa vanlig Vis: mod hans Fjender at kæmpe for Biskop Mynster, min afdøde Faders Præst.

Biskop Mynster var i Danmark eneste i sit Slags; der er i Danmark kun en Eneste, der afgjort har Ret mod ham, det er mig. Jeg har ikke dømt Biskop Mynster, nei, men jeg blev i Styrelsens Haand Anledningen til, at Biskop Mynster dømte sig selv: sin Prædiken om Søndagen enten kjendte han ikke, eller turde eller vilde han ikke vedgaae om Mandagen — thi jeg var, ironisk nok, troskyldigt hans egen Prædiken om Mandagen; og hvis Biskop Mynster ikke selv havde om Mandagen verdslig klogt unddraget sig for at overtage Consequensen af hans Søndagsprædiken, hvis han havde sat en Existeren og Handlinger ind, der svarede til Søndagstalens Sving, i Stedet for at hjælpe sig med verdslig Klogskab i forskjellige Mønstre: vilde ogsaa hans Liv kommet til at see ganske anderledes ud.

Men en saadan Dom kan kun en Fjende ville forhaste sig med at fælde, saalænge Manden lever; Den, der er ham hengiven, siger: indtil det Sidste skal der holdes hen, endnu i det sidste Dieblik kunde han jo afværge denne Dom og gavne overordentligt ved et lille Ord; og der skal blive gjort hvad Resignation formaaer, for, om det var muligt, at røre ham dertil.

Altsaa, derved bliver det: ogsaa af Pietet for en afdød Fader ar jeg honoreret denne falske Vexel i Stedet for at protestere den.

→Jeg var hans egen Prædiken om Mandagen«, jeg var det; thi ved Aar efter Aar at udholde dette Harmfulde, derhos med den iforandrede Resignation, som jeg gjorde det, er jeg bleven noget indet, end jeg var, eller er det blevet mig tydeligere og tydeligere ivad jeg var, »mit Livs Ulykke blev, ved Styrelsens Kjærlighed, i 'n meget høi Forstand mig til Gode, blev min Lykke«; mit mangearige Forhold til Biskop Mynster er Enheden af en fra min Side lybt anlagt og med største Omhu gjennemført Hensigt, og, under

2•

Styrelsens Medvirken, min egen Udvikling. Man vil da forstaat, at jeg ikke kan tage Hensyn til hvad enhver Anonym, enhver Ȯskulap« («Kjøbenhavnspostens« Mærke) giver fra sig i en Avis, eller, til hvad en Alvorsmand fra Nørrebro med «Flyvepostens« Alvor oplyser Folk om, at jeg mangler Alvor.

Og hvad angaaer det Skrig, som høres, dette Skrig: at angibe en Afdod, som ikke kan svare osv., da maa dertil siges: det er Misforstaaelse, hovedsagelig vel ogsaa Fruentimmer-Spektakel leg har jo sagt, hvorledes det forholder sig: »Gud være lovet, at det kunde holde hen, saalænge den Gamle levede, jeg var mod Slutningen nær nok ved at fortvivle derover«. Ja, Gud være lovet, at jeg slap for, efter den frygteligste Maalestok at maatte have forbittret en Olding hans sidste Leveaar ved at vise, at lige over for det nye Testamentes Christendom var den Mynsterske Christendoms Forkyndelse og Kirkestyrelse — hvis den ikke, og saa høitideligt som muligt, vilde gjøre den Tilstaaelse, ikke at være det nye Testamentes Christendom – var den et Sandsebedrag, al hans »Alvor og Visdom«, christeligt, Majestætsforbrydelse mod Christendommen, der i sin guddommelige Majestæt foragter at betjenes (som var den Politik, et Rige af denne Verden) at betienes med

Det skete i >Til Selvprovelse«, hvor jeg, som man vil see, halverede ham, men rigtignok saa skjult, at ikke engang hans Fjender have seet det, saa skjult, at Blad-Artikler nu anføre dette Sted mod mig som en Lovtale over ham, medens jeg just der havde taget min Forsigtighedsregel for det yderligste Tilfældes Skyld, omtrent sagt: Deres Høiærværdighed er aldeles ikke i Charakter af Deres Prædiken. Men jeg skjulte det, og hvorfor? Naturligt, fordi jeg altid onskede at kunne, om det var muligt, drive min første, mig saa tjære Tanke igjennem: Mynster skal leve ud, begraves med fuld Musik. Privat har jeg talt eftertrykkeligt nok til Biskop Mynster; i mine Skrifter har jeg forfulgt min Opgave, og er, med min Tilværen, min Forfattervirksomhed et stadigt Angreb paa hele den Mynsterske Christendoms Forkyndelse, dog saaledes, at det i ethvert Øieblik var Biskop Mynster muligt ved en Indrømmelse at komme i Forstaaelse med mig, saa jeg var hans Forsvar. Men jeg veed meget godt, hvorledes de Fleste læse, hvor tankeløst, og at det derfor charmant lod sig gjøre, naar jeg vilde det - og det vilde jeg af flere Grunde, »ogsaa af Pietet for min afdøde Faders Præst« – ved at anbringe Complimenter til ham, at faae Folk til at mene, at vi To vare enige, saa min Virken kom til at styrke hans Anseelse i de Flestes Øine, Alt hvad der hedder Uro, Optrin, Katastrophe (hvilket var den Gamle saa uhyre imod) blev undgaaet. Den Gamle vidste, baade fordi han omhyggeligere læste mine Skrifter, og fordi jeg privat talte med ham, bedre Besked om vor Enighed, hvorimod han vistnok egenligen aldrig har tvivlet om min uskrømtede Hengivenhed for ham, selv naar det saae mest broget ud.

Saa være da Gud lovet, at det blev naaet, hvad der var min første Tanke, mig mit saa kjære Ønske, hvad jeg mod Slutningen var nær nok ved at fortvivle over: Mynster skal leve ud, begraves med fuld Musik! Og han levede jo ud usvækket; han blev jo begravet med fuld Musik; Monumentet vil jo ogsaa blive ham reist: men saa ikke videre, og allermindst maa han gaae over til Historien som Sandhedsvidne, et af de rette Sandhedsvidner, en af den hellige Kjæde: derved bliver det!

i "Til Selvprøvelse" se XII Bd. S. 311. Blad-Artikler] o: en Artikel, mrkt. B, i Dagbladet for 22. Dec., Nr. 300.

-----





rel, som sædvanligt, vilde iagttage Taushed. Om Mynsters Præliken har jeg i min Artikel i >Fædrelandet sagt: >den tilslører, ortoner, fortier, udelader noget af det mest afgjørende Christeige. I den Anledning gjøres Opfordringen til mig, at jeg ned det nye Testamente ved Siden vil vise dette, saa det paa iogen Maade er værd at omtale; thi saa vil Pastor P. M. gjenrive det.

»Saa det paa nogen Maade er værd at omtale«, hvad er dette? Ivis jeg nu indlod mig derpaa, maaskee skulde det saa ende med, t jeg dog kom til at løbe April, fordi jeg ikke havde sikkret mig authentisk Fortolkning af, hvad der skal forstaaes ved: saa det a nogen Maade er værd at omtale.

Dog dette vil jeg see bort fra; men Grunden, hvorfor jeg ikke gter at indlade mig, er, at jeg er bange for, at her kunde være i Snare, saa det, hvis jeg gik i den, vilde bevirke, at hele Sagen g Sagens Stilling i ganske kort Tid blev noget ganske Andet, end en er. Sagen er: »var Biskop Mynster et Sandhedsvidne, et af e rette Sandhedsvidner? er dette Sandhed?« Sagen er: en fra in Side gjort energisk Protest mod fra Prædikestolen at fremille Biskop Mynster som Sandhedsvidne, et af de rette Sandhedsdner, en af den hellige Kjæde. Og dette skulde nu maaskee inges i Glemme, det Hele blive forvandlet til en vidtløftig, lærd, eologisk Undersøgelse med Citater og Citater osv. om Mynsters ædiken, en Undersøgelse, i hvilken vi ved de Deltagendes store ital og Lærdom, vel snart skulde sidde op over Ørene. Nei ik!<sup>o</sup>.

- ----

•) Enhver, der kunde ville agte paa Raad af mig, beder jeg, hvis han er tilsinds at ville yttre sig offenligen, at iagttage den strengeste Diæt i Henseende til ikke at indlade sig i almindelig, bred, lærd, vidtløftig, videnskabelig Discuteren med Lexicon, Grammatik og det lærde Apparats uhyre Masse og Citaternes, selv det Soleklareste formørkende, Mængde; thi derved tjener han kun min Modpart, der (som man qvæler Ild vød Dyner, og som man tilvelebringer Glemsel ved Vidtløftighed) vel just paa den Maade maa see at slippe bort fra det Korte, Klare, Factummet, Punctet, det maaskee for det Bestaaende Afgjørende: fra Prædikestolen at fremstille Biskop Mynster som Sandhedsvidne, et af de rette Sandhedsvidner, en af den hellige Kjæde, hvad ikke blev bedre men værre ved den samme Mand, Kirkens Overhoved, den høivelbaarne, høiærværdige Biskop Martensens, for det Bestaaende ikke velbetænkte. Friskhed ligeover for en, christeligt, i allerhøleste Grad berettiget Indsigelse.

Hvad jeg har sagt, er kort, betegnende: Biskop Mynsters Prædiken tilslører, fortoner, fortier, udelader noget af det mest afgjørende Christelige; Enhver kan, naar det er sagt, see det, især den Enfoldige. For den, der, mere dannet, veed Besked om Sligt, kan jeg sige: Mynsters Prædiken forholder sig til det nye Testamentes Christendom, som Epicuræisme til Stoicisme, eller som Cultiveren, Forædlen, Dannen forholder sig til Grundforandring, radical Cur; hans Prædiken fører aldrig paa noget Punkt det Christelige til, hvad det er overalt i det nye Testamente, et Brud, det dybeste, ulægeligste Brud med denne Verden, saa lidet som (hvad let forklares af hans uendelige Angst for alt Radicalt) Biskop Mynsters Liv end i fjerneste Maade lignede et Brud med denne Verden, hvis vi da ikke skulde tage den Forklaring god: man er en stout-à-fait« Verdens Mand, en Mand ganske af denne Verden, og stillige« har man ubetinget brudt med denne Verden, hvilket svarer til: endog ved at forkynde Christendom at naae og nyde alle Goder og Fordele og «tillige» være Sandhedsvidne, hvad jeg (ogsaa hentydende til det skjønne Billede paa Uensartethed med denne Verden: Jomfruelighed, Virginitet) paaviste at svare til: en Jomfru med en talrig



gamle Sætning: *nil beatum nisi quietum* o: den første Betingelse for al Livsnydelse er Fred.

Dette være saa nok for denne Gang. Det er en Undtagelse jeg har gjort, hovedsageligt maa jeg overlade de Mange, som optræde mod mig, at svare og takke hinanden indbyrdes.

-----

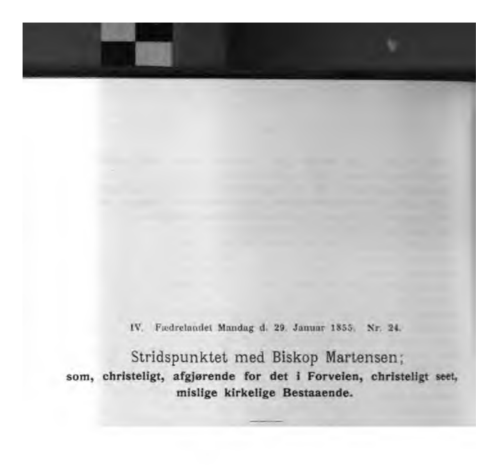
.

nil beatum nisi quictum/ sIntet er lykkeligt som ikke er roligt. Sætningen findes (i Formen: nisi quietum nihil beatum est) hos Cicero de natura deorum 1, 20. 52 i en Udvikling af Epikurs Gudsbegreb, men ikke som ligefremt Citat af Epikur.

-----

-

. .



Men naar man holder den her i Landet almindelige Christendoms Forkyndelse, den officielle Christendoms Forkyndelse, betjent af kongelige Embedsmænd, Rangspersoner, hvis verdslige Carriere Forkyndelsen er, naar man holder denne Christendoms Forkyndelse ved Siden af det nye Testamente, ved Siden af hvad Jesus Christus (den Fattige, Fornedrede, Bespottede, Bespyttede) fordrer af sen Jesu Christi Discipel« (og en saadan skulde jo dog vel Præsten være ved at gjælde for Sandhedsvidne) ved Siden af hvad Jesus Christus fordrer, at forkynde Læren >for Intet«, at forkynde Læren i Armod, i Fornedrelse, i Forsagelse af Alt, i den mest ubetingede Uensartethed med denne Verden, i den største Fjernhed fra al Brug eller Hjælp af verdslig Magt osv.: saa sees kun altfor let, at den officielle Christendoms Forkyndelse sammenholdt med det nye Testamente ene kan (hvis den kan det) ene kan forsvares paa den Maade, som jeg i sin Tid antydede ved Pseudonymen Anti-Climacus, i hvilken Henseende dog, vel at bemærke, det Bestaaende hidtil Intet har ladet høre fra sig, ikke end i fjerneste Maade gjort Mine til at ville gjøre det kjendeligt, paa hvilken Afstand det forholder sig til det nye Testamentes Christendom og uden at kunne med Sandhed kaldes en Stræben i Retning af at komme det nye Testamentes Christendom nærmere.

Saasnart det derimod er hørt: Præsten er tillige Sandhedsvidne, det, vi kalde Præst, det er tillige at være Sandhedsvidne, i samme Øieblik er hele det kirkelige Bestaaende, christeligt, en fræk Uanstændighed. Det Bestaaende kan med denne Paastand ikke længer holdes som en yderligste Formildelse, der dog forholder sig til det nye Testamentes Christendom, men er et aabenlyst Affald fra det nye Testamentes Christendom, er, med den Paastand, christeligt, en fræk Uanstændighed, et Forsøg i Retning af at gjøre Nar af Gud, at gjøre Nar af ham, som forstod vi ikke, hvad det er han i sit Ord taler om, men naar han i sit Ord taler om at forkynde Læren for Intet, saa forstaae vi det saaledes, at Forkyndelsen naturligvis er Næringsvei, den sikkreste Vei til Brød og med jevnt voxende Avancement; naar han i sit Ord taler om at forkynde Ordet i Armod, saa forstaae vi derved Tusinder om Aaret i Gage; naar han i sit Ord taler om at forkynde Ordet i Fornedrelse, forstaae vi det om at gjøre Carriere, at blive Excellence; og ved Uensartethed med denne Verden forstaae vi at blive

hvad Jesus Christus . . . fordrer] i Aposteludsendelsestalen, Matth. 10 (Vs. 8: •I have faset det for Intet, giver det for Intet•.) som jeg i sin Tid antydede] i Forordet til Indøvelse i Christendom (XII Bd., i Begynd.) kongelig Embedsmand, Rangsperson; ved Afsky for Hjælp og Brug af verdslig Magt forstaae vi at betrygges ved og at gjøre Brug af verdslig Magt; ved Lidelse for Læren forstaae vi at bruge Politiet mod de Andre; og ved Forsagelse af Alt forstaae vi at faae Alt, de fineste Raffinemens, som Hedningen forgjæves har slikket sine Fingre efter – – og tillige ere vi Sandhedsvidner.

Den høivelbaarne, høiærværdige Conferentsraad Biskop Martensen, – med hvem han end confererer, – forvandler ved at fremstille Biskop Mynster som Sandhedsvidne, en af den hellige Kjæde, hele det kirkelige Bestaaende til, christeligt, en fræk Uanstændighed. Ingen, der betænker, hvad Christendommen lærer, at han gaaer et Evighedens Ansvar imøde, en Dom (hvor Dommeren er den Fornedrede, Bespottede, Bespyttede, Korsfæstede, som lærte »følg mig efter«, »mit Rige er ikke af denne Verden«), et Begnskab, hvor Majestæts-Forbrydelser mod Christendommen just ere de Forbrydelser som sidst tilgives: Ingen, der betænker dette, kan tie til denne Biskop Martensens nye Lære om hvad der skal forstaaes ved et Sandhedsvidne, en af den hellige Kjæde – Ingen kan tie dertil, selv om (hvad forresten hverken gjør mig fra eller til) selv om jeg skulde blive den Eneste der ikke tang- mig er



Begeistring for Lærens Forkyndelse, dog vel at mærke saaledes, at der er visse Ting, jeg helst baade først og sidst forbigaaer, og kommer Talen paa dem, at det saa er, som forstod jeg dem ikke, som forstod jeg ikke, hvad det er Gud taler om, at det han taler om er, for Læren at lide Sult og Tørst og Kulde og Nøgenhed og Fangenskab og Hudflettelse, at det er det han forstaaer ved at være Sandhedsvidne, og at, hvis jeg gyser tilbage for dette Vilkaar, og hellere ønskede en lysteligere Vei, hellere vilde, at det at forkynde Christendom maatte være som ethvert andet menneskeligt Arbeide, eller vel endog rigere paa Nydelse end de andre, at jeg saa, hvis dette lader sig gjøre, hvis jeg paa den Maade kan blive salig ligesom Sandhedsvidnet, at jeg skal takke min Gud til, og holde min forbandede Mund fra den Sladder om tillige at være Sandhedsvidne, og kan jeg endeligen ikke tvinge min Tunge, at jeg da i det mindste indskrænker mig til i Dagligstuen ved en Kop Thee med en Kone og nogle Vrøvle-Venner at tale saaledes, derimod dog vogter mig paa Prædikestolen.

Men fra Prædikestolen, altsaa for Gud, at fremstille Biskop Mynster som Sandhedsvidne, et af de rette Sandhedsvidner, en af den hellige Kjæde – for Gud, hvis Tilstedeværelse jo var sikkret ved i Bøn før Prædikenen at kalde ham tilstede; at fremstille ham (thi ogsaa dette er jo gjort) at fremstille ham - Gud i Himlene! for Menigheden som Forbillede, for en christelig Menighed altsaa som christeligt Forbillede! Saa er da altsaa nu »Veien« bleven en anden, ikke den i det nye Testamente: i Fornedrelse, forhadt, forladt, forfulgt, forbandet at lide i denne Verden, nei, Veien er: beundret, beklappet, bekrandset, bestjernet at gjøre glimrende Carriere! Og som »Veien« er bleven en anden, ja den modsatte, saa ogsaa Udlæggelsen af Bibelordet. Naar vi læse i det nye Testamente det Sted, som Biskop Martensen har brugt i Erindringstalen, Hebr. 13, 7 skommer Eders Veiledere ihu ... og naar I betragte Udgangen af deres Vandel, da efterfølger deres Tro«, da skal dette nu ikke mere forstaaes saaledes: betragter Udgangen af deres Vandel a: seer at deres Liv, som var idel Forsagelse og idel Lidelse for Læren, bliver sig selv tro indtil det Sidste, ikke fortryder at have offret Alt, men ogsaa i Døden, maaskee i Martyriets Død bevarer Troens Frimodighed – saaledes skal det nu ikke

at lide Sult og Tørsto.s.v.] jvfr. Paulus II Kor. 11, 23-27. i Bøn før Prædikenen] Martensens Prædiken begynder med en Bon: •Du den store Overhyrde!... See vi bede af inderste Hjerte: ... Bliv hos os ogsaa i denne Timee.

mere forstaaes, nei, nu skal det forstaaes saaledes, som Biskop Martensen lærer: betragter Biskop Mynster, seer Udgangen af hans Vandel, betænker, han drev det til at blive Excellence, betragter Udgangen af hans Vandel, I veed jo selv, hvilke Forberedelser der gjøres til den mest pompeuse Begravelse: betragter dette – og følger saa ham efter, han er Veien, ikke Christus, der advarende siger: >hvad som er høit blandt Mennesker er en Vederstyggelighed for Gud« (Luc. 16, 15).

Hvis jeg ikke husker feil, er der just i denne Tid etsteds her i Landet gjennem Biskoppen klaget over, at en Kirke, upassende, er brugt til politisk Forsamling; sæt man et andetsteds fandt paa at bruge den til Bal: hvad var saa det mod under Navn af christelig Gudsdyrkelse at bruge Kirken til at gjøre Nar af Gud! Men det forstaaer sig, naar Biskoppen selv gjør det, kan man ikke klage derover *pr.* Biskoppen.

Og hvad mig angaaer, jeg agter virkelig heller ikke at klage til noget Menneske; jeg gjentager blot min Indsigelse. At jeg ikke vil blive forstaaet: jeg er forstaaet af Gud, og forstaaer mig selv; at jeg vil blive ilde lidt: er jo hvad det nye Testamente forudsiger; at jeg ikke vil trænge igjennem: christeligt seires kun ved

V. Fædrelandet Mandag d. 29. Januar 1855. Nr. 24. (Feuilleton.)

# To nye Sandhedsvidner.

Den 26de Jan.

S. Kierkegaard.

,Gaverne ere forskjellige« siger, saa rigtigt, Biskop Martense n i Berlingske Tidende« Nr. 302. Den afdøde Biskop havde en ganske ualmindelig Gave til at skjule det Bestaaendes svage Sicher og Skrøbeligheder; den nye Biskop Martensen, ogsaa en besavet Mand, har en sjelden Gave til end det Mindste han foreta Ser sig at blotte een eller anden af det Bestaaendes svage Sider. Den afdøde Biskop havde en ualmindelig Gave til klogt at give efter, fire, lempe sig, at komme bort fra det; Biskop Martensen - thi Gaverne ere forskjellige - har en, især i dette Øieblik, for det Bestaaende skæbnesvanger Gave til at ville trodse igjennem. Dog dette skal vel saaledes være, Styrelsens Tanke muligt: det Bestaaende skulde bestaae, saalænge den gamle Mand levede, der ogsaa var begavet i Forhold dertil; efter hans Død skal det Bestaaende falde, og dertil saa Dr. Martensen paa Bispestolen, en Mand just begavet i denne Retning. Mere end Biskop Martensen behøves vistnok heller ikke; jeg vil maaskee blive ganske over-Nodig, eller hvad jeg kan komme til at gjøre, blive noget ganske Underordnet, jeg der dog forresten, ogsaa saaledes, heller ikke er ganske uden Gave, forsaavidt jeg har Gave til at see – hvad Biskop Martensen blotter.

•Gaverne ere forskjellige•] jvfr. ovenfor S. 11 og 13.

Det var nu den Sprogbrug at kalde, hvad vi forstaae ved Præster, Provster, Bisper, »Vidner, Sandhedsvidner«, det var den Sprogbrug, jeg har gjort Indsigelse mod, fordi den er blasphemisk, gudsbespottelig – men Biskop Martensen vil trodse den igjennem, som man da seer af hans Ordinations-Tale\*), hvor han ieetvæk slaaer om sig med at vidne, at være Vidne, Sandhedsvidne osv.

I det nye Testamente kalder Christus Apostlene og Disciplene Vidner, fordrer af dem, at de skulle »vidne« for ham. Lad os nu see, hvad herved forstaaes. Det er Mænd, der i Forsagelse af Alt, i Armod, i Ringhed, saa, villige til enhver Lidelse, skulle gaae ud i en Verden, der paa Liv og Død udtrykker Modsætningen til det at være Christen. Det kalder Christus at vidne, at være Vidne.

Det, vi kalde Præst, Provst, Biskop, er et Levebrød, som elhvert andet Levebrød i Samfundet, og vel at mærke i et Samfund, hvor der, da Alle kalde sig Christne, ikke i fjerneste Maade er Fare forbunden med at foredrage Christendom, hvor tvertimod denne Livsstilling maa ansees for en af de behageligste og mest hædrede.

Nu spørger jeg, er der den mindste Lighed mellem disse Præster, Provster, Biskopper og det, Christus kalder Vidner? eller



ed denne Sprogbrug, der gjør hele Standen, mildest talt, latter-; Thi det er vist, jeg kjender adskillige i høi Grad respectable, gtige, udmærket dygtige Geistlige; men jeg drister mig til at astaae, at der i hele Kongeriget ikke er en eneste, uden at han, et under Belysningen »Sandhedsvidne«, er comisk.

Og at gjøre hele Standen, mildest talt, latterlig, det passer 3 dog virkelig ikke for en Biskop, som det da heller ikke passer 3 for en Biskop, fordi denne Sprogbrug Vidner, Sandhedsvidner al trodses igjennem, at forvandle en høitidelig Handling, som en 1 ispevielse, til Noget, man ikke veed om man skal lee eller græde 1 er. Ordinationen forefaldt 2den Juledag, Martyren Stephans ag. Hvor satirisk! Biskoppen tager saa deraf Anledning til 1 andt Andet at bemærke, at det Ord Sandhedsvidne »paa denne ag lyder med en særegen Klang«. Og det er unegteligt, kun at enne sær egne Klang er en Misklang, idet enten Stephanus bliver tterlig ved Hjælp af de »flere Sandhedsvidner«, som Dr. Marnsen har ved Haanden, eller disse samtlige under Belysningen Stephanus« blive latterlige i Egenskab af Sandhedsvidner».

Biskoppen tager saa deraf Anledning] ovenn. Skr. S. 14 (•I skulle "e mine Vidner!.... Og lyder dette Ord ikke til os med en særegen "ng paa denne Dag?"•) XIV. 3

- --- -





være det nye Testamentes Christendom, et – ubevidst eller velment – Sandsebedrag. Christendommen kan ikke være tjent med, at dette kaldes Christendom i Betydning af at være det nye Testamentes Christendom; og christeligt kan Menigheden ikke være tjent dermed, thi den bliver ikke opmærksom paa, hvad Christendom efter det nye Testamente er.

Mariæ Bebudelsesdag.

O, hvo Du end er, hvem dette kommer for Øie, min Ven: naar jeg læser i det nye Testamente vor Herres Jesu Christi Liv paa Jorden og hvad han forstod ved det at være Christen - og jeg da tænker paa, at nu ere vi Christne i Millionvis, ligesaa mange Christne som vi ere Mennesker, at der fra Slægt til Slægt afgives Christne i Millionvis til Evighedens Eftersyn: frygteligt! Thi at dette ikke hænger rigtigt sammen, Intet kan være vissere. Siig det da selv, hvad hjælper det dog – og var det end nok saa fromt og velment! - hvad hjælper det (kjærligt?) at ville bestyrke Dig i den Indbildning at Du er Christen, eller at ville forandre Bestemmelsen af det at være Christen, formodenligen for at Du desto tryggere kan nyde dette Liv, hvad hjælper det dog, eller rettere, er dette ikke just at skade Dig, da det er at hjælpe Dig til at lade Timeligheden christeligt ubenyttet - indtil Du saa staaer i Evigheden, hvor Du ikke er Christen, dersom Du ikke var det, og hvor det er umuligt at blive det? Du, som læser dette, sig selv: har jeg ikke havt Ret og har jeg ikke Ret: at først og fremmest maa der gjøres Alt for at faae det aldeles bestemt, hvad der i det nye Testamente fordres til at være Christen, først og fremmest maa der gjøres Alt, for at vi dog kunne blive opmærksomme?

Mariæ Bebudelsesdag, o: d. 25de Marts.



.

.

## VII. Fædrelandet Onsdag d. 21. Marts 1855. Nr. 68.

# Er dette christelig Gudsdyrkelse eller er det at holde Gud for Nar?

[Et Samvittighedsspørgsmaal (for at lette min Samvittighed.)]





vi blot kalde det Christendom, saa kan vi nok, ved hver Søndag at præke ham det for, bilde ham ind, at det er Christendom?

#### Til Oplysning.

Christi Himmelfartsdag.

## 1. Til det om Læreren (Præsten), at han er den trivielle Modsætning.

Præstens naturtro Signalement er: en halv verdslig, halv geistlig, hel tvetydig Embedsmand, Rangsperson, som (i Haab om at avancere efter Anciennetet og at blive Ridder efter Tour hvor ganske i det nye Testamentes Aand!) med Familie sikkrer sig Udkommet, ogsaa, hvis fornødent gjøres, ved Politiets Hjælp (mon for at efterkomme det Apostoliske, 1 Cor. 9, 26 >ikke at løbe som paa det Uvisse ?)<sup>•</sup>) sikkrer sig Udkommet, ernærer sig af, at Jesus Christus blev korsfæstet, paastaaende, at denne dybe Alvor (denne >Jesu Christi Efterfølgelse ?) er det nye Testamentes Christendom, sørgmodigt beklagende og sukkende over, at der i Menigheden desto værre kun er saa faa sande Christne — thi at Præsten er en sand Christen, det er vist nok, og det uagtet han gaaer i lange Klæder, hvad dog Christus ikke just anbefaler, naar han, baade hos Marcus og Lucas, siger (Mc. 12, 38, Luc. 20, 46): >vogter Eder for Dem, som gaae omkring i lange Klæder«.

#### 2. Til det om Situationen.

I det nye Testamente er Situationen denne: den Talende, vor Herre Jesus Christus, staaer — selv ubetinget udtrykkende Modsætningen — i en Verden, der igjen ubetinget udtrykker Modsætningen til ham og hans Lære. Naar nu Christus fordrer af den Enkelte Tro, saa (og heri ligger jo den nærmere Bestemmelse af hvad han altsaa forstaaer ved at troe) saa lader dette sig paa Grund af Situationen ikke gjøre uden at komme i et maaskee endog livsfarligt Forhold til den omgivende Verden; naar Christus siger: bekjend mig for Verden, følg mig efter, eller naar han siger:

Apostelen forstaaer det saaledes: .jeg spæger mit Legeme. for ikke at løbe paa det Uvisse.

<sup>1</sup> Cor. 9, 26] -derfor løber jeg, ikke som paa det Uvisse; jeg fegter, som den. der ikke slaaer i Veiret; (27) men jeg spæger mit Legeme.



kom til mig osv. osv., vil, paa Grund af Situationen, der afgiver den nærmere Forstaaelse, Følgen bestandigt blive at udsætte sig for Fare, maaskee endog for Livsfare. Hvor derimod Alt er christeligt, hvor Alle ere Christne, endogsaa Fritænkerne, er Situationen den: det at kalde sig Christen er Midlet, ved hvilket man sikkrer sig mod allehaande Uleilighed og Ubeqvemmelighed i Livet, og Midlet, hvorved man sikkrer sig jordiske Goder, Beqvemmeligheder, Profit osv. osv. Men vi lade som Ingenting, vi declamere (\*hvem kan bedst, det kan vor Præst«) vi declamere om at troe, at bekjende Christum for Verden, at følge ham efter osv. osv.; og Rettroenheden florerer i Landet, ingen Kjætterier, ingen Schismaer, overalt Rettroenhed, den Rettroenhed som er: at lege Christendom.





VIII. Fædrelandet Torsdag d. 22. Marts 1855. Nr. 69.

Hvad der skal gjøres. - det skee nu ved mig eller ved en Anden.

Anden Pintsedag 1854.

S. Kierkegaard.

Der skal først og fremmest, efter den størst mulige Maale-»k, gjøres en Ende paa hele den officielle – velmente – Usandd, der – velment – fremkogler og opretholder det Skin, at det

Christendom, man forkynder, det nye Testamentes Christenm. I denne Henseende gjælder det om ikke at skaane. Have ritænkerne allerede gjort ganske gode Indhug, det maa — hvis an ikke vil det anderledes — kun blive eftertrykkeligere, naar en, der bekæmper denne Usandhed, ikke har Satan, men har Gud a sin Side.

Naar saa det er gjort, skal Sagen vendes saaledes: er det nde Sammenhæng dog ikke egenligen dette, at det, fra Slægt til ægt, er gaaet saaledes til Agters for os Mennesker, ere vi Mensker ikke fra Slægt til Slægt saaledes vanslægtede, demoralirede, i den Grad blevne næsten kun Dyre-Skabninger, at det nde Sammenhæng desto værre er, at vi — i Stedet for den uforammede Sludder om, at Christendommen er perfectibel, at vi ae fremad, ja, at Christendommen maaskee ikke engang mere fredsstiller — at vi, usle, jammerlige Dusin- og Snese-Mennesker, syvende og sidst virkeligen ikke kunne bære dette Guddommee, som er det nye Testamentes Christendom; og at vi forsaait maae nøies med den Art Religieusitet, som nu er den officielle, erat det, vel at mærke, er gjort kjendeligt, at den ingenlunde er det nye Testamentes Christendom. Saaledes skal Sagen vendes, Spørgsmaalet stilles: om det maaskee er saaledes med Slægten som med Individet, at som det med ham, jo ældre han bliver, bliver daarligere og daarligere - hvad han dog ikke kan forandre, men ydmygt maa finde sig i - om det maaskee ogsaa er saaledes med Slægten, at det altsaa ikke kan forandres, ikke er Guds Fordring til os at forandre det, men at vi maae finde os i ydmygt at tilstaae Jammerligheden, at Slægten nu er i den Alder, hvor det bogstaveligt vil være sandt, at der ikke mere findes eller fødes et eneste Individ, der duer til at være Christen i det nye Testamentes Forstand. Saaledes maa Sagen vendes; bort, bort, bort med al Øienforblindelse, frem med Sandheden, ud med Sprogel: vi duer ikke til at være Christne i det nye Testamentes Forstand - og dog trænge vi til at turde haabe en evig Salighed, som vi altsaa maatte faae paa ganske andre Vilkaar end dem, del ave Testamente fastsætter.

Naar saa Sagen er vendt saaledes, saa vil det vise sig, om der er noget Sandt i dette, om det har Styrelsens Samtykke – hvis ikke, saa maa Alt briste, at der i denne Rædsel atter maalle blive Individer til som kunne hære det nye Testamentes Chri-



IX. Fædrelandet Mandag d. 26. Marts 1855. Nr. 72.

Den religieuse Tilstand.

Januar 1855.

S. Kierkegaard.

Den religieuse Tilstand i Landet er:

Christendommen (dette vil sige det nye Testamentes Christendom — og alt Andet er jo ikke Christendom, allermindst ved at kalde sig saa) Christendommen er slet ikke til, hvad vel næsten Enhver maa kunne see ligesaa godt som jeg.

Vi har, om man saa vil, en fuldstændig Besætning af Bisper, Provster, Præster; lærde, udmærket lærde, talentfulde, begavede, menneskeligt velmenende declamere de alle — godt, meget godt, udmærket godt eller temmelig godt, maadeligt, slet — men ingen af dem er i Charakter af det nye Testamentes Christendom, saa lidt som i Charakter af at stræbe i Retning af det nye Testamentes Christendom. Men naar saa er, er denne christelige Besætnings Tilværelse saa langt fra, christeligt, at være til Gavn for Christendommen, at den meget mere er farlig, fordi den saa uendelig let foranlediger et Feilsyn og den Feilslutning, at naar man har en saadan fuldstændig Besætning, saa har man da naturligvis ogsaa Christendommen — en Geograph f. Ex. vilde, naar han havde forvisset sig om denne Besætnings Tilværelse, mene sig fuldkommen berettiget til i Geographien at indføre: den christelige Religion hersker i Landet.

Vi har hvad man kunde kalde et fuldstændigt Inventarium af Kirker, Klokker, Orgeler, Bækner, Bøsser, Tavler, Ligvogne osv. Men naar Christendommen ikke er til, er dette Inventariums Til-

værelse saa langt fra, christeligt, at være til Gavn. at den meget mere er farlig, fordi den saa uendelig let foranlediger et Feilsyn og den Feilslutning, naar man har et saadant fuldstændigt christeligt Inventarium, saa har man da naturligvis ogsaa Christendommen — en Statistiker f. Ex. vilde, naar han havde forvisset sig om dette christelige Inventariums Tilværelse, mene sig fuldkommen berettiget til i Statistiken at indføre: den christelige Religion er den herskende i Landet.

Vi er, som det hedder, et christent Folk – men saaledes, at ikke en eneste af os er i Charakter af det nye Testamentes Christendom, saa lidet som jeg er det, hvad jeg atter og atter har gjentaget og atter gjentager: jeg er kun en Digter. Skuffelsen med et christent Folk ligger vistnok i den Magt, som Tallet øver over Indbildningskraften. Jeg tvivler ingenlunde om, at hver Enkelt i Folket vil være redelig nok mod Gud og mod sig selv, til i ensom Samtale at sige: >naar jeg skal være oprigtig, jeg negter ikke, jeg er ikke Christen i det nye Testamentes Forstand; naar jeg skal være ærlig, jeg negter ikke, mit Liv kan ikke kaldes en Stræben i Retning af hvad det nye Testamente kalder Christendom, i Retning af at fornegte sig selv, forsage Verden, afdøe osv., snarer



saa i Forhold til 10 Flasker vil Oltapperen kunne fastholde, at det er Tab. Men, men 100,000 Flasker: her sætter det store Tal Phantasien i Bevægelse, det runde Tal render af med den, det løber surr for Øltapperen – det bliver Profit, siger han, thi Mængden gjør det. Saaledes ogsaa med den Regning, der faaer et christent Folk ud ved at sammenlægge Enere, som ikke ere Christne, faaer det ud ved Hiælp af »det er Mængden der giør det«. Dette er for sand Christendom det farligste af alle Sandsebedrag, og tillige er det af alle Sandsebedrag just det, som ethvert Menneske er tilbøieligst til; thi Tallet (det høie Tal, naar det gaaer op i 100,000, i Millioner) og Phantasien de to de passe ganske for hinanden Men, christeligt, er naturligvis Regningen forkert, og et christent Folk dannet af Enere, som ærligt tilstaae, at de ikke ere Christne, item ærligt tilstaae, at deres Liv ingenlunde kan kaldes en Stræben i Retning af hvad det nye Testamente forstaaer ved Christendom - et saadant christent Folk er en Umulighed. Derimod kunde en Gavtyv ikke ønske sig bedre Skjul end bag saadanne Talemaader som: Folket er christent, Folket stræber christeligt, da det er næsten ligesaa vanskeligt at komme slige Talemaader paa Livet, som hvis En sagde: N. N. er Christen, N. N. stræber christeligt.

Men da Christendommen er Aand, Aandens Ædruhed og Evighedens Redelighed, er naturligvis for dens Politi-Blik Intet mistænkeligere end alle phantastiske Størrelser: christelige Stater, christelige Lande, et christent Folk, en — vidunderligt! — en christen Verden. Og kan der end være noget Sandt i denne Tale om christne Folk og Stater, naar, vel at mærke, alle Mellembestemmelserne, alle Afstandene fra det nye Testamentes Christendom, redeligt og ærligt blive angivne og holdte kjendelige: vist er det, paa dette Punkt stikker, christeligt, en uhyre Criminal-Forbrydelse, ja, Alt hvad Verden hidtil har seet af Criminal-Historier, er som en Bagatel i Sammenligning med denne uhyre Criminal-Historie, som, fortsat fra Slægt til Slægt gjennem lange Tider, dog ikke, hvad jo kan hænde en menneskelig Retfærdighed, er voxet den guddommelige Retfærdighed over Hovedet.

Denne er den religieuse Tilstand. Og for om muligt at forhindre Tidsspilde, vil jeg strax forekomme en Vending, man maaskee vil give Sagen. Lad mig til Oplysning tage et andet Forhold. Hvis der i et Land levede en Digter, som med Sigte paa Idealet af at være forelsket nu talede saaledes: »selv maa jeg desto værre tilstaae, at jeg ikke kan siges i Sandhed at være forelsket; jeg vil heller ikke hykle og sige, at jeg stræber mere og mere, thi desto



•

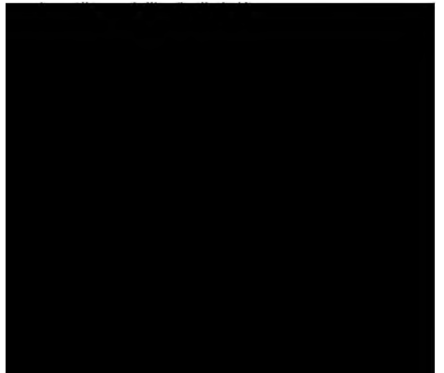
٠

Sandhed at kunne kaldes en Stræben i Retning af at komme nærmere til det nye Testamentes Christendom.

Saa længe dette ikke skeer, saa længe man enten lader som Ingenting, som var Alt i sin Rigtighed og Det vi kalde Christendom det nye Testamentes Christendom, eller man gjør Konster for at skjule over Forskjellen, Konster for at opretholde Skinnet af at være det nye Testamentes Christendom: saa længe fortsættes den christelige Criminal-Forbrydelse; der kan ikke være Tale om at reformere, men om at skaffe Lys i denne christelige Criminal-Sag.

.

Og for at sige et Ord om mig selv: jeg er ikke, hvad Tiden maaskee kræver, en Reformator, paa ingen Maade, ei heller en spekulativ dybsindig Geist, en Seer, Prophet, nei, jeg er – med Tilladelse – jeg er et i sjelden Grad afgjort Politi-Talent. Forunderlige Samtræf, at jeg just skal blive samtidig med den Periode i Kirkens Historie, der, modernt, er »Sandhedsvidnernes« Periode.





XI. Fædrelandet Fredag d. 30. Marts 1855. Nr. 76.

# ,,Salt";

thi >Christenhed« er: Christendoms Forraadnelse; >en christen Verden« er: Affaldet fra Christendommen.

.

Februar 1855.

.

.

S. Kierkegaard.

.

.

Forend et Menneske lader sig bruge saaledes som her jeg, 1a Styrelsen forfærdeligt tvinge ham; dette er ogsaa mit Tillde.

Protestantismen er ganske simpelt, christeligt, en Usandhed, Uredelighed, der forfalsker Læren, Christendommens Verdens-Livs-Anskuelse, saasnart den skal være Princip for Christenn, ikke en til given Tid og Sted fornøden Berigtigelse (Cortiv).

Derfor at indtræde i den katholske Kirke vilde være en rilelse, som jeg ikke skal forskylde, men som man maaskee

Salt., jvfr. hertil og til det Flg. Marc. 9, 47-49: ...Og dersom dit Øie Fger dig, kast det fra dig; det er dig bedre at gaae enelet ind i Guds Rige, at have to Øine, og blive kastet i Helvedes Ild, hvor deres Orm ikke deer Iden ikke udslukkes. Thi hver skat saltes med Ild, og alt Offer skal saltes Salt. Disse Ord forstaaes almindelig som heavendte til Disciplene og som dtryk for, at de maa finde sig i at renses gjennem Lidelser. vil vente, da i disse Tider det er som ganske glemt, hvad Christendom er, og selv De, der bedst forstane sig pan Christendom, dog kun ere Halvbefarne.

Nei, man kan godt være ene om at være Christen. Og hvis man ikke er meget stærk i Aanden: for en christelig Forsiglighels Skyld jo Færre jo bedre! Og: i «Christenhed« for Alt: jo Færre jo bedre! Thi til syvende og sidst just i Begrebet «Kirke» ligger Grund-Forvirringen i Christenheden, baade Protestantismens og Katholicismens, eller den ligger i Begrebet: Christenhed\*). Christus har forlangt: Efterfolgere, og aldeles nøiagtigt bestemt, hvad han mente: at de skulle være Salt, villige til at offres, at det al Men til være Christen er at være Salt og Villighed til at offres. at være Salt og til at offres egner sig hverken Tusinder eller (endnu mindre!) Millioner, eller (endnu mindre!) Lande, Riger, Stater eller (ubetinget ikke!) hele Verden. Gjælder det derimod om Profit og om Middelmaadighed og om, hvad der er det Modsatte af at være Salt, at være Vrøvl, da begynder Muligheden heral allerede med de 100,000, voxer med hver Million, staaer paa sit Høieste, naar hele Verden er blevet Christen.

Derfor beskæftiger og interesserer det Mennesket« at faar hele Folk, Riger, Lande, en Verden af Christne – thi saa bliver det at være Christen 'noget ganske Andet, end det er i det ave



rund, rund, rund — Christendommen er Livs-Nydelse, beroliget, som dog hverken Hedenskab eller Jødedom var det, beroliget ved, at det med Evigheden det er afgjort, afgjort just for at vi ret skulle have Lyst til — trods nogen Hedning eller Jøde — at nyde dette Liv.

Christendommen er slet ikke til. Om Menneske-Slægten havde reist sig i Oprør mod Gud og kastet Christendommen af sig eller fra sig, det var ikke nær saa farligt som dette Gavtyvagtige, at man har afskaffet Christendommen ved en falsk og usand Art Udbredelse, faaet Alle til at være Christne, og saa givet denne Virksomhed Udseende af christelig Iver og Nidkjærhed for Lærens Udbredelse, haanet Gud ved at takke ham, at han har givet sin Velsignelse til, at Christendommen saaledes har faaet Fremgang.

Hvad der forstaaes ved at være Christen har Christus selv forkyndt, vi kunne jo læse det i Evangelierne. — Saa forlod han Jorden, men forudsagde sin Gjenkomst. Og betræffende denne hans Gjenkomst er der een Forudsigelse af ham, som lyder saaledes: mon Menneskens Søn, naar han kommer igjen, skal finde Troen paa Jorden? Hænger det rigtig sammen med disse uhyre Batailloner af Christne, Folk, Riger, Lande, en hel Verden: saa maa det have lange Udsigter med Gjenkomsten. Omvendt seet, maatte man vel sige: Alt er beredt til Gjenkomsten.

Hav Tak I Silke- og Fløiels-Præster, som i stedse talrigere Flok vare til Tjeneste, da det viste sig, at Profiten var paa Christendommens Side, hav Tak for Eders christelige Iver og Nidkjærhed med disse Millioner, Riger og Lande, en Verden af Christne, hav Tak, det var christelig Iver og Nidkjærhed! Thi, ikke sandt, hvis det skulde blive som det var oprindelig, at kun nogle Faa, fattige, forfulgte, forhadte Mennesker vare Christne — hvor var saa Fløil og Silke blevet af, og de uhyre Indkomster, og Ære og Anseelse og verdslig Nydelse, raffineret som ingen anden Vellystnings, raffineret ved et Skin af Hellighed, der krævede næsten Tilbedelse! Afskyeligt; selv Menneskehedens mest fortabte Udskud har dog det Fortrin, at deres Forbrydelser ikke hædres og æres, næsten dyrkes og tilbedes som christelige Dyder.

Og I, Jordens Mægtige, Fyrster og Konger og Keisere, ak, at I noget Øieblik have kunnet lade Eder bedaare af disse Snedige, som var Gud i Himlene dog kun et allerhøieste Superlativ af en menneskelig Majestæt, som havde han, menneskelig talt, en Sag, saa det selvfølgeligt var ham uendeligt langt vigtigere, at en mæg-

. ----

mon Menneskens Søn o.s.v.] Luc. 18,8. XIV.

-----

tig Mand, end sige en Konge, en Keiser var Christen, end al en Tigger er det! O, min Gud, min Gud, min Gud! Nei, er der, christeligt, for Gud Forskjel, saa er Tiggeren ham uendeligt vigtigere end Kongen, uendeligt vigtigere, thi Evangelium prædikes for de Fattige! Men see, for Præsterne er Kongen uendeligt vigtigere end Tiggeren. »En Tigger, hvad skal han hjælpe os til ?« Du Floiels Pialt, er da Christendommen kommen ind i Verden for at ville have Hjælp af Menneskene, eller for at hjælpe dem, de Fattige, Tiggeren, thi Evangelium prædikes for de Fattige? . En Tigger, hvad skal han hjælpe os, vi kunde jo komme til at give Penge til!« Frække Slyngel, ja Christendom er just at give Penge til. Men en Konge, en Konge, det er uhyre vigtigt for Christendommen.« Du Løgner, nei, men det er uhyre vigtigt for Dig Thi naar Kongen er Christen, saa følger strax den Kreds af Mægtige, som er hans Omgivelse (og derfor er det, christeligt, saa betænkeligt med en Konge, som er Christen, at der ikke foranlediges en Overgang til at være Christen, som ikke bliver stort mere end en Costume-Forandring) og naar Kongen og hans Mægtige er blevet Christen eller kaldes saa, saa følger der flere og flere, og



an tog 30 Secler, og dernæst at han dog ikke lod sig ære og rise, næsten dyrke og tilbede som Christi sande Tilhænger!

Og Du, Du tankeløse Menneskenes Mængde — dog herved har g sagt nok, og tillige, hvorfor jeg ikke siger mere! Ak, Du ikke lot bliver bedragen, men Du vil bedrages! Hvad hjælper saa opgtig Kjærlighed, hvad al Uegennyttighed, Du ikke blot bliver edragen — saa kunde der sagtens hjælpes — men Du vil berages!

\_\_\_\_

-----

men Du vil bedrages] Hentydning til Ordsproget mundus vult decipi, ergo terdotes, Verden vil bedrages, derfor Præster.

.



XII. Fædrelandet Lørdag d. 31. Marts 1855. Nr. 77.

----

Hvad jeg vil?

Marts 1855.

# S. Kierkegaard.

.

Ganske simpelt: jeg vil Redelighed. Jeg er ikke, som man



troer, at er det muligt, kan end den alleryderligste Formildelse af det nye Testamentes Christendom holde Stik i Evighedens Dom: den kan umuligt holde Stik, naar man endog har anvendt Konster paa at skjule over Forskjellen mellem det nye Testamentes Christendom og denne Formildelse. Jeg mener som saa: er En den Naadige, nu vel saa lad mig vove at forlange af ham, at han skal tilgive mig al min Gjeld: men var end hans Naade guddommelig Naade, dette er for meget forlangt, at jeg ikke engang vil være sand, betræffende hvor stor Gjelden er.

Og det er denne Usandhed, jeg mener den officielle Christendom forskylder: den gjør ikke hensynsløst den christelige Fordring kjendelig, maaskee fordi den er bange for, at man vilde komme til at gyse ved at see, paa hvilken Afstand vi leve, og uden at vort Liv i fjerneste Maade kan kaldes en Stræben i Retning af at opfylde Fordringen. Eller for blot at tage et Exempel af hyad der forresten jo overalt er tilstede i det nye Testamentes Christendom, naar Christendommen fordrer til at frelse sit Liv evigt (og det er jo det, vi mene at opnaae som Christne): at hade sit eget Liv i denne Verden; er der nogen Eneste iblandt os, hvis Liv end i fjerneste Maade kunde kaldes end den svageste Stræben i denne Retning, medens der i Landet maaskee ere tusindvis »Christne«, som ikke engang ere vidende om denne Fordring. Altsaa, vi >Christne«, vi leve i ganske almindelig menneskelig Forstand elskende vort Liv. Hvis da Gud alligevel skal af »Naade« antage os for Christne: Eet maa dog fordres, at vi ved at være nøiagtigt vidende om Fordringen have en sand Forestilling om, hvor uendelig stor Naaden er, som vises os. Saa langt kan »Naaden« umuligt række, Eet maa den aldrig, den maa aldrig bruges til at fortie eller formindske Fordringen; i saa Fald endevender »Naaden« hele Christendommen. — Eller for at tage et Exempel af en anden Art. En Lærer i Christendom lønnes f. Ex. med flere Tusinder. Naar vi nu fortie den christelige Maalestok og gaae ud fra det almindelige Menneskelige, at det jo er ganske naturligt, at en Mand skal have Løn for sit Arbeide, Løn, saa han kan leve med Familie, og som Embedsmand i anseet Stilling anseelig Løn: saa er flere Tusinder om Aaret slet ikke meget. Saasnart derimod den christelige Fordring: Armod gjøres gjældende, saa er Familie Luxus, flere Tusinder en saare høi Gage. Jeg siger ikke dette for at fradrage, hvis jeg formaaede det, en saadan Embedsmand en eneste Skilling, tvertimod, hvis han ønskede det, og jeg formaaede det,

at hade sit eget Liv] Luc. 14, 26 (jvfr. 9, 24).

skulde han gjerne faae dobbelt saa mange Tusinder: men jeg siger, at Fortielsen af den christelige Fordring forandrer Synspunktet for hele hans Gage. Til Redelighed mod Christendommen vil fordres, at man selv bringer det i Erindring, at christeligt er Fordringen Armod, og at dette ikke er noget capricieust Indfald af Christendommen, men er, fordi Christendommen meget godt forstaaer, at kun i Armod kan den betjenes sandt, og at jo flere Tusinder en Christendoms Lærer har i Gage, jo mindre kan han tjene Christendommen. Derimod er det ikke redeligt at forbe Fordringen eller at gjøre Konster for at give det Udseende al, at den Art Levevei og Carriere er ganske det nye Testamentes Christendom. Nei, lad os tage Pengene; men for Gud i Himlens Skyld ikke det Næste, ikke ville skjule over den christelige Fordring. saa der, ved Fortielse eller ved Falsk, tilveiebringes et Slags Decorum, der er i aller-allerhøieste Grad demoraliserende og er at snigmyrde Christendommen.

Altsaa Redelighed vil jeg; men hidtil har det Bestaaende ikke af egen Drift villet gaae ind paa den Art Redelighed, og heller ikke villet lade sig paavirke af mig. Dog bliver jeg derfor hverken en Mildhed eller en Strenghed, nei jeg er og bliver: ganske



gjerne ville, hvis det lod sig gjøre, at dette maatte være Christendom: vil man det, saa er jeg med.

Men Eet vil jeg ikke, nei, for ingen, ingen, ingen Pris vil jeg det, Eet vil jeg ikke: jeg vil ikke, om det saa blot var med den sidste Fjerdedel af det sidste Led paa min lille Finger deltage i hvad der hedder: officiel Christendom, der ved Fortielse eller Konster gives Skin af at være det nye Testamentes Christendom, hvad jeg paa mine Knæ takker min Gud for at han forbarmende forhindrede mig at komme for langt ind i.

Vil saa den officielle Christendom i Landet af hvad her er sagt tage Anledning til at bruge Magt mod mig; jeg er rede; thi jeg vil Redelighed.

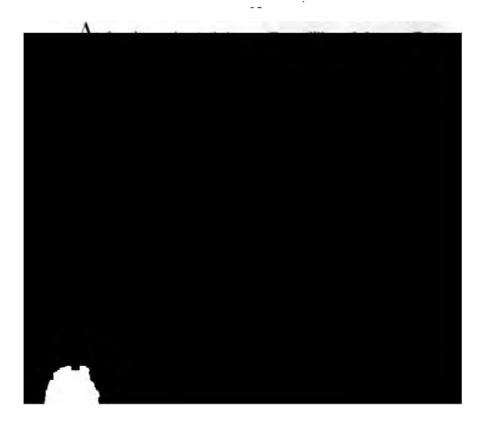
For denne Redelighed vil jeg vove. Derimod siger jeg ikke: at det er for Christendommen jeg vover. Antag det, antag, at jeg blev ganske bogstavelig et Offer: jeg blev dog ikke et Offer for Christendommen, men fordi jeg vilde Redelighed.

Men medens jeg ikke tør sige, at jeg vover for Christendommen, holder jeg mig dog fuldt og saligt forvisset om, at denne min Voven er Gud velbehagelig, har hans Samtykke. Ja, det veed jeg, det har hans Samtykke, at i en Verden af Christne, hvor Millioner og Millioner kalde sig Christne — at der et Menneske udtrykker: jeg tør ikke kalde mig en Christen; men Redelighed vil jeg, og til den Ende vil jeg vove.

XIII. Fædrelandet Lordag d. 7. April 1855. Nr. 81.

I Anledning af et anonymt Forslag til mig i dette Blads Nr. 79.

D. 4de April 1855. S. Kierkegaard.





57

>Øieblikket« franarre, see feil af Opgaven, komme ind, muligt, hvad vel deraf kunde blive Følgen, omkomme eller blive borte i det vidtløftige Videnskabelige. I Stedet for at opfordre mig til at skrive et nyt Værk, skulde den anonyme Forfatter da hellere (thi helst saae jeg, at man opfordrede de Samtidige til atter og atter at læse mine Artikler i >Fædrelandet«), han skulde da hellere have opfordret de Samtidige til at gjøre sig bedre bekjendte med mine tidligere Skrifter, med >Afsluttende Efterskrift«, >Sygdommen til Døden«, og især med >Indøvelse i Christendom«, der vistnok ikke for Øieblikket kan faaes i Bogladerne, men det vil snart være gjort godt, da der trykkes paa det nye Oplag. Disse Bøger forholde sig just til Øieblikket, afgive for Øieblikket de ønskelige Forkundskaber, thi de ere Forkundskaberne for: Øieblikket.

-----

det nye Oplag af Indøvelse i Christendom udkom 8.–16. Mai; jvfr. nedenfor Nr. XX.

-----

\_ . . . \_\_

XIV, Fædrelandet Onsdag d. 11, April 1855. Nr. 83.

Var det rigtigst nu at "standse med Klemtningen"? D. 7de April 1855. S. Kierkegaard

Dette har man foreslaaet mig. Dog heri kan jeg – hvis det ellers er mig. der klemter – ikke føje Nogen, det vilde jo være



- haanende Gud og det nye Testamente! - at gjælde som christelig Iver og Nidkjærhed for Lærens Udbredelse) denne Indbildning med Millioner Christne, Riger, Lande, en christen Verden. Det er Vidtløftighederne, der skal bort, og just ved Hjælp af det brændende Spørgsmaal, hvis Ild ikke skal slukkes, Øieblikkets brændende Spørgsmaal: at officiel Christendom ikke er det nye Testamentes Christendom.

Nei, officiel Christendom er ikke det nye Testamentes Christendom, det maa Enhver kunne see, ved blot at kaste et endog kun flygtigt men uhildet Blik i Evangelierne og saa see paa, hvad vi kalde Christendom. Grunden, hvorfor det ikke sees, er, at den store Mængde af Mennesker ere ved allehaande Øienforblindelses-Konster forhindrede i at kunne see uhildet; og Grunden er, at der af Staten er anbragt 1000 Embedsmænd, der have saa vanskeligt ved at see uhildet, fordi Spørgsmaalet om Christendom for dem kommer til tillige at stille sig pecuniairt, og de naturligt ikke gjerne ville have Øinene op for, om hvad der hidtil blev anseet for den sikkreste Vei til Brød, det Visseste af Alt, om det ikke er en tvivlsom Næringsvei, christeligt maaskee endog er »uberettiget Næringsbrug, at der i Hundredevis anbringes Mennesker, som i Stedet for at følge Christum efter, hyggeligt og comfortabelt indrettet, jævnt avancerende, med Familie - og under Navn af at denne Virken skal være det nye Testamentes Christendom - ernære sig af, at Andre have maattet lide for - just det er Christendom - den lidende Sandhed, saa Forholdet rent er vendt om, og Christendom, der kom ind i Verden som den Sandhed, man døer for, nu er bleven den Sandhed, hvoraf man (>Fryd Dig ved Livet i dine Dages Vaar () lever med Familie, jævnt avancerende.

Ellers maa Enhver kunne see, at officiel Christendom ikke er det nye Testamentes Christendom, ligner den ikke mere end Firkanten ligner Cirklen, ikke mere end det at nyde ligner det at lide, det at elske sig selv det at hade sig selv, det at attraae Verden det at forsage Verden, det at være ganske hjemme i Verden det at være en Fremmed og Udlænding i Verden, det at gaae i Forretninger, til Dands, paa Frieri det at følge Christum efter — nei ikke mere; de Batailloner Christne, som »Christenhed« stiller i Marken, ligne ikke mere hvad det nye Testamente forstaaer ved Christen, ikke mere end de Rekrutter, Falstaff har hvervet, ligne

Fryd Dig ved Livet i dine Dages Vaar-] Begyndelseslinierne af Frankenau's Bearbeidelse af Usteri's >Freut euch des Lebens-; trykt f. Ex. i +Lommebog for lystige Brødre-, Kbhvn. 1812, Nr. 206. de Rekrutter, Falstaff har hvervet] se Shakespeares Henrik IV, I. 4. Akt 2. Sc.

vaabendygtige, veløvede, kamplystne Soldater, kunne ikke sandere siges at stræbe i Retning af hvad det nye Testamente forstaaer ved Christen, end en Mand, der i jævn Gang gaaer ud ad Vesterport, kan siges at stræbe ud ad Øster; og det vi kalde Lærer i Christendom (Præst) ligner ikke mere hvad det nye Testamente forstaaer ved en Lærer i Christendom, ikke mere end en Dragkiste ligner en Dandser, forholder sig ikke mere til hvad det nye Testamente forstaaer som en Lærers Opgave ikke mere end en Dragkiste til det at dandse, hvorved jeg jo ikke borgerligt eller menneskeligt siger noget Nedsættende om Præsten, saa lidt som jeg negter, at en Dragkiste kan være et yderst brugbart og gavnligt Møbel, fordi jeg siger, hvad sandt er, at den ikke forholder sig til at dandse.

#### Efterskrift.

Hvad jeg skriver, er visseligen ikke i nogen fjendlig Hensigt mod Geistligheden, hvorfor skulde jeg ogsaa have en saadan? Geistligheden er naturligvis i mine Tanker — naar den da ikke skal være »Sandhedsvidner« — en ligesaa dygtig, respectabel, agtværdig Samfunds-Classe som en hvilkensomhelst anden. Den theologiske Candidat er *bona fide* kommen ind — ja, det er ganske



XV. Fædrelandet Onsdag d. 11. April 1855. Nr. 83. (Feuilleton.)

# Christendom med kongelig Bestalling<sup>og</sup> Christendom uden kongelig Bestalling.

D. 8de April 1855.

S. Kierkegaard.

Latsraad Heibergs lille Mesterstykke >Alferne« hænder det, som bekjendt, Skolelærer Grimmermann, at han aldeles uforvarende styrter 70,000 Favne ned under Jorden, og om muligt endnu mere uventet, end hans Fald var uforvarende, seer sig omgiven af Bjergtrolde. >Hvilket Nonsens«, siger Grimmermann, >der er ikke Bjergtrolde til – og her er min Bestalling.« Ak, men at komme til Bjergtrolde med en kongelig Bestalling er en spildt Uleilighed, hvad Satan bryde Bjergtrolde sig om kongelig Bestalling, deres Rige er ikke af denne Verden, for dem er selvfølgeligt en kongelig Bestalling = 0, har i det Høieste Papirets Værd.

Denne Scene kom jeg til at tænke paa ved Biskop Martensens Myndigheds-Artikel mod mig i sin Tid. Det var mig tydeligt, at det han egenligen trodsede paa (mod mig, som kun har en »privat Christendom«) var: hans kongelige Bestalling, at hos ham faaer man Christendom med kongelig Bestalling.

Men at komme - christeligt - til mig og Folk af mine Lige

<sup>•</sup>Alfernes] 2. Scene. 70,000 Favne) hos Heiberg 1400 Fod; de 70,000 Favne er K.'s Udiryk for en uhyre Dybde, se f. Ex. VII Bd. S. 195. VI Bd. S. 414. Heller ikke det fig. Citat er ordret. •privat Christendoms] se ovenfor S. 13.

med en kongelig Bestalling er at komme lige san heldig an som Grimmermann med sin Bestalling.

En kongelig Bestalling! Man misforstaae mig endelig ikke, der er faa Mennesker, der – borgerligt – have en saa næsten ubetinget Respect for en kongelig Bestalling som jeg; det er Noget, jeg ofte nok har maattet høre af mine Bekjendte, at jeg politisk var et Nittengryn, der bukker 7 Gange for Alt, hvad der har kongelig Bestalling.

Christeligt forstaaer jeg derimod Sagen anderledes. I Kraft af en kongelig Bestalling – en kongelig Bestalling er dog vel Noget, som forholder sig til et Rige af denne Verden – at ville have nogensomhelst Myndighed i Forhold til hvad der angaaer ikke blot et Rige af en anden Verden, men et Rige, hvis Lidenskab, og indtil paa Liv og Død, just er, ikke at ville være et Rige af denne Verden: ja det er endnu latterligere end at Grimmermann paaberaaber sig kongelig Bestalling lige overfor Bjergtrolde.

Saaledes forstaaer jeg Sagen: just det, jeg gjentager, just del - man lægge vel Mærke dertil, thi det er, christeligt, afgjørende for hele det kirkelige Bestaaende: hvad det at sige det stats-



Artikel-, dog kun indtil man kommer til Forslaget, hvor det synes at blive misvisende. Det anerkjender med den tilbørlige Begrændsning det Berettigede og Fortjenstfulde i Dr. Kierkegaards Optræden i det sidste halve Aar, navnlig som den fra Begyndelsen af viste sig, da han talte alvorsfulde, vækkende Ord mod en Alliance mellem Guds Rige og Verden, en Tilsløring, Fortoning og Fortielse af det Væsenlige i Christendommen; men det paaviser ogsaa klart og bestemt, hvorledes han mere og mere har forløbet sig, uden at føre Sagen selv et Skridt videre. Men naar der saa gjøres den Henstilling til Dr. K.: »om han ikke skulde fade, at Tiden er kommen for ham til at rykke et Skridt videre-, og denne Henstilling senere fremtræder som det bestemte Forslag: .han give sine Landsmænd en Veiledning i Hænderne: en Fremstilling i rene, bestemte Omrids, af det Nye Testamentes Lære, saaledes som den efter ham skal være berettiget til at bære Navn af ny-testamentlige; da kan jeg ikke længere følge den ærede Forslagsstiller, dels fordi Dr. K. ved sin seneste Optræden har gjort enhver Forhandling med ham om Christendommen umulig, dels fordi Sagen nu kræver, ikke en theologisk Forhandling i Henhold til en saadan Fremstilling, men en kirkelig Afgjørelse.

Dr. K., der i Begyndelsen syntes at optræde som et Sandhedsvidne indenfor den christne Kirke, har nemlig senere i den Grad sværmet om og forløbet sig, at han er kommen helt uden for, saa at han ligefrem bekjender, at han selv ikke alene ikke er et Sandhedsvidne, ikke en Reformator, men ikke engang en Christen i det Nye Testamentes Forstand; han er kun en »Digter« eller, som han senest har udtrykt sig, set afgjort Politi-Talente; men saa overraskende end denne Erklæring lyder efter, ja endnu under, den prophetiske Bodstale-, saa taber den dog al Betydning og synker ned til den mest overflødige Trivialitet, naar man i samme Aandedræt hører ham udraabe, at Christendommen ikke mere er til, at Christenheden er uddød, at der ingen Christne, ingen Sandhedsvidner findes mere osv. \*). Men skal nu hvad han i denne Sag har skrevet ikke betragtes som en uhyre .licentia poetica., eller som en grov Spøg med Politistokken, da indvikler han sig her paa dette sit udenkirkelige Stade i den aabenbare Selvmodsigelse. at han, som ingen Christen er, vil afgjøre, hvad der er Christendom, og hvad ikke, at han, som siger, at Christendommen ikke mere er til, prædiker mod en Tilsløring og Forvanskning af Christendommen. Den ærede Forslagsstiller har ikke overseet denne Selvmodsigelse, men forudsat - hvad han maatte forudsætte for at kunne stille sit Forslag - at den lod sig hæve derved, at Dr. K. tilbagekaldte eller dog væsenlig indskrænkede sine stærke Ord om, at Christendommen ikke mere er til, og at han selv forholder sig til den saakaldte Christenhed kun som et afgjort Politi-Talent; og visselig, vilde han gjøre en saadan Indrømmelse, aflægge en saadan Bekjendelse, da vilde ved denne hans Tilbagegang Sagen kunne rykke et godt Skridt fremad; men ligesom jeg ikke troer, at et fornyet Studium af det Nye Testamente vil føre Dr. K. til en saadan ønskelig Tilbagegang, saaledes troer jeg heller ikke, at han, dersom han paa anden Maade vandt den dertil fornødne christelige Erkjendelse og kirkelige Orientering, vilde søge den reiste Sag afgjort ved at efterkomme den til ham rettede Opfordring. Sagen kræver nemlig, som alt bemærket, en kirkelig Afgjørelse. Dr. K. har ikke alene modsagt sig selv, men han har modsagt Herren, der har lovet sin Menighed et evigt Liv med Seir over Morkets Magter; han har ikke blot som en Bodsprædiker revset den lunkne Christenhed, men han har forkastet det af Herren salvede

<sup>•)</sup> Hvad Dr. K. her nærmest har sagt om den danske Folkekirke, vil han vistnok have udstrakt til hele Christenheden.

evige Sandhedsvidne, fornegtet hans shellige almindelige Kirkes. Men da maa han finde sig i, at Herrens Menighed lader hans hole Raab udenfor uændet og kun lukker Kirkedoren for ham, naar han bliver altfor nærganende og høinstet, medens den forøvrigt trostig bliver ved at synge sine Psalmer, at bede sil Fødevor, at læse sin Bibel, at høre Guds Ords Prædiken og at læve af sin Herre-Sacramenter, uden at indlade sig paa at føre Bevis for sin Tilværelæe, et løvis som kun den Helliga and kan føre med Sandhedens og Livets Klarhed og Kraft, som han – Gud være lovet! – hidtil har ført det og fører det psny hvert Kirkeaar.

Dr. K. staaer udenfor Christi Kirke ved Klippens Fod og læser i de Nye Testamente, indtil Synet forgaaer ham. Da begynder han at præke en, at Kirken er forsvunden, thi han seer den ikke mere. Og Folk derude og denede som gjerne ønskede, at det var sandt, strømme til og lytte med Begjærlighed men nære dog en hemmelig Frygt for, at den sære Mand med de underlig Fagter og de mørke Taler, der, skjønt han holder Ligprædiken over Christenheden, dog ingenlunde vil gjøre fælles Sag med Verden, skal give sig til at læs over den nedslagne Kirke og faae den til at reise sig igjen. Hvad disse fryge for, haabe Andre, som hidtil have havt et godt Øie til Kirken, og, skjønt å ikke have villet gaae derind, dog nødig see den synke i Grus. Men medens der saaledes læses og prækes, frygtes og haabes udenfor, staater Herrens Kirke grundfast paa Klippen – en Kjendsgjerning, som atter og atter skal paavises ved Kirkens levende Vidnesbyrd (hvorved, i Forbigaaende sagt, ogsåa den hellige Skrift faaer sin Besegling), men aldrig bevises ved en theologist Undersøgelse – og hans Men ighed lever derinde af hans Naademidler under mans Aands Tugt og Pleie og oplives hvert Aar med Jule-, Paæske- og Pmite-



### 65

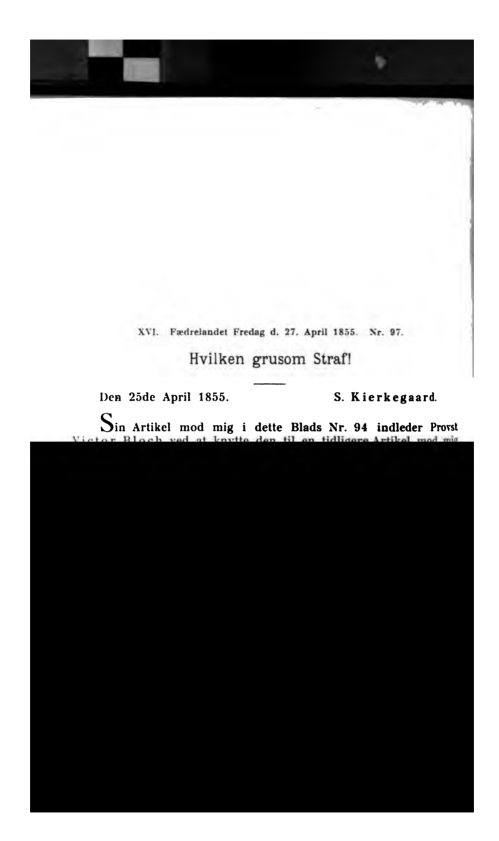
t den gjør Herrens Ja til Nei; og det er godt nok med den redelige Ydmyged eller ydmyge Redelighed, der gjør, at et Menneske til en Tid ikke tør kalde ig selv en Christen, men den duer sandelig ikke, dersom den bliver ved at undre en barnedøbt Christen i at være et Guds Barn ved sin Daab og Tro. og ned Tak og Tilbedelse at give Herren Ret. naar han altid selsker først- og iver, hvad han fordrer.

Lonborg Præstegnard d. 10de April 1855.

.

J. Victor Bloch.

•



hed — jeg, jeg solle Faar, der hverken kan læse eller skrive, og som derfor, saaledes udelukket, maa, aandeligt, forsmægte, døe af Sult ved at være udelukket fra hvad der sandt kan kaldes Nærende, forsaavidt det ernærer Præsten med Familie! Og jeg skulde være udelukket fra den øvrige Gudstjeneste, som de kongeligt autoriserede — men at de ere kongeligt autoriserede er, christeligt, det Forargelige — Entrepreneurer geistligt-verdsligt foranstalte! Forfærdeligt, forfærdelige Straf, forfærdelige Provst! Ak, hvor ere I nu med Eet forsvundne, I mine Digter-Drømme; jeg drømte at hedde: Victor — og Sandheden er, at det er Provst Bloch der hedder Victor; hvad end ikke Biskop Martensen formaaede, det formaaer Provst B., han kan tage mig!

Imidlertid træffer det sig dog saa heldigt for mig, at (medens f. Ex. den Straf, at tvinges til flere Gange hver Søndag at høre Sandhedsvidnernes om ikke ubetalelige, saa dog uskatterlige Veltalenhed, vilde gribe forstyrrende ind i min vante Levevis) vil derimod hin anden Strafs Udøvelse aldeles ikke forandre en Levevis, jeg af christelige Grunde har valgt og allerede længere Tid er tilvant, saa jeg, hvis Straffen skulde exsequeres over mig, vil kunne leve hen uden at mærke mere dertil, end jeg her i Kjøbenhavn mærker til, at en Mand banker mig i Aarhus. Blot har jeg et Ønske; opfylder man mig det, vil der ved Straffens Udøvelse i bogstaveligste Forstand ikke foregaae end den mindste Forandring i min vanlige Levevis (og det sætter jeg saa stor Pris paa) - dette Ønske er: at det maa tillades mig uforandret at vedblive at betale Præstepenge, at ikke den forandrede Skattebillet skal lade mig mærke en Forandring.

### Noget Efterskrift.

.

Her kunde jeg slutte. Men da Provst B., maaskee ogsaa følende sig som Repræsentant for hele Standen, har slaaet saa stort paa, skal jeg dog benytte Leiligheden til at anbringe et christeligt Tvivlsmaal: kan man være kongelig autoriseret Lærer i Christendommen, kan Christendom (det nye Testamentes Christen-

5\*

jeg drømte at hedde: Victor] Hentydning til det Kierkegaardske Pseudonym Victor Eremita (derfor: ,Digter-Drømme,), og til Betydningen af latinsk victor = dansk Seirherre.

dom) forkyndes af kongelig autoriserede Lærere, kunne Sacramenterne administreres af dem, eller ligger her ikke en Selvmodsigelæt Ved Ordination forholder Præsten sig rigtigt til et Rige, som ikke er af denne Verden, men ved tillige at være kongelig autoriseret — ja dette \*Tillige«, er dette ikke en yderst mislig Sag, eller løber maaskee Tillige og Enten — Eller nu omtrent ud paa Eet<sup>\*</sup> \*Tillige«; bliver en Lærer i Christendom ved tillige at være kongelig autoriseret ikke noget lige saa See- og Mærkværdigt, som hvad der nu føres Besværing over i Adresseavisen, at en Jøde-Præst foruden at være Jøde-Præst tillige ved at være R. af D. bekjender sig til den evangelisk-christelige Religion? Men naar saa er, kunde det maaskee ende med, at Piben fik en anden Lyd, og Talen ikke blev om at lukke Kirkens Dørre for mig, men det blev Præsten, der kom til at lukke Boutiquen, eller, for at erindre om den tordnende Provst, Knaldboden.

Lad mig fremdeles — jeg seer af Provst B.s Artikel, at del gjøres fornødent — atter fremdrage et Skriftsted, som jeg tidligere har fremdraget. Det er Christi egne Ord: Mon Menneskens Søn, naar han kommer igjen, skal finde Troen paa Jorden? Altsaa Christus tænker sig en Mulighed af, at Tilstanden ved hans Gjenkomst



69

Endeligen et Ord til Dig, Du som med nogen virkelig Interesse, for Din egen Skyld, læser hvad jeg skriver; lad mig lægge Dig en Ting paa Sinde: læs oftere mine Artikler, og indprænt Dig især Skriftstederne, saa Du kan dem udenad; det er jo ikke mange, men det er af Vigtighed for Dig, at Du kan dem udenad. Det, jeg fremdrager, er det just Præstens Interesse at skjule, fortie, fortone, udelade. Naar Du nu ikke har anden Kundskab til hvad Christendom er, end høist den Du faaer ved at høre Præsten, saa kan Du være temmelig sikker paa, at Du vil leve hen, bevaret i fuldkommen Uvidenhed om, hvad der ikke convenerer den officielle Christendom. Det er i den Tilstand, man agter at afgive Dig, døende, til Evighedens Regnskab, hvor det vistnok vil tjene til Din Undskyldning, at Andre nærmest bære Skylden, men hvor det dog bliver Dit Ansvar, om Du ikke har taget den Sag for letsindigt, ved for letsindigt at troe Præsten, maaskee endog fordi han er kongelig autoriseret.



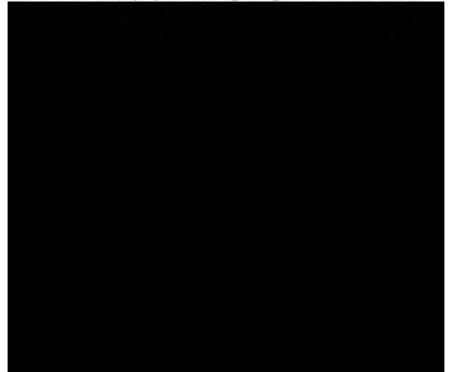
XVII. Fædrelandet Torsdag d. 10. Mai 1855. Nr. 107.

# Et Resultat.

23de April 1855.

S. Kierkegaard.

Ved en Række Artikler i dette Blad har jeg nu, som det hedder i Krigssproget, aabnet og vedligeholdt en levende 11d mod



men hader Politik, ja, at jeg maaskee endog var tilbøielig til at kæmpe for Geistligheden, hvis man i endelig Forstand vil angribe Levebrødet.

Altsaa derfor denne fuldkomne Taushed: mit Angreb har egenligen slet ikke beskæftiget Geistligheden o: det forholder sig ikke til hvad der beskæftiger denne. Tag et Exempel fra - nær havde jeg sagt feil og sagt »en anden Verden« – altsaa tag et Exempel fra den samme Verden: fra Kjøbmandsverdenen. Hvis det var muligt at angribe en Kjøbmand saaledes, at man viste, at hans Varer vare slette — men at dette dog ikke kom til at have mindste Indflydelse paa hans sædvanlige Omsætning af Varer: saa Vilde han vel sige: set saadant Angreb er mig det Ligegyldigste af Alt; thi det om Varerne ere gode eller slette, beskæftiger mig jo ikke i og for sig selv, jeg er jo Kjøbmand, det, der beskæftiger unig, er Omsætningen. Ja, jeg er i den Grad Kjøbmand, at hvis man kunde vise, ikke blot at den Kaffe, jeg sælger, er havareret, bedærvet, men at Det, jeg sælger under Navn af Kaffe, slet ikke er Kaffe - dersom man blot sikkrer mig, at dette Angreb aldeles ingen Indflydelse faaer paa Omsætningen: er et saadant Angreb mig det Ligegyldigste af Alt; hvad kommer det mig ved, hvad det er for Noget Menneskene tylde i sig under Navn af Kaffe, mig beskæftiger kun: Omsætningen.«

Og heri har jo Kjøbmanden qua Kjøbmand Ret – og ligeledes Geistligheden i sin Taushed, naar man betragter Geistligheden som Kjøbmandsstand.

Men hvad var det nu jeg i sin Tid protesterede mod? har jeg protesteret mod, at Geistligheden betragtes som Kjøbmandsstand? nei, jeg har protesteret mod, at den vil gjælde for: Sandhedsvidner; med Paastanden paa at være Sandhedsvidne er just Geistligheden allerlængst fra at være Sandhedsvidne, mindst af alle Samfundsclasser Sandhedsvidner.

En tydsk Forfatter har sagt, at den ærligste Samfundsclasse er Kjøbmændene, thi de sige ligefrem, at det er Profiten om at gjøre. Jeg vilde foreslaae en lidt fuldstændigere Scala: den ærligste Samfundsclasse er Aagerkarlene, thi de sige ligefrem: her snydes. Næst dem kommer Kjøbmanden; og sidst vilde komme Phantasi-Stykket af Biskop Martensen: Sandhedsvidnerne. Det var mod Biskop Martensens Phantasterier, jeg protesterede; jeg vendte ikke Sagen saaledes: Geistligheden maa forpligtes til at være Sandhedsvidner; nei, jeg vendte Sagen saaledes: dette Skilt maa de

qua i Egenskab af.

tage ind. Det vilde jo, for at tage et Exempel, afstedkomme stor Forvirring og Uorden, ja i mangt et Tilfælde vel Skade, om Een og hver Anden hittede paa at sætte over sin Dør: praktiserende Læge, og hænge en rød Lygte nd. Samfunds-Ordenen maatte fordre, at alle disse Skilter bleve borttagne. Og saaledes ogsaa med det at have Skilt ude som: praktiserende Sandhedsvidne. Det er som beregnet paa at forhindre Anbringelse af end den mindste Smule Sandhed i denne Verden; thi »hvor der er 1000 Sandhedsvidner, det maa jo være Sandhedens Verden«, ganske vist, hvis ikke netop disse 1000 Skilter var den allerfarligste Usandhed i denne – Sandhedens Verden. Lad dem da tage dette Skilt ind; at Geistligheden har Skilt ude, er jo ganske i sin Orden, kun ikke som Sandhedsvidner.

Og at den ikke er Sandhedsvidne, er jo nu ved Indtrykket af et Nærværende gjort synligt for Enhver, der vil see. Antaget, at hvad jeg siger er sandt – hvis Geistligheden havde været Sandhedsvidner, havde den ikke tiet, men erklæret sig for dette Sande; antaget, at hvad jeg siger er usandt – hvis Geistligheden havde været Sandhedsvidner, havde den ikke tiet, men erklæret sig mod dette Usande. Eet derimod havde den, hvis den havde været

ryderi, der kunde være forbundet med at vedgaae, at de hverken re eller indbilde sig at være det.

Det er vel nu naaet, at Befolkningen er vidende om Protesten 10d, at officiel Christendom er det nye Testamentes Christendom, g at Befolkningen er vidende om Indsigelsen mod, at »Præsten« jælder for »Sandhedsvidne«, da det der beskæftiger ham er: Ometningen.

Dette skulde bringes til almindelig Kundskab saaledes, at man ike skulde turde driste sig til at sige: det er Noget Ingen har est: derfor brugte jeg en politisk, udbredt Journal.

**X** 1



XVIII. Fædrelandet Torsdag d. 10. Mai 1855. Nr. 107. (Feuilleton)

# En Monolog.

Dom-huset er en høist anseelig Bygning, og for den Slik, som disse »brave Mænd« ville afhænde den for, det brillanteste Kjøb-



gnet med det nye Testamentes Pris — det er sandt, der fattes nig Udtryk for at betegne, i hvilken Grad sammenlignet hermed ræstens Pris er billig, er Røverkjøb. Men, som sagt, staaer ræsten i det Forhold til Evighedens Salighed, at han kan afhænde en, Du kjøbe den hos ham?

Thi staaer Præsten ikke i det Forhold til Evighedens Saliged, at han kan afhænde den, hvad han jo ikke gjør, da han ikke vor Herre; og er Præstens Christendom, den officielle Christenom ikke det nye Testamentes Christendom, ikke lignende den ere end Firkanten Cirkelen: hvad hjælper mig saa al hans Prisllighed? I Henseende til at vinde en evig Salighed kommer jeg, d at kjøbe hos ham, ikke det mindste nærmere, saa jeg altsaa d at kjøbe hos ham i det Høieste naaer, at øve, om man saa l, en Slags god Gjerning, at bidrage ogsaa min Skjærv til, at 300 studerede Mænd kunne leve med Familie.

----

Den 6te Mai.

S. Kierkegaard.

XIX. Fædrelandet Tirsdag d. 15. Mai 1855. Nr. 111.

.

Angaaende en taabelig Vigtighed lige over for mig og den Opfattelse af Christendom, som jeg gjør kjendelig.

- -

Skjont jeg anseer denne Vigtighed for saa taabelig, at der ikke burdes tages det mindste Hensyn til den, er det dog maaskee rigtigst, at jeg, for de Manges Skyld, engang siger et Par Ord



gere frem i Retning af, om jeg saa tor sige, at opdage det nye Testamentes Christendom! Man misforstaae mig ikke; jeg finder det ikke taabeligt, at man har den Anskuelse af Christendommen, hvilken jeg, efterat have gjort den kjendelig, har ladet bag mig; men jeg finder det taabeligt, at man i en belærende Tone med stor Vigtighed vil foredrage den lige over for mig, vil tale om, at jeg mangler Skarpsindighed til at see, til at see — Det, som man vil finde fremstillet i mine Skrifter vistnok altid lige saa skarpsindigt som den Vedkommende, der siger det mod mig, formaaer det.

At jeg skal nævne en Repræsentant for denne taabelige Vigtighed, vil jeg nævne Dr. Zeuthen. Han har, som det synes, sat sig ned i »Evangelisk Ugeskrift«, og foredrager nu leilighedsvis med stor Vigtighed belærende, hvad Dr. Z. kunde have læst f. Ex. i »Afsluttende Efterskrift«. Dog foredrages det belærende for mig af Dr. Z., der altsaa har den Skarpsindighed, hvilken jeg, efter hans Forklaring, mangler — en beskeden Fornøielse, om den dog i en anden Forstand maaskee hverken er beskeden eller ydmyg, hvad Dr. Z. selv bedst maa vide, der, i Egenskab af Forfatter, som bekjendt, hovedsageligen har kastet sig paa den Materie om Beskedenhed og Ydmyghed. dog naturligvis uden at forskylde

Dr. Zeuthen; se Ugeskrift for den evang. Kirke i Danmark V (1855). I en Afhandling »Aand og Bogstav«, der gaaer gjennem flere Numre, kommer Z. oftere til at tale om S. K. Her sigtes vistnok særlig til S. 181 f.: .Det er om Selvretfærdighed, Selvophøielse, eller den blot iøinefaldende Retfærdighed, at Talen er [hos Luc. 16, 15, se ovenfor S. 30]. Nu maa man vel sige, at til det, der i denne Betydning kan skaffe Anseelse iblandt Menneskene, høre iøinefaldende Lidelser langt mere end Lykke og udvortes Herlighed (denne pleier meget mere at foranledige det Modsatte). Og især kunne selvvalgte Lidelser, selvpaatagne Kors være det, hvorpaa et Menneske kunde stole og grunde en Høihed i sine egne Dette er, hvad der er Gud en Vederstyggelighed. Det hører og til det, Øine. som kun har Skin af Viisdom i selvgjort Dyrkelse (Col. 2, 23. iδιλυδρησκεία) og Ydmygelse. Om en blot udvortes Selvfornedrelse, der foranlediger en indvortes Selvophøielse, vidner man Løgn og ikke Sandhed. Og om end K. skulde paa en eclatant Maade virkelig gaae forud ved hiint (ved f. Ex. at give alt sit Gods til de Fattige) kunde hans Færd (hvor velgjørende iøvrigt) derfor gjerne i sig selv være en Vederstyggelighed for Gud«. Smlgn. Afsluttende Efterskrift S. 351 ff. (i denne Udg s VIIde Bd.). Jvfr. ogsaa Zeuthen anf. St. S. 351: •Han [K.] dommer kun om Sagen som den, der er begavet med et afgjort .Politi-Talent. men ikke som den, der er skarpsynet nok til at erkjende, at det, hvorpaa det efter det N. T.s Fordring kommer an, er noget ganske Andet end udvortes Armod eller udvortes Lidelser eller deslige . . . Men Sindelag, Hjertelag (forsaa-vidt det giver sig tilkjende i Andet end i Legemets Spægelse og deslige) synes overhovedet at være den Kierkegaardske Christendom ligesaa uvedkommende, som det er .Politiet« overhovedet uvedkommende«. Beskedenhed og Ydmyghed] hermed sigtes til Zeuthens Afhandling Om Ydmyghed, Kjbhvn 1851.



nogen >Ensidigheds, som f. Ex. den, at Theori og Praxis var i Overensstemmelse.

Det var det Ord, jeg vilde sige. Man kan læse mine Skrifter. Vil man det ikke, kan man ogsaa lade det være. Men jeg agter virkelig ikke at gjennemgaae Lectien forfra med Enhver, der endog belærende vil foredrage, hvad jeg har afhandlet.

Blot Eet endnu, da jeg har Pennen i Haanden. At man ved den Art Christendom, som Biskop Mynster og nu Biskop Martensen repræsenterer, kan charmant bedaare sig selv og derpaa i denne Verden, hvis Opfindelse den er, gjøre glimrende Carriere: jeg indrommer det, har aldrig betvivlet det. Kan nu Nogen skaffe mig en Efterretning fra den anden Verden — hvis saa den lyder paa, at den Art Christendom ogsaa der kjendes det nye Testamentes Christendom at være: saa fægter jeg for et Phantom, og er en Nar. Men saa bliver der dog Een, jeg tager med mig. Gud i Himlene, hvis Ord jo er det nye Testamente, thi i saa Fald er denne Gud, Sandhedens Gud, den største Logner af os alle.

April 1855.





79

bemærkninger. Dette Sande og den Omstændighed, at Dr. Z.s. Yttringer findes i et Ugeskrift, der vel kun læses af Theologer, benyttes saa til at frembringe en phantastisk Virkning, som var det, Dr. Z. foredrager, noget saare Betydeligt; maaskee kan det ogsaa lykkes at narre Nogen paa den Maade.

Med Anonymen i »Kjøbenhavnsposten« skal jeg ikke videre indlade mig; men lad mig benytte Leiligheden til at minde om det sande Sammenhæng med mig og min Optræden i en Journal. Jeg er ikke en aldeles ubekjendt Person, der skriver en Avisartikel, og nu bør finde sig i paa aldeles lige Vilkaar at discutere med enhver anonym Skriverkarl. Nei, Talen er her om en Sag, som i een Forstand er gjort færdig i en hel Literatur af betydelige Skrifter, til hvilke mine Skrifter jeg maa vise dem, der virkelig have Interesse, tilbage. Det var af religieus Grund jeg bestemte mig til at bruge en udbredt, politisk Journal: for at gjøre Menneskene opmærksomme. Dette har jeg religieust forstaaet som min Pligt, gjør det ogsaa med Glæde, om det end er mig meget imod; men jeg skal, ydmyg for Gud, i stolt Selvfølelse, som jeg tor og som jeg skal have den, nok afværge, at det da ikke bliver altfor kammeratligt imod Enhver, der saadan skriver i en Avis.

13de Mai 55.

S. Kierkegaard.



# XX. Fædrelandet Onsdag d. 16. Mai 1855. Nr. 112.

Til det nye Oplag af "Indøvelse i Christendom".

Denne Bog har jeg ladet udgaae i et aldeles uforandret Oplag, fordi jeg betragter den som et historisk Actstykke.

Hvis den nu skulde være udgaaet, nu da baade Pietets-Hensynet til den afdøde Biskop er bortfaldet, og jeg, ogsaa ved at have ladet denne Bog første Gang udgaae, har forvisset mig om, at det Bestaaende, christeligt, er uholdbart: vilde den være bleven forandret saaledes:

den var ikke bleven af en Pseudonym men af mig, og det



forsvare det Bestaaende; og for ikke at forskylde paa nogensomhelst Maade at gaae for hurtigt tilværks, vovede jeg at give Sagen den Vending, for saa at see, hvad den gamle Biskop vilde gjøre derved. Hvis der var Kraft i ham, maatte han gjøre Eet af To: enten afgiort erklære sig for den Bog, vove at gaae med den, lade den være Forsvaret, der afværger, hvad Bogen digterisk indeholder, Sigtelsen mod hele den officielle Christendom, at den er en Øienforblændelse sikke en sur Sild værd«; eller saa afgjort som muligt kaste sig mod den, stemple den som et gudsbespotteligt og vanhelligt Forsøg og erklære den officielle Christendom for den sande Christendom. Han gjorde ingen af Delene, han gjorde Intet; han saarede blot sig selv paa Bogen; og mig blev det tydeligt, at han var afmægtig.

Nu derimod er jeg ganske enig med mig selv om et Dobbelt: baade, at det Bestaaende er, christeligt, uholdbart, at hver Dag det bestaaer, christeligt, er Forbrydelse; og at paa den Maade har man ikke Lov til at trække paa Naaden.

Tag derfor Pseudonymiteten bort; tag det tre Gange gjentagne Forord bort og Moralen til Nr. 1.: saa er Indøvelse i Christendom, christeligt, Angrebet paa det Bestaaende; men af Pietets-Hensyn til den gamle Biskop, og af forsigtig Langsomhed blev det skjult i Skikkelse af: det sidste Forsvar for det Bestaaende.

Forresten veed jeg meget godt, at den gamle Biskop saae i denne Bog Angrebet; men, som sagt, afmægtig valgte han Intet at gjøre uden høist at fordømme den i Dagligstuen, men ikke engang i privat Samtale med mig, og det uagtet jeg bad ham derom, efter at det, med hans Samtykke, var mig forebragt, hvad han dømte i Dagligstuen.

April 1855.

S. Kierkegaard.

afmægtig valgte han Intet o. s. v.] se Efterl. Pap. 1850, S. 314 if.: »Min Samtale med Biskop Mynster d. 22. Oct. 1850 efter at han havde læst Indøvelse i Christendom.« K. fortæller her, at Pastor Paulli med Mynsters Samtykke havde meddelt ham, at M. var meget forbitret over Indøvelse i Christendom, «det er en vanhellig Leg med det Hellige«, og at han vilde sige ham det selv. Dagen efter gik K. op til M. og sagde ham, at han havde hørt af Paulli, at M. agtede, saasnart han sane ham, at irettesætte ham for Bogen, og at han derfor strax var medt. M. svarede hertil, at han ikke havde Ret til at irettesætte, og at han ikke havde Noget imod, at hver Fugl sang med sit Næb; man maatte ogsaa gjerne sige om ham hvad man vilde. K. bad ham sige, om det havde bedrevet ham, at han havde udgivet en sandan Bog, hvortil M. svarede: «ja jeg troer rigtignok ikke at den vil gjøre Gavn«. I Begyndelsen af den derpaa følgende Samtale sagde han: «ja den halve Deel af Bogen er jo Angreb paa Martensen, den halve Deel paa mig«. Ogsaa Stedet om «Betragtninger« [XII B. S. 216] ansaa M. som myntet paa sig. XIV. 6



". " : !

. . . . .



# TE SKAL SIGES; SAA VÆRE DET DA SAGT.

AF

S. KIERKEGAARD.

.

-

# KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER. BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.

1855.



. .



Dette skal siges; saa være det da sagt.

Dec. 1854.

Dette skal siges; jeg forpligter Ingen til at gjøre derefter, rtil har jeg ikke Myndighed. Men ved at have hørt det er Du ort ansvarlig, og maa nu paa eget Ansvar handle, som Du mener kunne forsvare det for Gud. Maaskee skal Een høre saaledes,

han gjør hvad jeg siger, en Anden saaledes, at han forstaaer t som Gud velbehageligt, mener at vise Gud en Dyrkelse ved at eltage i at løfte et Skrig mod mig: ingen af Delene vedkommer ig; mig vedkommer kun, at det skal siges.

### Dette skal siges; saa være det da sagt:

Hvo Du end er, hvilket Dit Liv forresten, min Ven, ved (hvis Du ellers deeltager i den) at lade være at eltage i den offentlige Gudsdyrkelse som den nu er ed Paastand paa at være det nye Testamentes Chriendom) har Du bestandigt een og en stor Skyld mine, Du deeltager ikke i at holde Gud for Nar ved at ilde det nye Testamentes Christendom hvad der ikke det nye Testamentes Christendom.

Hermed — ja, o Gud skee nu hvad Din Villie er, uendelige ærlighed! — hermed har jeg talet. Skulde en tvetydig Klogskab, r bedst veed med sig selv Sammenhænget, finde det klogest, om uligt, at lade som Ingenting: jeg har dog talet — og det Be-

.

.

staaende dog maaskee tabt; thi man kan ogsaa tabe ved at tie, især naar Forholdet er, som det er, at ikke Faa veed mere eller mindre tydeligt hvad jeg veed, kun at Ingen vil sige det; thi naar saa er, behøves blot Een, et Offer, Een til at sige det – og nu er det sagt!

#### Mai 55.

Ja, saaledes er det, den officielle Gudsdyrkelse er (med Paastanden paa at være det nye Testamentes Christendom), christeligt, et Falsum, et Falsk.

Men Du, Du menige Christen, Du aner, gjennemsnitsviis taget, vistnok Intet, Du er ganske *bona fide*, godtroende i den Overbeviisning, at Alt er i sin Rigtighed, er det nye Testamentes Christendom; dette Falsk ligger saa dybt, at der vel endog ere Præster, som ganske *bona fide* leve hen i den Indbildning, at Alt er i sin Rigtighed, er det nye Testamentes Christendom. Thi dette Falsk er egentligen det i Aarhundredernes Løb afstedkomne Falsum, hvorved Christendommen lidt efter lidt er blevet lige det Mod-



# FØLGEBLADE.

•

. .



### d. 9 April 1855.

Saa omhyggeligt som der hidtil er blevet skjult over, hvilken min Opgave kunde blive, saa forsigtigt som jeg er bleven bevaret i den uigjennemtrængeligste Ukjendelighed: saa afgjørende skal jeg ogsaa nu, da Øieblikket er kommet, gjøre det kjendeligt.

Det Spørgsmaal om hvad Christendom er, og dermed igjen Spørgsmaalet om Stats-Kirke, Folke-Kirke, hvad man nu vil kalde det, Sammensmeltningen eller Sammenholdet af Kirke og Stat skal bringes til den yderste Afgjørelse. Det kan og skal ikke gane som det Aar efter Aar gik under den gamle Biskop •det holder vel nok, san længe jeg lever«, ei heller som den nye synes at ville ved at forstane vor Tid som et stort Interimistisk, hvilket pan anden Dansk atter er: det holder vel nok sanlænge jeg lever.

At blive anstrenget snaledes som jeg er og maa blive det, er visselig ikke Noget, man, menneskelig talt, kan kalde ønskeligt, om jeg dog i en langt høiere Forstand maa takke Styrelsen derfor som for den største Velgjerning. At blive anstrenget snaledes som Samtiden maa blive det, naar Sagen skal tages afgjørende, forstaaer jeg meget godt er Noget, man, menneskelig talt, ikke kan ønske, Noget man næsten for enhver Priis ønskede at undgaae, hvis man ikke lærer at opløftes ved Tanken om, at det Afgjørende dog i en langt høiere Forstand er det mest Velgjørende. Det er min fuldkomne Overbeviisning, at det kunde være undgaaet, at Afgjørelsen kunde være drevet over endnu een Slægt, hvis ikke den afdøde Biskop havde været som han var, hvis hans høle Forhold til mig ikke hævde været en med hvert Aar mere oprørende Usandhed; det er min Mening, at det maaskee kunde være undgaaet, og Afgjørelsen drevet over endnu een Slægt, hvis ikke den nuværende Kluddrer – ved snadanne Forretninger, som jeg hær, bruger man Ordene sandt som en beskrivende Naturforsker, Complimenter hæve ikke hjemme her – ikke havde slaaet saa stort paa, at jeg med Modsætningens Nødvendighed maatte føre Sagen til det Yderste. I ethvert Tilfælde nu er det afgjort: Sagen, Spørgsmaalet skal føres til den yderste Afgjørelse.

Det Eneste, jeg kunde onske saa tidligt som muligt at faae en Viden om, er, om Regjeringen er af den Mening, at Christendom (eller hvad der dog kalder sig Christendom, og, *in parenthesi* bemærket, hvis det onsker sig slig Hjælp, ogsaa derved angiver sig selv ikke at være det nye Testamentes Christendom) skal forsvares ved Brugen af juridisk Magt eller ikke.

Man misforstaae mig ikke, som var det min Tanke, hvis dette var Regeringens Mening, saa at ville holde min Mund, gaae om ad en anden Gade. Pa ingen Maade. Vistnok kan det for et Menneske med min Helbred, og naar maa paa Grund af en ulykkelig legemlig Svaghed i ganske særlig Grad trænger il Motion, det kan være en betænkelig Sag. Noget at gyse tilbage for, Tanken om Arrest o. D. Men jeg tør ikke vige; mig tvinger en høiere Magt, der vistnok giver Kræfter, men ogsna ubetinget vil lystres, ubetinget, blindt som Soldaten Commandoen, om muligt med det Uvilknarliges Præcision som Rytter-Hesten lystret Signalet.

Man misforstaae mig heller ikke saaledes, som var det paa nogen Maade min Agt, hvis der fra Regjeringens Side toges slige Forholds-Regler mod mig da om muligt, ved Hjælp af Folke-Bevægelse see at contrademonstrere: paa ingen Maade. Det er jeg sna langtfra, at jeg forstaaer det som min Opgave at afværge-



#### 91

rd have Betydning, at bære sig ad som jeg: og jeg er fast besluttet ikke ide mig med noget Menneske, om hvem jeg erfarer, at han borgerligt gjør end det mindste Bryderi. Det er, christeligt, et Galimathias vi leve i; t er ikke Noget, som de nulevende Præster have bevirket, nei, det gaaer lbage i Tiden. Dog, Skyldige ere vi i Grunden alle, forsaavidt fortjene vi lle Straf; men det var dog virkelig en meget naadig Straf at slippe med rge den faktisk givne Besætning af Præster.

· -- ---

#### d. 11 April 1855.

I Qvaler, som sjeldent et Menneske oplevede dem, i Aands-Anstrengelse, der i Løbet af 8 Dage vel vilde berøve en Anden Forstanden, er jeg saa rigtignok ogsaa: Magt, unegteligt en for et stakkels Menneske forførerisk Bevidsthed, dersom Qvalen og Anstrengelsen ikke i den Grad var det Overveiende, at offe nok mit Ønske er Døden, min Længsel Graven, min Begjering, at mit Ønske og min Længsel snart maatte opfyldes. Ja, o Gud, dersom Du ikke var Almagten, der almægtigt kunde tvinge, og dersom Du ikke var Kjerligheden, der umodstaaeligt kan røre: paa intet andet Vilkaar, for ingen anden Priis kunde det noget Secund falde mig ind at vælge det Liv, som er mit, atter forbittret ved hvad der er uundgaaeligt for mig, det Indtryk jeg maa faae af Menneskene, og



#### XXI. Fædrelandet Lørdag d. 26. Mai 1855. Nr. 120.

#### At Biskop Martensens Taushed er 1) christeligt uforsvarlig; 2) latterlig; 3) dum-klog; 4) i mere end een Henseende foragtelig.

1) At den, christeligt, er uforsvarlig. Det er, som ogsaa en Apostel indskærper, en Christens Pligt altid at være villig til at forsvare sig betræffende det Haab, som er i ham o: betræffende sin Christendom. Og hvor ganske i sin Orden; en Christen, denne Sandhedens Elsker og Tilhænger, skulde han ikke altid være villig til at klare for sig og sin Anskuelse, altid rede til at vidne for det Sande og mod det Usande, afskyende mest af Alt ved Taushed at skulke sig til Noget eller fra Noget!

Og nu en christelig Biskop, og Landets øverste Biskop! Landets øverste Biskop; det er ham Menigheden seer hen til, af ham venter den Veiledning, ham stoler den paa, at han vil vidne mod det Usande og erklære sig for det Sande.

Og hvorledes bærer saa denne Landets øverste Biskop sig ad? Omtrent som Drengene Nytaarsaften, der benytte Leiligheden naar de see deres Snit til at kaste en Potte paa Folks Dør, og saa afsted, om ad en anden Gade, at Politiet ikke skal faae fat i dem: saaledes mente Biskop Martensen i det store Hurlumhei ved Anledning af min Artikel om Biskop Mynster at see sit Snit og kastede en Skarnfjerding af Skjeldsord og Grovheder over mig —

at forsvare sig betræffende det Haab o. s. v.] 1 Pet. 3, 15: •værer altid rede til at forsvare Eder . . for Enhver, som begjerer Regnskab af Eder Om det Haab som er i Eder.

og saa afsted. Fra det Øieblik iagttog han den dybeste Taushed, og det uagtet det egenligen først ret for Alvor begyndte efter den Tid; thi med hver senere Artikel i »Fædrelandet« er Sagen egenligen bleven langt alvorligere end det om jeg virkelig havde traadt en afdød Mand for nær.

Men Biskop Martensen iagttager den dybeste Taushed. Og det uagtet han er bleven opfordret til at yttre sig. Eiheller denne Opfordring besvarede han, hvorimod der kom en anonym Artikel i >Berlingske Tidende«, som fraraadede Biskop Martensen at svare paa hin Opfordring.

Og dette (der erindrer om Leporello og hans Replik: jeg svarer ikke, hvem det saa er) dette skal være forsvarligt for et Sandhedsvidne, en christelig Biskop, Landets øverste, paa hvem Menigheden kan forlade sig! Nei, en saadan Taushed er, christeligt, uforsvarlig, og en saadan Jammerlighed er, christeligt, langt værre end om Biskoppen var forfalden til Drik.

2) Den er latterlig. Overalt hvor det Latterlige er, lærer en af mine Pseudonymer, er ogsaa en Modsigelse. Saaledes nu med Taushed. En Taushed kan have mange forskjellige Egenskaber i



skjule ved Hjælp af Tausheden. Som naar Grevinde Orsini siger til Marinelli: jeg vil hviske Dem Nogeta og derpaa raaber ganske høit hvad hun vil sige: saaledes raaber denne Taushed ganske høit hvad den skjuler. Som det at gjøre sig usynlig ved Hjælp af at tage en hvid Pind i Munden — hvorved kun opnaaes, at der sees det mere, at man har en hvid Pind i Munden: saaledes raaber denne Taushed høiere end den høitideligste Forklaring af Biskoppen: jeg er i Vinden. Det raaber den saa tydeligt, at det kan høres ikke blot af de Indsigtsfuldere, men at Folket, den menige Mand kan forstaae det; og raaber det saa høit, at det kan høres ind i et Naborige.

3) Den er dum-klog. Den er ikke simplement dum, nei, den er dum ved at ville være klog, dum-klog. Det er ligesom naar der er Noget en Lærer ikke veed, hvilket jo meget godt kan hænde – og han da ikke selv ligefrem siger: »jeg veed det ikke«, men, klogt, vil lade som vidste han det, og Disciplene nu paatage sig i al Stilhed i Forhold til hvad de slutte heraf at subtrahere fra hans Anseelse. Det skal formentligen være saa klogt med denne Taushed; men det er dog en Dumhed; thi med hver Dag. Biskop Martensen tier, subtraheres der i al Stilhed fra hans Anseelse. Selv om en Taushed ikke har den fatale Egenskab, at den forraader hvad den skjuler, der skal dog en i mange Aar erhvervet og hævdet Anseelse til for at kunne holde ud, naar det ikke er en ganske ubetydelig Person, der er Modparten. Og her er det en Begynder paa Bispestolen, og en Begynder, der begyndte saa uheldigt som Biskop Martensen med sin Tale i »Berlingske Tidende«; og den anden Part er en ham, intellectuelt og literairt, i det mindste fuldkommen Ligeberettiget, kun at jeg ikke har den, christeligt, latterlige Egenskab at være Conferensraad og tjene mange Tusinder i Gage.

Nei, denne Taushed er dum-klog. Det seer endogsaa De, som dog ikke have den sande Maalestok for hvad denne Taushed har at betyde.

Thi Biskop Martensen og jeg vi ere, som man siger, hinanden.

Grevinde Orsini) i Lessings Emilia Galotti, 4. Akt 5. Sc. ind i et Naborige, jvfr. nedenfor S. 99 (•maaskee endog fra Norge•). Der sigtes vistnok til det i Christiania-Posten 1855, Nr. 2317-2333 givne, for S. K. gunstige Referat af Striden. Jvfr. Chr.-P. 7. Marts, Nr. 2333: •Mart. har imidlertid (hvad Berl. Tid. opfordrede ham til) ikke ladet høre fra sig, siden sit Tilsvar til Kierkegaards første Artikel.• – I Flyveposten 15. Marts 1855, Nr. 63 aftryktes en mod S. K. fjendtlig Artikel fra Christiania-Posten Nr. 2335, og samtidig henviste Flyveposten. til Chr.-P.s. Referat.

ikke ganske ubekjendte. Det er mange Aar, at der literairt har været et Mellemværende. Men saalænge den gamle Biskop levede, der nu engang var en saadan Ven af Stilhed, vaagede jeg (ogsaa af Pietet for en afdød Fader) fra min Side over, at det kunde gaae stille af. Det gik ganske stille af med det om Systemet, hvor Biskop Martensen ikke trak det længste Straa. Jeg vilde ikke angribe ham med hans Navn — og Biskop Martensen iagtog Taushed. Selv da den, der vel maatte betragtes som den for Biskop Martensen Farligste til at sige det, selv da Prof. Nielsen paa Prent lod ham forstaae, at min Pseudonym havde gjort det af med ham, hvad saa den næst Prof. Nielsen vel ham farligste til at sige det, Dr. Stilling, atter paa Prent lod ham forstaae, og hvad saa senere er blevet ham sagt paa Prent ganske lige ud. Martensen iagttog Taushed.

Saa troede han, at jeg havde forløbet mig ved at tale om Biskop Mynster, at Stemningen var mig imod, og man saae nu af hans Artikel, hvor gjerne han vilde overøse mig med Grovheder, altsaa hvor gjerne han vilde tale, naar han blot troede, at han kunde komme i Fordelen.

Og saa vil han igien indtage Tausheden! Ja. som dum-klog

for at indtage en styrende Stilling, og maaskee forresten spiller Styrende.

Og denne Taushed er foragtelig, fordi den er som beregnet paa at kunne betyde det Forskjellige, alt i Forhold til Udfaldet.

Verdslig Klogskab lærer: >med et Phænomen indlader man sig aldrig(\*). Og jeg skal vel sortere under Bestemmelsen: Phænomen; jeg er jo af disse Uensartetheder, som ikke have gjort deres Stræben maalbar for Embede o. desl.

Hvor foragtelig er ikke en saadan Taushed, der i Stedet for at handle, vil see at afvente Udfaldet, for saa at tilsnyde sig, hvad Ens Taushed har betydet!

S. Kierkegaard.

#### Efterskrift.

Det er, religieust. Sag jeg har at forfølge; derfor maa jeg gjøre, hvad jeg gjør, enten det personligt er mig med eller imod. Jeg forstaaer meget godt, at naar man, i en saa ung Alder som Biskop Martensen, har — ja, naar jeg tænker paa det nye

•) Dette kan man hæse i •Indøvelse i Christendom•, hvilken Bog beleiligt nu foreligger i 2det Oplag.

•med et Phænomen indlader man sig aldrig-] se XII Bd. S. 47. hvad Prof. Nielsen uheldigt spillede Martensen i Haanden) se R. Nielsens Artikel •En god Gjerning• i Fædrelandet 1855, Nr. 8: •Derfor troer jeg ogsaa, at Biskoppen, endog hvad denne Sag [Spørgsmaalet om Berettigelsen af Udtrykket •Sandhedsvidne•; angaaer, allerede har stillet sig paa den christelige Selvfornegtelses Standpunkt•. i en saa ung Alder] Martensen var endnu ikke 46 Aar, da han blev Biskop.

XIV.

Testamente og Eden er det satirisk nok! - har været saa lykkelig (!) at gjøre en saa glimrende (!) Carriere (!), jeg forstaaer meget godt, at man saa kan ønske Ro (men det nye Testamentes Christendom er just Uro) for at nyde (men det nye Testamentes Christendom er at lide) dette Jordiske: de rige Indkomster, den høie Anseelse i Samfundet, Behageligheden af at have Indflydelse paa mange Menneskers Velfærd. Jeg forstaaer ogsaa meget godt (og dette tjener jo i een Forstand ikke til Biskop Martensens Forkleinelse), at Biskop Martensen ikke kunde ville være fræk nok til offenligen med sit Navn og som Biskop, at erklære den officielle Christendom det nye Testamentes Christendom at være eller endog blot en Stræben i Retning deraf, og at han forsaavidt maatte (thi han gjorde jo rigtignok først et for Tausheden høist uheldigt Forsog paa at tale, komme til det Resultat. at Taushed var for ham den eneste Udvei eller Udflugt. Men deraf følger ikke, at jeg tør tie til denne Taushed eller til, hvad den, om end afmægtigt, dog maaskee uforskammet tilsigter, at et Menneske, der af Styrelsen ganske særligen tidligt var udseet og langsomt blev opdragen til særlig Gjerning – og dette er mit Tilfælde – et Menneske, som med en i vore Forhold vel næsten eneste Uegennyttighed, An-



ogsaa nok kjender den menige Mand. Thi ikke sandt, Du menige Mand, det kan Du meget godt forstaae — jeg mener, at just Du kan langt lettere og bedre forstaae det, end demoraliserede Præster og en fordærvet Fornemhed — ikke sandt, dette kan Du ypperligt forstaae, at Eet er at forfølges, mishandles, hudflettes, korsfæstes, halshugges o. D., et Andet, comfortabelt indrettet, med Familie, jevnt avancerende, at leve af at skildre, at en Anden blev hudflettet osv. — men dette er ogsaa en Forskjel mellem det nye Tcstamentes Christendom og den officielle.

99

Skulde der nu, som i Anledning af Prof. R. Nielsens Artikler, atter her, maaskee endog fra Norge, komme i »Berlingske Tidende« anonyme Artikler, der fraraade Biskop Martensen at indlade sig, saa vil vel efterhaanden Befolkningen forstaae, hvad Sligt har at betyde og være Biskop Martensen forbunden for det Bidrag, han kommer til at yde til den offenlige Moro ved Hjælp af anonyme Artikler, der fraraade ham at indlade sig. Eller skulde Biskop Martensen (hvad jeg hører skal være Tilfældet med enkelte Præster her i Byen) vælge, i en Kirke at sige Et og Andet: da er det ikke min Skyld, om det vel maa ende med, at man kommer til at lee i Kirken, thi, comisk betragtet, er denne Fremgangsmaade et høist værdifuldt Bidrag til at oplyse, hvad »Sandhedsvidnerne« forstaae ved at »vidne«.

Man misforstaae mig ikke, som var det min Tanke med hvad jeg her skriver, at ville foranledige Biskop Martensen til en Discussion, menende, at saa vilde vi faae noget meget Vigtigt og Belærende at vide. Paa ingen Maade; i saa Henseende er jeg væsenligen færdig med Biskop Martensen, veed godt, hvad her er inde. Nei, men Biskop Martensen er jo Kirkens øverste Geistlige; ham skyldes det, at det lykkedes mig at faae Ram paa dette om »Sandhedsvidnerne« — og, som jeg har sagt, det er, religieust, Sag jeg har at forfølge: derfor er det min Pligt at benytte ogsaa hvad der skeer, til at gjøre det synligt, saa Enhver, der vil see, kan see, 1) hvorledes det egenligen hænger sammen med disse »Sandhedsvidner«, at hvad der beskæftiger dem ikke er Sandheden, men at frembringe eller opretholde et Skin; 2) hvilke usle Midler der bruges, hvorfor det vel ogsaa vil ende med, at det mislykkes;

maaskee endog fra Norge] se ovenfor S. 95.

7•

3) at Spargsmaalet om det kirkelige Restaaende ikke er religieut, men et Penge Spargsmaal, at det, der holder det Bestaaende, er de 1000 kongelig autoriserede Lærere, som holde paa det Bestaaende i Egenskab af Actionairer, der ganske rigtigt tie til hvad jeg taler om, thi jeg har jo ikke Magt til at tage deres Indkomster fra den: 4) hvorvidt Den har fuldkommen Grund til og Ret i at være rolig og ubekymret, Den, der i Salighedens Sag stoler paa »Sandhed» vidnerne«.

Endeligen; hvad der for Sagen var det Ønskelige (og saa onskeligt, at jeg mistvivlede om det; thi jeg var fuldkommen forberedt paa, at Biskop Martensen vilde lige fra Begyndelsen iagttage Taushed) er naaet. Det gjaldt om at faae Biskop Martensen blot een eneste Gang til at tale, for at hvo der vil see, kunde have en Maalestok for, hvad Kræfter han har, naar det kommer til Stykket. Det skete. Saa gjaldt det, om muligt, at forcere ham tilbage i Taushed. Det skete. Lad ham ou kun spille klog ved Taushed; naar man veed, hvad hans Talen har at betyde, veed man ogsaa, hvad hans Taushed har at betyde; han naaer ved sa Taushed maaskee og vel neppe nok at narre sig selv, men Ingen, der vil see — hvad han ærligt har fortjent.

## ØIEBLIKKET NR. 1—10. — HVAD CHRI-STUS DØMMER. — GUDS UFORANDER-LIGHED.

•

.

•

.....

# Side Øieblikket Nr. 1. Et Følgeblad. Øieblikket Nr. 2. Hvad Christus dømmer om officiel Christendom Øieblikket Nr. 3. Øieblikket Nr. 4. Øieblikket Nr. 5. Øieblikket Nr. 6.



# ØIEBLIKKET.

## NR. 1.

#### INDHOLD:

- 1) Stemning.
- 2) Til »dette skal siges«; eller hvorledes anbringes et Afgjørende?
- 3) Er det forsvarligt af Staten den christelige Stat! om muligt at umuliggjøre Christendom? 4) • Tag et Bræk-Middel !•

24 Mai 1855.

S. Kierkegaard.

.

#### KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER. BIANCO LUNOS BOGTRYKKERL

٠ .



#### Stemning.

Plato siger, som bekjendt, etsteds i hans »Stat«, at først da kan det ret blive til Noget, naar de komme til at regjere, som ikke have Lyst dertil. Hans Mening er vel den, at under Antagelse af at der er Dygtigheden, er Ulysten til at ville regjere en god Garanti for, at der sandt og dygtigt vil blive regjeret, medens den Herskelystne kun altfor let bliver enten En som misbruger sin Magt til at tyrannisere, eller En, hvem Lysten til at regjere bringer i et skjult Afhængigheds-Forhold til dem, over hvem han skal regjere, saa det med hans Regjeren egentligen bliver Øienforblindelse.

Denne Bemærkning kan ogsaa finde sin Anvendelse i andre Forhold, hvor det gjælder om, at Noget bliver tilgavns Alvor: under Antagelsen af Dygtighed er det bedst at Vedkommende ikke har Lysten. Thi vistnok er det saa, som Ordsproget siger, at Lysten driver Værket; men den sande Alvor fremkommer egentligen først, hvor et Menneske, med Dygtigheden mod sin Lyst af et Hoiere tvinges til at paatage sig Arbeidet, altsaa: med Dygtighed mod Lyst.

Saaledes forstaaet kan jeg sige, at jeg forholder mig rigtigt til den Opgave: at virke i Øieblikket; thi Gud veed det, Intet er min Sjel mere imod.

At være Forfatter — nu ja, det behager mig; naar jeg skal være ærlig maatte jeg vel sige, at jeg har været forelsket i det at producere — men vel at mærke, paa den Maade som jeg vil det. Og det jeg har elsket er lige det Modsatte af at virke i Øieblikket,

Plato] i Staten 1. Bog Kap. 19 (pag. 347) og 7. Bog Kap. 5 (pag. 520 d).

det jeg har elsket er just: Fjernheden fra Øieblikket, den Fjernhed, hvori jeg saa. som en Forelsket, kan hænge efter Tankerne, og, som en i sit Instrument forelsket Kunstner, underholde mig med Sproget, aflokke det Udtrykkene alt som Tanken fordrer dem - livsalige Tidsfordriv: en Evighed igjennem kunde jeg ikke blive træt af denne Beskjeftigelse!

At stride med Menneskene — nu ja, det behager mig i en vis Forstand; jeg er af Naturen saa polemisk lagt an, at jeg egentligen kun føler mig i mit Element omgiven af den menneskelige Middelmaadighed og Lumperie. Dog paa eet Vilkaar: at det tillades mig, taust at foragte, at mætte den Lidenskab, der er i min Sjel, Foragt, hvad mit Forfatter-Liv ogsaa har givet mig rigelig Leilighed til.

Saaledes er jeg et Menneske, om hvem det med Sandhed gjælder, at han ikke har den mindste Lyst til at virke i Øieblikket --- formodentligen er jeg just af den Grund udseet dertil.

Naar jeg skal virke i Øieblikket, maa jeg, ak, tage Afsked med Dig, Du elskte Fjernhed, hvor der var Intet at haste efter, altid god Tid, hvor jeg kunde vente Timer, Dage, Uger for at finde Ud-



#### Til "dette skal siges"; eller hvorledes anbringes et Afgjørende?

Den Indsigelse jeg har gjort mod det Bestaaende er afgjønde. Hvis nu Nogen vil sige – og jeg er forberedt paa, at selv et mig velvilligste Menneske vil tale saaledes – Indsigelsen er og saa frygteligt afgjørende, da kunde jeg hertil svare: anderdes kan det ikke være; eller jeg kunde svare med et Ord af i af mine Pseudonymer: naar Inderlighedens Borgport længe har eret lukket og endelig aabnes, bevæger den sig ikke lydløst, som i Mellemdør, der gaaer i Fjedre.

Dog kan jeg ogsaa forklare mig nøiere. At anbringe et Aførende – og dette er Opgaven – lader sig ikke gjøre paa samme aade som alt Andet; og naar nu tilmed Tidens Ulykke just er tte stil en vis Grade, til en vis Grad at gaae ind paa Alt, naar ette just er Sygdommen, saa maa der for Alt passes paa, at det avidt det er muligt ikke skeer, at den ogsaa til en vis Grad uaer ind herpaa, hvorved Alt er tabt. Nei, et Afgjørende aninges anderledes end Andet. Som Rov-Dyrets Spring paa sit rtte, som Ørnens Stød i Faldet, saaledes anbringes et Afgjørende: udseligt og samlet i Eet (intensivt). Og som Rov-Dyret ener nildhed og Kraft: først snildt holder sig ganske stille – saaledes ille kan intet tamt Dyr være; og saa samler sig heelt i et eneste ring eller Stød – saaledes kan intet tamt Dyr samle sig til er reise sig i Springet: saaledes anbringes et Afgjørende. Først lle – saa stille er Veiret aldrig paa en stille Dag, saa stille er t kun før Torden; og saa bryder det løs.

Saaledes anbringes et Afgjørende. Og troe Du mig, jeg kjender n altfor godt Tidens Brøst, at den er Charakteerløshed, Alt til

en af mine Pseudonymer] Frater Taciturnus i Stadier paa Livets Vei Bd. S. 198).

en vis Grad. Men som et speilklart Skjold af slebent Staals sas blankt eat hvor Solens Straale falder, blinker den med dobbet Glands tilbages som et saadant Skjold frygter meest af Alt, end den mindste Plet — thi end den mindste Plet, og det er ikke mere sig selv, saaledes frygter et Afgjørende enhver Berøring af og med dette etil en vis Grads. Det forstaaer jeg, skulde jeg ikke forstaae det, jeg der, kjendt af Alle, er kjendt selv af Børnene paa Gaden under Navnet: Enten – Eller.

Thi hvad er Enten-Eller, at jeg skal sige det, som vel sagtens maa vide det. Enten-Eller er Ordet, for hvilket Fløidørene springe op, og Idealerne vise sig – livsalige Syn! Enten-Eller er Tegnet, der giver Adgang til det Ubetingede – Gud være love!! Ja, Enten-Eller er Himmel-Nøglen! Og derimod hvad er, var og bliver Menneskets Ulykke? Dette Satans eller Usselhedens eller den feige Klogskabs: til en vis Grad. som anvendt paa Christendommen forvandler den – bagvendte Mirakel, eller mirakuløse Bagvendthed – forvandler den til Vrøv!! Nei: enten-eller! Og som det er saaledes, at hvor ømt end Skuespilleren og Skuespillerinden omfavne hinanden og kjerlegne hinanden paa Brædderne, det dog bestandigt bliver kun en theatralsk Forstaaelse, et Theater-Egte-



#### Er det forsvarligt af Staten — den christelige Stat! om muligt, at umuliggjøre Christendom?

Dpørgsmaalet selv behøver vistnok ingen Oplysning for at kunne besvares. Enhver maa dog vel sige sig selv, at det kan ikke være forsvarligt.

Det der behøver at oplyses er da, at hvad Staten har gjort og gjør er, om muligt, at umuliggjøre Christendom; og dette kan saare let og meget kort oplyses; thi den faktiske Tilstand i Landet er virkelig den, at Christendommen, det nye Testaments Christendom, ikke blot ikke er til, men, om muligt, umuliggjort.

Antag, at Staten anbragte 1000 Embedsmænd, der med Familie levede af, altsaa pecuniairt vare interesserede i at forhindre Christendom: det var dog vel et Forsøg i Retning af, om muligt, at umuliggjøre Christendom.

Og dog vilde dette Forsøg (der jo har det Aabenlyse ved sig, at det aabenlyst var for at forhindre Christendom) ikke være nær saa farligt, som hvad der faktisk skeer, at Staten anbringer 1000 Embedsmænd, der — under Navn af at forkynde Christendom (just deri ligger den større Fare i Sammenligning med det, ganske aabenlyst at ville forhindre Christendom) ere pecuniairt interesserede i a) at Menneskene kalde sig Christne — jo større Faare-Flok jo bedre — antage Navn af Christendom i Sandhed er.

Med disse 1000 Embedsmænds Tilværelse har det nemlig det Sammenhæng, at naar man holder det nye Testamente ved Siden, sees let, at hele deres Tilværelse er, christeligt, en Mislighed. Medens da, hvis Menneskene ikke antoge Navn af Christne, Præsten Intet vilde faae at leve af: vilde det, at skulle forkynde, hvad Christendom i Sandhed er, jo være det Samme som at aabne Menneskenes Øine for, at Præstens egen Tilværelse er en Mislighed, at, om end Læreren i Christendom faaer Noget at leve af, det at være Præst ikke kan blive: kongeligt Embede, Carriere, jævnt Avancement.

Og dette, denne Virken, skeer ikke under Navn af: at forhindre Christendom, det er ikke derfor der lønnes 1000 Embedsmænd med Familie, nei det skeer under Navn af at forkynde Christendom, at udbrede Christendom, at arbeide for Christendom. Mellem for lidt og for meget, som jo fordærver Alting, mellem dette for Lidt (at Menneskene ikke antoge Navn af Christne) og dette for Meget (at de fik at vide, hvad Christendom i Sandhed er, og virkelig bleve Christne) ligger — med æqvilibristisk Alvor — Christenheds« Christendom, den officielle, statskirkelige, folkekirkelige Christendom, der rigtignok igjen, sammenlignet med det nye Testamentes, numerisk præsterer det Forbausende, Christne i Millionviis, alle af samme Bonitet.

Er dette saa ikke omtrent det Allerfarligste, der lod sig udtænke, for, om muligt, at gjøre Christendom umulig? »Præsten«



Præsterne have faaet dem gjort skyldige i — thi hvor letsindig, sandselig end Menneskenes Mængde kan være, der er dog for meget Bedre i den til at ville dyrke Gud paa den Maade.

Derfor Lys i Sagen, lad det blive tydeligt for Menneskene, hvad det nye Testamente forstaaer ved det at være Christen, at Enhver saa kan vælge, om han vil være Christen, eller om han redeligt, ærligt, uforbeholdent ikke vil være det; og lad det være sagt høit for hele Folket: det er Gud i Himlene uendeligt kjerere, at Du — Betingelsen for at Du muligt kunde blive det — ærligt vedgaaer, at Du ikke er og ikke vil være Christen, uendeligt kjerere end denne Ækelhed, at det at dyrke Gud er at holde ham for Nar.

Ja, saaledes maa det gjøres; der maa lyses op i det Mørke, hvori statskirkeligt eller folkekirkeligt Sagen holdes. Istedetfor med ubetinget Respekt for hvad det nye Testamente forstaaer ved det at være Christen, at forelægge sig det Spørgsmaal: hvormange Christne ere vel her i Landet, vender man Forholdet saaledes: der er i Landet en Million Mennesker, ergo en Million Christne og anbringer nu 1000 Embedsmænd til at leve deraf. Og saa et Skridt videre, saa vender man Sætningen om og slutter: naar der er 1000 Embedsmænd, der skal leve af Christendommen — og dem har vi nu engang — saa maa der ogsaa være en Million Christne, vi maae strengt holde over, at der er en Million Christne, ellers kan vi jo ikke sikkre alle disse Embedsmænd Udkommet.

Altsaa der er 1000 Embedsmænd, som med Familie skal leve deraf, ergo maa der være en Million Christne. Forkyndelsen af Christendom svarer saa hertil (til denne ganske egne Art Knibe, hvori man har bragt sig); at virke for Christendom bliver, som sagt, at faae Menneskene til at antage Navn af Christne, og tillige at bevirke, at det ogsaa bliver derved, og det er det jeg kalder: om muligt at umuliggjøre Christendom, hvorved atter (for at gjentage) Menneskenes Mængde bliver gjort skyldig i en Forbrydelse, som de dog ellers vilde være frie for, den under Navn af at dyrke Gud at holde ham for Nar, hvilket jeg — der rigtignok hidtil kun har havt liden Tak for, at jeg elsker Menneskene — dog vil paa enhver Maade stræbe at afværge.

At naar Sagen skal tages paa den Maade, som jeg her viser, at der saa maa fremkomme et i jordisk og timelig Forstand meget alvorligt Spørgsmaal, om disse Embedsmænds Udkomme (thi som man taler om Grevskaber i Maanen, saaledes blive de jo Interessenter i en Chimaire: en Million Christne) indseer jeg meget godt. Og er jeg i denne Henseende det føieligste og villigste Menneske,

saa langt som muligt fra at ville deeltage med i hvad Chikaner der maaskee fra visse Politikeres Side vil blive gjort dem. Det var just for at kunne komme til Sagen, at jeg maatte see at fane det, om muligt som blæst bort, Det Biskop Martensen begyndte al flæske op om at være Sandhedsvidner. Dette ækle Vaas maatte for Alt bort. Saa kan der - lad os være behagelige Mennesker' -, saa kan der tales fornuftigt om en i jævn menneskelig Forstand meget alvorlig Sag. Og saaledes troer jeg, det er os alle tjenligst Den Art Præster, som vi have, staae sig sandeligen bedst ved ikke at spille op i Retning af at ville gjælde for Sandhedsvidner; thi hvis saa, nu ja, saa er det vanskelige Problem uendelig let lost: man inddrager udenvidere hele deres Gage og sparer enhver Peasion - Sligt maae jo Sandhedsvidner vide at finde sig i; og det Indfald med Sandhedsvidner, at Præsterne ere Sandhedsvidner, vilde - hvis det ikke var udgaaet fra en Biskop og saaledes, at det blev dumt og forargeligt - udgaaet fra en kløgtig Statsmand, f. Ex. en Cultus-Minister, der paa en behændig Maade ønskede at blive Geistligheden qvit, være et ganske vittigt Indfald.

#### "Tag et Bræk-Middel!"

Vistnok er der Adskillige, paa hvem mine Artikler i »Fædrelandet« har gjort et Indtryk. Maaskee er saa deres Tilstand omtrent denne: de ere blevne opmærksomme eller de ere dog idetmindste komne til at tænke paa, om ikke hele det Religieuse er i en yderst jammerlig Tilstand; men paa den anden Side er der saa Meget, som gjør, at de ikke gjerne ville give sig hen i saadanne Tanker, de elske den vanlige Tingenes Orden, som de høist unødigt slippe.

Saa er deres Tilstand vel omtrent som naar En gaaer og har ilde Smag i Munden, belagt Tunge, lidt Kulde-Gysen — og saa siger Lægen til ham: tag et Bræk-Middel.

Og saaledes siger jeg ogsaa: tag et Bræk-Middel, kom ud af denne Halvheds-Tilstand.

Tænk da først et Øieblik paa, hvad Christendom er, hvad den fordrer af et Menneske, hvilke Offere den kræver, og hvilke Offere der ogsaa ere blevne bragte den, saa (hvad man læser i Fortællingerne) endog »spæde Jomfruer« (der ikke som vore christne Jomfruer udfylde deres Tid, deres Tanke med, om de skulle tage Lyseblaat eller Coquelicot paa i Theatret) ikke gøs tilbage, men, befalende deres Sjæle Gud i Vold, modigen overgave deres sfine Lemmer« til Bødlernes Grusomhed; tænk først et Øieblik herpaa. Og gjør Dig det saa tydeligt, ganske tydeligt og nærværende, indtag det, hvilken Væmmelse det dog er: at leve paa den Maade, at dette skal være christelig Gudsdyrkelse, at i en stille Time en Mand dramatisk costumeret træder frem og med Forfærdelse i sin Skikkelse med qvalt Hulken forkynder, at der er et Evighedens Regnskab, et Evighedens Regnskab vi gaae imøde – og at vi saa 8 XIV.

leve paa den Maade, at udenfor den stille Time endog blot at skulle sætte sig ud over eet eller andet conventionelt Hensyn end sige et Hensyn til sin Befordring, sin jordiske Fordeel, de Fornemmes Gunst o. s. v. ansees for Noget, som da Ingen kunde falde paa. Declamatoren naturligviis heller ikke, eller hvis Nogen gjør det, at det saa straffes med at erklæres for en Art Galskab – – tænk Dig at leve paa den Maade, at dette skal være christelig Gudsdyrkelse: nu, virker Bræk-Midlet ikke?

Vel, saa tag en Dosis mere! Gjør Dig det ret tydeligt og nærværende, hvor æklende det er at leve saaledes, at det skal være christelig Gudsdyrkelse: at naar da Declamatoren døer, saa fremtræder en ny costumeret Declamator og i en stille Time fra Prædikestolen fremstiller den afdøde som Sandhedsvidne, et af de rette Sandhedsvidner, en af den hellige Kjæde: virker det ikke?

Vel, saa tag en Dosis endnu: gjør Dig det ret tydeligt og nærværende, at leve saaledes. at naar saa En siger >nei, Sandhedsvidne kunde man dog vistnok ikke kalde den afdøde Declamator - at det saa skal være christelig Iver, ideligt gjentaget med storst mulig Udbredelse, at dømme om dette Menneske, at han





# ET FØLGEBLAD.

.

.

. .



I min Arbeiden er jeg nu rykket Samtiden, Øieblikket saa nær, at jeg ikke kan undvære et Organ, ved Hjælp af hvilket jeg øieblikkeligt kan henvende mig til Samtiden: og har jeg kaldet dette:

#### Øieblikket.

Skulde Nogen, hvem Sagen interesserer, for sin egen Beqvemmeligheds Skyld kunne ønske sig nemt sikkret at faae hvad der maatte udkomme, kan han jo indrette sig en Subscription med Forlæggeren. Men jeg forbeholder mig i enhver Henseende den mest ubetingede Frihed, anderledes kan jeg det ikke.

Jeg kalder det: Øieblikket. Dog er det ikke noget Ephemert jeg vil, saa lidet som det er noget Ephemert jeg har villet, nei det var og er noget Evigt: ved Idealerne mod Sandsebedragene. Men i een Forstand maa jeg sige om hele min tidligere Arbeiden, dens Time er ikke endnu kommet; jeg har ligget Samtiden fjernt, endog meget fjernt, og kun for saavidt nær, at denne Fjernhed var velberegnet og fuld af Hensigt. Nu derimod maa jeg i ethvert Tilfælde have sikkret mig en Mulighed af at kunne bruge Øieblikket.

Jeg overtaler Ingen til at subscribere, jeg meget mere beder Enhver idetmindste at betænke sig, inden han gjør det. Evigt vil han ikke fortryde at agte paa min Tale, men det var vel muligt, at han kunde komme til timeligt at fortryde det. Han overveie da selv, om det er det Evige, han vil eller det Timelige. Jeg, der hedder "Enten – Eller«, kan ikke tjene Nogen med Baade



-Og. Jeg er i Besiddelse af en Bog, der vistnok er saa godt som ubekjendt her i Landet, hvis Titel jeg derfor nølagtigt vil anføre: vor Herre og Frelsers Jesu Christi nye Testamente. Skjondt jeg har et ganske frit Forhold til denne Bog, og ikke f. Ex. ved Eed er forpligtet paa den, øver den dog en stor Magt over mig, bibringer mig en ubeskrivelig Horreur for Baade-Og.

•



# ØIEBLIKKET.

## NR. 2.

#### INDHOLD:

- 1) Til .min Læser.
- At Opgaven er i en dobbelt Retning.
   Det Comfortable og Bekymringen for en evig Salighed.
- 4) Det Menneskelige beskytter (protegerer) det Guddommelige.
- 5) Lovtale over Menneske-Slægten eller Bevils for, at det nye Testamente ikke mere er Sandhed.
- 6) Vi ere Alle Christne.
- 7) En Vanskelighed ved det nye Testamente.
- 8) Ere vi virkelig Christne, hvad er saa Gud?
  9) Dersom vi virkeligen ere Christne, er eo ipso det nye Testamente ikke mere Veiledning for den Christne, kan ikke være det.
- 10) Hvilken Lykke at vi ikke Alle ere Præster!

4 Juni 1855.

S. Kierkegaard.

#### **KJØBENHAVN**.

\_\_\_\_\_

#### FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER.

BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.





#### Til "min Læser!"

Du hvem jeg har kaldet >min Læser«, Dig ønskede jeg at e et Par Ord.

Naar et Menneske vover saaledes afgjørende ud, som jeg har rt det, derhos i et Anliggende, der griber saa dybt ind i det le som Religionen: er det naturligviis at vente, at der vil blive rt Alt for at modvirke ham ogsaa ved at forvanske og forfalske ad han siger, samt at hans Charakteer paa enhver Maade vil re priisgiven, han betragtet som En, mod hvem man ingen igter har, men mod hvem Alt er tilladt.

Som det nu i Almindelighed gaaer i denne Verden, faaer i igelen en Angrebet strax travlt for at tage Hensyn til enhver Stelse, enhver Forfalskning, enhver Uredelighed, er paafærde tidi og sildig for saaledes at modvirke Angrebet; dette agter jeg ke at gjøre.

Og det er herom jeg vil tale et Par Ord med Dig, min Læser, r ret alvorligt at lægge Dig Noget paa Sinde. At en Angrebet ir saa forskrækkeligt travlt for at forsvare sig — tænk engang ter, skulde det ikke som oftest hænge sammen med, at han i npel egoistisk Forstand er interesseret i at værge sig, frygtende, Forfalskningen af hvad han siger, den ilde Omtale af hans Pern skal skade ham i jordisk og timelig Forstand? Og — tænk enng efter! — troer Du ikke, at just i den Omstændighed, at de este, der træde offentligen frem, dog til syvende og sidst have rdisk og timeligt Formaal og derfor saa travlt for at retfærdigøre sig mod enhver Anklage — troer Du ikke, at denne alminde-

hvem jeg har kaldet .min Læser.] i Forordene til Opbyggelige Taler.

lige Travlhed skader ogsaa derved, at den forvænner Menneskene til Intet selv at gide for at komme paa det Rene i en Sag og for at kunne dømme, ingen Uleilighed selv at ville have, ingen Anstrengelse, fordi der nu tildags i alle Forhold ikke mere findes Lærere men — Opvartere?

I ethvert Tilfælde, jeg agter at tage den Sag anderledes; jeg agter at see det adskilligt langsommere an med at modvirke al denne Forfalsken og Forvansken, al denne Løgn og Bagvaskelse, alt dette Piat og Piank. Deels lærer jeg af det nye Testamente, at det at Sligt møder er Kjendet paa, at man er paa den rette Vei, saa jeg da selvfølgeligt ikke just skulde forhaste mig med at faae det bort, med mindre jeg ønsker snarest muligt at komme paa den forkeerte Vei. Deels lærer jeg af det nye Testamente, at hvad der timeligt betragtet maa kaldes en Plage og hvad man efter Timelighedens Begreb maatte see at blive fri for jo før jo hellere, at det evigt har et Værd, saa jeg da selvfølgeligt ikke just skulde forhaste mig med at see at slippe, hvis jeg da ikke ønsker at narre mig selv i Forhold til det Evige.

Saaledes forstaaer jeg dette; og nu kommer jeg til hvad deraf vil følge for Dig. Hvis Du virkelig nogensinde har havt en Forestilling om, at jeg tjener noget Sandt: nu vel, der skal fra min



#### At Opgaven er i en dobbelt Retning.

Da Christendommen kom ind i Verden, var Opgaven ligefrem at forkynde Christendom. Det Samme er Tilfældet overalt, hvor Christendommen indføres i et Land, hvis Religion ikke er Christendom.

I •Christenhed« er Forholdet et Andet, da Bestedelsen (Situationen) er en anden. Det man har for sig er ikke Christendom men et uhyre Sandsebedrag, og Menneskene ere ikke Hedninger men lyksaliggjorte i den Indbildning at være Christne.

Skal her Christendom anbringes, maa altsaa først og fremmest dette Sandsebedrag bort. Men da dette Sandsebedrag, denne Indbildning er, at de ere Christne, seer det jo ud som var det at anbringe Christendom at fratage Menneskene Christendom. Dog er dette det Første, der maa gjøres, Sandsebedraget maa bort.

Dette er Opgaven; men denne Opgave er i en dobbelt Retning.

Den er i Retning af hvad der kan gjøres for at opklare Menneskenes Begreber, belære dem, røre dem ved Hjælp af Idealerne, ved Pathos bringe dem i pathologisk Tilstand, ved Ironiens, Spottens, Sarcasmens Bremsestik pirre dem op o. s. v. o. s. v.

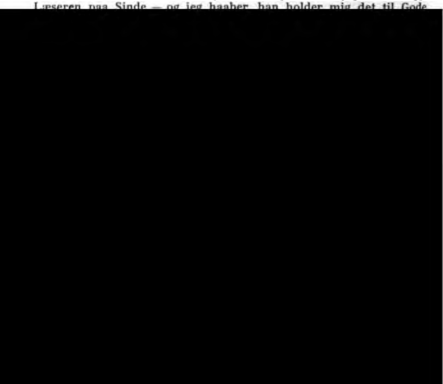
Anden vilde Opgaven ikke være, hvis ikke det at Menneskene bilde sig ind at være Christne, dette Sandsebedrag hang sammen med et uhyre stort Sandsebedrag, som har en reen udvortes Side, det Sandsebedrag, at man har faaet Christendom og Stat smeltet sammen, at Staten anbringer 1000 Embedsmænd, der med Selvopholdelsens Drift ere interesserede i, at Menneskene ikke faae at vide, hvad Christendom er, og at de ikke ere Christne. Disse Præsters egen Tilværelse er nemlig, christeligt, en Usandhed; aldeles verdsliggjorte og i Statens Tjeneste (kongelige Embedsmænd, Rangspersoner, Karrieregjørende o. s. v.) kunne de selvfølgeligt ikke godt sige Menighederne hvad Christendom er; thi at sige det vilde betyde at nedlægge sit Embede.

Dette Sandsebedrag er nu af en anden Art end hiint første, som var forholdende sig til Menneskenes Forestillinger, Individernes Hildethed i den Indbildning at være Christne. I Forhold til dette sidste Sandsebedrag maa der virkes paa en anden Maade, Staten har det jo i sin Magt at tage det bort. Og det er saa den anden Side af Opgaven, at arbeide i Retning af at faae Staten til at tage dette Sandsebedrag bort.

Skulde jeg sammenligne Opgaven med Noget, vilde jeg sige: den ligner Lægebehandlingen af en psychisk Patient. Psychisk maa der virkes, siger Lægen, men deraf følger ikke, at der ikke ogsaa kan physisk være Noget at gjøre.

.

•



Af det her Fremsatte følger saa Noget, som jeg maa lægge

•



#### Det Comfortable og – Bekymringen for en evig Salighed.

Det er disse to Ting – næsten kunde man fristes til at sige, bvad Satan har de to Ting med hinanden at gjøre; dog er det disse to Ting, den officielle Christendom eller Staten ved Hjælp af den officielle Christendom har faaet slaaet sammen og med samme Sindsro, som naar man i et Selskab for at faae Alle med slaaer Fleres Skaal sammen i een Skaal.

Statens Tankegang synes at maatte være denne. Blandt det neget Forskjellige, som Mennesket i Cultur-Tilstanden har fornødent, og som Staten stræber paa en saa priisbillig og comforabel Maade som muligt at tilsikkre Borgerne, blandt dette meget Forskjellige, som offentlig Sikkerhed, Vand, Belysning, Veie, Broægning o. s. v. o. s. v. er ogsaa: en evig Salighed hisset, en Fornødenhed, som Staten ligeledes bør tilfredsstille - hvor genereust! og paa en saa priisbillig og comfortabel Maade som muligt. Naturligviis vil det koste Penge, thi uden Penge faaer man Intet i denne Verden, ikke engang et Certificat for at man bliver evig salig i den anden Verden, nei, uden Penge faaer man Intet i denne Verden. Men det som dog alligevel gjør Staten til det store Gode for de Enkelte, er, at man hos den faaer det priisbilligere end naar de Enkelte privat skulle arrangere Noget, derhos mere betrygget og endeligen saa comfortabelt som kun det Storartede kan præstere det.

Der foranstaltes da, for at anbringe Christendommen, først en fuldstændig Folke-Tælling, derpaa skrives hele Landet i Skat – aldeles ligesom det skete da Christendommen kom ind i Verden – og saa ansættes 1000 kongelige Embedsmænd. »I, mine kjære Undersaatter, I skulle« dette maa vel være Statens Tanke »I skulle ogsaa i Henseende til det store og uskatteerlige Gode en evig Salighed, have Alt saa beqvemt, saa comfortabelt, og saa priisbilligt som muligt; ikke kan man have det beqvemmere med Vandtryk i Etagerne istedetfor den gammeldags sure Møie med at slæbe det op ad Trapperne, end I skulle have det i Henseende til (hvad man i Uvidenhedens ucultiverede Tider rendte til Verdens Ende efter og paa sine Knæe) en evig Salighed hisset, den skal, blot I fløiter, være til Eders Tjeneste, ja førend I fløiter. I skulle hverken behove at gaae op ad Trapper eller ned ad Trapper, ih bevares, den bringes til Eder - ligesom Øl nutildags - af de dertil kongelig autoriserede Udskjenkere, som nok ville vise sig driftige og være om sig, da det er deres Næringsvei, medens dog Prisen er saa billig, at denne Priisbillighed aldeles blotter Katholicismens Ubluhed.«

Langt fra mig være at tale nedsættende om det Comfortable! Lad det kun blive anvendt overalt hvor det lader sig anvende, i Forhold til Alt, der saaledes er et Noget, at dette Noget er ligegyldigt ved Maaden hvorpaa det haves, saa man kan have det baade naa den ene Maade og naa den anden Maade; thi naar delle



123

det jo slet Intet at gjøre de meest forbausende Opfindelser i Retning af at tilveiebringe de mageligste Kjøretøier og ved disse at ville befordre Dem, hvem Opgaven — at gaae er sat. Og naar det Evige er: Maaden, paa hvilken det faaes, saa hjælper det ikke beundringsværdigt at ville forandre Maaden i Retning af Comfort; thi det Evige faaes kun paa den vanskelige Maade, faaes ikke, ligegyldigt, baade paa en let og paa en vanskelig Maade, men er Maaden, paa hvilken det faaes, og denne Maade er den vanskelige.

Hav Tak I Cancellister, Cancelli-, Justits-, Etats-, Conferentsog Geheime-Raader, hav Tak for det uhyre Skriverie I har havt med paa en priisbillig og comfortabel Maade at arrangere for hans Majestæts samtlige Undersaatter, hver især, en evig Salighed; hav Tak I 1000 geistlige Cancelliraader, sandt I have ikke gjort det for Intet, I have jo havt Eders Procenter, men dog er det ikke mere end billigt, at I tillige høitideligen takkes: hav da Tak alle I Samtlige — dersom det nu blot er vist, at de blive salige, og dersom det ikke meget mere er saa, at en Attest fra >Staten < er den uheldigste Anbefaling hisset, hvor Dommen er, om Du har tilhørt det Rige, som for ingen Priis vil være et Rige af denne Verden.

et Rige af denne Verdenj jvfr. Joh. Ev. 18, 36.

## Det Menneskelige beskytter (protegerer) det Guddommelige!

At det er et Abracadabra, at det Menneskelige protegerer det Guddommelige, er let nok at forstaae. Hvor i al Verden er da Sligt faldet et saa Fornuftigt som Staten ind? Nu, det er en lang Historie; men hovedsageligen hænger det



125

tegere Det, som man udgav for at være Christendom: saasnart det bliver kjendt igjen, hvad Christendom er, saa er Staten kommet taabeligt høit tilveirs, og maa for sin egen Skyld ønske jo før jo hellere at komme ned igjen til Jorden.

Beskyttet af Staten er det med Christendommen som i Eventyret eller Fortællingen: en Konge, iført den simple Mands Klæder, lever i en Kjøbstad, og Borgemesteren er saa god at ville protegere denne Borgermand — da kommer pludselig en Udsending, som i dybe Buk og tilsidst med bøiet Knæ tiltaler denne simple Borger: Deres Majestæt. Er Borgemesteren en fornuftig Mand, saa seer han, at han, velmeent, er kommet lidt for høit tilveirs ved at protegere denne Borgermand.

Tænk – ikke hvad der saa ofte er blevet talt om, at det næsten er blevet trivielt, at Christus kom til Verden igjen - nei, tænk, at en af Apostlene kom igjen, han vilde gyse ved at see Christendommen protegeret af Staten; tænk Dig ham nærmende sig den saaledes degraderede Christendom, bukkende for den: der er i vore Tider ingen Statsmand saa borneret, at han jo seer, at han er kommet forkeert an ved at ville protegere Christendommen, at det er et oprørende quid pro quo at forvexle det, at Præsterne trænge til Statens Protection, med at det er Christendommen, der trænger dertil, Christendommen, der, hvis den havde nogen eneste Trang, kun har den, at blive slige Præster qvit, som ikke vide at bukke for Christendommen - thi for den bukker man ved Villighed til at bringe Offere, til at lide for Læren - men kun veed at bukke for Kongen, bukke for, at man har faaet Rang med Etatsraad, er blevet Ridder o. D., hvilket er Troløshed af Den, som i Egenskab af Lærer i Christendom er ved Eed forpligtet paa det nye Testamente, Troløshed mod det nye Testamente. Thi saaledes lærer Christendommen: »Du skal frygte Gud, ære Kongen;« en Christen skal være, om muligt, hans Majestæts bedste Undersaat. Men, christeligt, er Kongen ikke Instantsen, han er og kan og skal og vil ikke være Instantsen i Forhold til et Rige, som for ingen Priis vil være af denne Verden, paa Liv og Død ikke vil være af denne Verden. Troskab mod Eden paa det nye Testamente vilde derfor hjælpe En til at afværge, hvad man, just hvis

quid pro quo Eet for et Andet. ved Eed forpligtet] den dengang endnu gjældende Præste-Eed lyder i 2det Stykke (i dansk Overs.): »For det andet Sover jeg, at jeg vil arbeide med største Flid for, at den himmelske Lærdom, der er indeholdt i de prophetiske og apostoliske Bøger . . ., troligen meddeles Tilhørerne. Se Kirke-Ritual af 1685, S. 379. »Du skal frygte Gud, ære Kongen.] 1 Peters Brev 2, 17. man elsker Kongen, maa ville afværge, at hans kongelige Majestæt ikke bringes i en forkeert Belysning. I sin ophøiede guddommelige Alvor har Christendommen altid ladet Kongens Tilværelse dens Alvor; det er kun den afskyelige Legen-Christendom, der, forræderisk mod det nye Testamente, ogsaa forskyldte det Forræderi mod Kongen at bringe ham i en for hans kongelige Tilværelses Værdighed og Alvor forvirrende Belysning.

Det Øieblik vil derfor vist ogsaa komme, da en Konge pludseligt reiser sig i sit Sæde og siger: »nu seer jeg det; de Slyngler af Præster, altsaa det var dertil man har faaet mig bevægel, til hvad jeg mindst af Alle fortjente at blive, til at gjøre mig latterlig. Thi ved vor kongelige Ære, hvis ellers nogen, jeg veed, hvad Kongens Majestæt har at betyde, veed ogsaa hvad jeg har i min Magt, Guld og Gods og Rang og Værdighed og alle Hæderens Tegn, ja, Riger og Lande kan jeg bortskjenke, jeg der endog, frem for andre Konger, har Kroner at bortgive. Men hvad er nu Christendom? Christendom er Forsagelse af alt Dette, Christendom er ikke blot ikke at tragte efter Sligt, nei, for ingen Priis at ville modtage det, om det bødes, at flye det mere angestfuldt end det jordiske Sind flyer Elendighed og Lidelser, at flye det mere liden-



## Lovtale over Menneske-Slægten eller

eviis for, at det nye Testamente ikke mere er Sandhed.

det nye Testamente fremstiller Verdens Frelser, vor Herre sus Christus Sagen saaledes: Veien, som fører til Livet, er trang, orten snever – Faae de som finde den

- - nu derimod er, for blot at blive ved Danmark, vi Alle bristne, Veien saa bred som vel mulig, den bredeste i Danmark, i det er den vi alle gaae ad, derhos i alle Maader beqvem, comrtabel, og Porten saa viid som det er muligt, videre kan jo dog i Port ikke være end den gjennem hvilken Alle gaae *en masse*:

ergo er det nye Testamente ikke mere Sandhed.

Ære være Menneske-Slægten! Du har dog, Du Verdens Frelser, a har dog næret for ringe Forestillinger om Menneske-Slægten, Du ikke forudsaae det Ophøiede, den, perfectibel som den er,

n naae i stadig fortsat Stræben!

I den Grad er altsaa det nye Testamente ikke mere Sandhed: zien den bredeste, Porten den videste, og vi Alle Christne. Ja, g vover at gaae et Skridt videre — det begeistrer mig, thi det jo Lovtale over Menneske-Slægten — jeg vover at paastaae, at ennemsnittet af de Jøder, som boe iblandt os, til en vis Grad e Christne, Christne ligesom alle vi Andre: i den Grad ere vi le Christne, i den Grad er det nye Testamente ikke mere Sandhed.

Og da det gjælder om at see, hvad der tjener til Menneskeægtens Forherligelse, bør man, vel vogtende sig for at komme em med noget Usandt, dog ogsaa vaage over, at Intet, Intet undaer En, som i denne Henseende er Bevisende eller blot Antydende. Jeg vover derfor at gaae et Skridt videre, uden dog at yttre nogen bestemt Mening i Betragtning af, at jeg i denne Henseende mangler Kundskaber, hvorfor jeg henstiller det til de Kyndige, Folk af Faget: om der ikke hos Husdyrene, de ædlere, Hesten, Hunden, Koen skulde vise sig Tegn paa noget christeligt? Det er ikke usandsynligt. Man betænke vel, hvad det vil sige, at leve i en christelig Stat, i et christeligt Folk, hvor Alt er christeligt og Alle ere Christne, hvor man, hvordan man end vender og dreier sig, ikke seer Andet end Christne og Christendom, Sandhed og Sandhedsvidner - det er ikke usandsynligt, at dette maa have Indflydelse paa de ædlere Husdyr og derved igjen paa, hvad der jo baade efter Veterinairers og Præsters Dom bestandigt er det Vigtige: Afkommet. Jacobs List er bekjendt nok, at han for at faae spraglede Lam lagde spraglede Kjeppe i Vandkarrene, saa Moder-Faarene ikke saae Andet end Spraglet og derpaa fødte spraglede Lam: det er ikke usandsynligt - hvorvel jeg ikke drister mig til at have nogen bestemt Mening, da jeg ikke er af Faget, men helst henstillede det til en f. Ex. af Veterinairer og Præster sammensat Comite - det er ikke usandsynligt, at det engang vil ende med, at Husdvrene i »Christenhed« bringer et christeligt Afkom til



## Vi ere Alle Christne.

At vi Alle ere Christne, er noget saa almindeligt Bekjendt og Antaget, at det ikke behøver noget Beviis, men vel endog er ifærd med fra at være en historisk Sandhed at tjene sig op til at blive Axiom, en af de evige Grundsætninger, med hvilke nu Barnet fødes, saa der ved Christendommen maa siges at være foregaaet den Forandring med Mennesket, at >i Christenhed Barnet fødes med een Grundsætning mere end Mennesket udenfor Christenhed: den at vi Alle ere Christne.

Imidlertid kan det jo aldrig skade, at man atter og atter gjør sig det tydeligt, i hvilken Grad det er vist og sandt, at vi Alle ere Christne.

Her mit Forsøg; og jeg smigrer mig med, at det virkelig gjør det tydeligt, i hvilken Grad det er sandt, at vi Alle ere Christne. Vi er det i den Grad, at hvis der blandt os levede et Menneske, en Fritænker, som i de stærkeste Udtryk erklærede hele Christendommen for Løgn, *item* i de stærkeste Udtryk erklærede sig, ikke at være Christen: det hjælper ham ikke, han er Christen; han kan efter Loven blive straffet, det er noget Andet, men Christen er han. Hvilken Sludder«, siger Staten, Hvad skulde det føre til; naar vi først tillod Een at erklære sig selv for ikke at være en Christen, saa endte det vel snart med, at de Alle negtede sig at være Christne. Nei, nei, *principiis obsta*, og staae fast paa Principerne. Vi har nu Tabelværkerne i Orden, Alt rubriceret,

0

principiis obsta. gjør Modstand mod Begyndelsen (nemlig af Elskoven; sellers kommer Kuren let for sents, fortsætter Ovid, Remedia amoris [Midler mod Elskov] Vs. 91, hvorfra det hyppig brugte Citat stammer).

Alt i sin Rigtighed, bestandig under den Forndsætning, at vi Alle ere Christne – *ergo* er han ogsaa en Christen; slig Indbildskhed, der blot vil være afstikkende, maa ikke føies, han er Christen, derved bliver det.«

Døer han – og han da efterlader saa meget, at den Guds Mand Præsten, ligeledes Bedemanden og flere andre Mænd kunne hver faae Sit: alle hans Protester hjælper ham ikke, han er, han er Christen, og bliver begraven som Christen: i den Grad er det vist, at vi Alle ere Christne. Efterlader han Intet (thi Lidt det hjælper ikke; Præsten, som er christelig nøisom, nøies altid med Lidt, hvor der ikke er mere), efterlader han bogstaveligen Intet – det skulde da være det eneste Tilfælde, hvor der maaskee vilde blive taget Hensyn til hans Protester, da han jo desuden ved at være død var forhindret i corporligt at udrede Omkostningerne ved at blive christeligt begravet: i den Grad er det vist, at vi Alle ere Christne. Fast staaer det i »Christenhed«, fast som Modsigelsens Grundsætning udenfor Christenhed, fast staaer den, denne evige Grundsætning, hvilken ingen Tvivl kan rokke: vi ere Alle Christne.



## En Vanskelighed ved det nye Testamente.

det nye Testamente ere alle Forhold, alle Proportioner lagte an i det Store.

Det Sande er idealt fremstillet; paa den anden Side Vildfarelserne, Forvildelserne ere atter efter stor Maalestok: der advares mod Hyklerie, mod allehaande Vranglære, mod Gjernings Formastelighed o. s. v., o. s. v.

Men forunderligt nok, Det, som der destoværre er en kun altfor uhyre Masse af i denne Verden, ja Det, som egentligen er denne Verdens Gehalt: Vrøvl, Jammerlighed, Middelmaadighed, Pjat, Pjank, at lege Christendom, at forvandle Alt til Talemaader o. s. v., dette er der i det nye Testamente slet ikke taget Hensyn til.

Deraf fremkommer nu den Vanskelighed, at det er næsten som umuligt ved Hjælp af det nye Testamente at faae Ram paa det virkelige Liv, den virkelige Verden, i hvilken vi leve, hvor der for hver een qualificeret Hykler findes 100,000 Vrøvlehoveder, for hver een qualificeret Kjætter findes 100,000 Nittengryn.

Det nye Testamente synes at nære høie Forestillinger om det at være Menneske. Paa den ene Side foreholder det Idealet; paa den anden Side, naar det skildrer det Forkeerte, seer man, at det dog har en stor Forestilling om det at være Menneske: men Vrøvlet, Nittengryneriet, Middelmaadigheden gaaer bestandig Ram forbi.

Heraf har saa i umindelige Tider Vrøvlet benyttet sig, til at sætte sig ned som den sande christelige Rettroenhed – deraf disse uoverskuelige Batailloner af Millioner Christne. Denne om ikke aands- saa mandstærke Rettroenhed benytter sig af, at man ikke med Sandhed – det kan man virkeligen ikke – kan beskylde den for Hyklerie, for Vranglære o. s. v., *ergo* er den jo den sande christelige Rettroenhed.

Og dette lader sig meget godt gjøre. Det Høieste og det Laveste vil nemlig i ethvert Forhold have en vis flygtig Lighed med hinanden, den ikke at være Det, som er lavere end det Høie. eller ikke at være Det, som er Mellembestemmelsen mellem det Høie og det Lave. Saaledes har disse to Bestemmelser at være over al Kritik og at være under al Kritik en vis flygtig Lighed med hinanden. Og saaledes ogsaa med hiin Massernes og de af disse masseviis levende Præsters Rettroenhed, der ligner det sande Christelige forsaavidt den unegteligt ikke er Vranglære, Kjætterie.

Forresten ligner den det sande Christelige endnu mindre end nogetsomhelst Kjætterie og Vranglære. Forholdet er dette: saa høit som det sande Christelige staaer over alle Kjætterier og Vildfarelser og Forvildelser, ssa dybt ligger Vrøvlet under Kjætterierne og Vildfarelserne og Forvildelserne. Men, som sagt, Vanskeligheden ved det nye Testamente er, at det, fordrende Idealet, kæmpende mod Aander, slet ikke har taget Sigte paa dette uhyre Corpus.





Ere vi virkeligen Christne - hvad er saa Gud?

H vis det ikke er saaledes: det vi forstaae ved at være Christen er en Indbildning, hele dette Maskinerie med en Statskirke og 1000 geistlig-verdslige Cancelliraader o. s. v. en uhyre Øienforblindelse, der ikke vil hjælpe os det mindste i Evigheden, tvertimod vil blive brugt til Anklage mod os – hvis det ikke er saaledes; thi i saa Fald lad os (for Evighedens Skyld!) faae det bort jo før jo hellere – –

- - hvis det ikke er saaledes, hvis det vi forstaae ved at være Christen virkelig er det at være Christen: hvad er saa Gud i Himlene?

Han er det latterligste Væsen, der nogensinde har levet, hans Ord den latterligste Bog, som nogensinde er kommet for Lyset: at sætte (som han jo gjør i sit Ord) Himmel og Jord i Bevægelse, at true med Helvede, med evige Straffe - for at opnaae det, vi forstaae ved at være Christne (og vi ere jo sande Christne): nei, noget saa Latterligt er aldrig forekommet! Tænk Dig, at der til et Menneske traadte en Mand med skarpladt Pistol og sagde til ham sjeg skyder Dig ned«, eller tænk Dig det endnu Forfærdeligere, at han sagde sjeg bemægtiger mig Din Person og martrer Dig ihjel ved den rædsomste Dødsmaade, hvis Du ikke (pas nu paa, nu kommer det!) hvis Du ikke gjør Dig Livet her paa Jorden saa profitabelt og nydelsesrigt som Dig er muligt«: saa er dette dog vel den latterligste Tale; thi for at bevirke det, behøver man virkelig ikke at true med skarpladt Pistol og den qvalfuldeste Dødsstraf, maaskee skulde hverken den skarpladte Pistol eller den qvalfuldeste Dødsstraf være istand til at forhindre det. Og saaledes ogsaa: ved Skræk for evige Straffe (frygtelige Trudsel!), ved Haab om evig Salighed at ville bevirke — ja, at ville bevirke det vi ere (thi det vi kalde Christen er jo at være Christen), altsaa at ville bevirke det vi ere: at vi leve som vi meest have Lyst til — thi at afholde sig fra borgerlige Forbrydelser er jo blot simpel Klogskab!

.

.

Den rædsomste Art Gudsbespottelse er den, »Christenhed« forskylder: at forvandle Aandens Gud til – et latterligt Vrøvl; og den aandløseste Art Gudsdyrkelse, aandløsere end Alt hvad der findes og fandtes i Hedenskabet, aandløsere end det som Gud at tilbede en Steen, en Oxe, et Insekt, aandløsere end Alt er: at tilbede under Navn af Gud – et Vrøvlehoved!

.





Dersom vi virkeligen ere Christne; dersom det, christeligt, er i sin Rigtighed med "Christenhed", "en christen Verden": saa er *eo ipso* det nye Testamente ikke mere

Veiledning for den Christne, kan ikke være det.

Under de givne Antagelser hverken er eller kan det nye Testamente være Veiledning for den Christne - thi Veien er jo forandret, en ganske anden end i det nye Testamente.

Det nye Testamente betragtet som Veiledning for den Christne bliver derfor, under hine Antagelser, et historisk Curiosum, omtrent som en Haandbog for Reisende i et bestemt Land, naar Alt i det samme Land er totalt forandret. En saadan Haandbog har ikke mere Alvoren af at være for Reisende i det Land, men har høist Værd som Morskabslæsning. Medens man paa Jernbane farer let hen ad Veien, læser man i Haandbogen »her er det frygtelige Ulvesvælg, hvor man styrter 70,000 Favne ned under Jorden«; medens man sidder og ryger sin Cigar i den hyggelige Caffee læser man i Haandbogeu her er det, at en Røverbande har sit Tilhold, som overfalder og mishandler de Reisende«: her er det o: her var det, thi nu - morsomt nok at tænke sig, hvordan det var nu er der intet Ulvesvælg men Jernbane, og ingen Røverbande men en hyggelig Caffee.

Hvis da virkelig vi ere Christne, hvis det, christeligt, er i sin Rigtighed med > Christenhed og en christen Verden: saa vil jeg. om muligt saa hoit at det kunde høres ind i Himlen, raabe: Du

- --

eo ipso netop derved, med det Samme.

L'endelige, har Du end ellers viist Dig at være Kjerlighed, dette var sandeligen ukjerligt af Dig, at Du saa ikke har ladet os vide, at det nye Testamente ikke mere er Veiledningen Haandbogen) for Christne: Hvor grusomt, medens Alt er forandret lige til det Modsatte, og det dog er sandt, at vi ere Christne: saa at ængste de Svage med, at Dit Ord jo endnu ikke er tilbagekaldt eller forandret:

Dog dette kan jeg ikke antage, at Gud kunde være saaledes. og derfor nødsages jeg til at forsøge en anden Forklaring, hvilken jeg ogsaa er meget mere tilbøielig til: dette Hele med »Christenhed« og »en christen Verden« er en menneskelig Gavtyvestreg: at vi virkeligen ere Christne, en Indbildning i Kraft af Gavtyvestregen: det nye Testamente derimod aldeles uforandret Haandbogen for Christne, hvilke det bestandigt vil gaae i denne Verden, som man læser det i det nye Testamente, og hvilke ikke skulle lade sig forstyrre af, at det gaaer Gavtyve-Christne anderledes i denne Verden, Gavtyvestregernes Verden.





Hvilken Lykke, at vi ikke Alle ere Præster.

Tænk, at der dannede sig et Selskab i den Hensigt at ville 10dvirke Viin-Drikken.

Til den Ende anseer Selskabets Bestyrelse det for hensigtsæssigt at antage nogle Mænd, der som Udsendinge, Talere, Præster inne gjennemreise Landet og virke for at vinde Menneskene til indtræde i Selskabet.

Men«, siger Selskabets Bestyrelse i det Møde hvor Sagen blev gjort, sat spare paa Præsterne kan sku ikke hjælpe, at forlange dem, at de ikke maa drikke Viin, fører til Intet, saa faaer man n dette Vandede og Fastende, som ikke begeistrer noget Menske til at indtræde i vor Forening. Nei, Præsten maa der ikke ares paa, han maa have sin Flaske Viin hver Dag og i Forhold sin Nidkjerhed noget Extra, at han kan have Lyst til sin Gjerig, med Varme, Vigeur, Overbeviisningens hele Magt henrive "nneskene, saa de i talrig Mængde indtræde i vort Selskab.«

Sæt, at Alle bleve ikke Medlemmer af dette Selskab, men æster i dette Selskabs Tjeneste!

Saaledes med Christendommen og Staten. Christendommen, eren om Forsagelse, om Lidelse, om Ueensartethed med denne rden, Læren, der ingen Anviisninger udsteder uden paa en den Verden, denne Lære vil Staten have anbragt. »Men« siger aten »at spare paa Præsterne det kan virkelig ikke hjælpe, saa aer man ikke Andet end noget fastende og vandet Noget, som gen vinder for denne Lære, men snarere bortskrækker Alle. ei, Præsten maa være aflagt saaledes, hans Liv ham paa enhver aade indrettet saaledes, at han da kan have Fornøielse baade r sig og med sin Familie af at forkynde denne Lære. Saa kan der være Haab om at vinde Menneskene for Forsagelsen af det Jordiske; thi saa vil Præsten være stemt til med Varme, Vigear. Overbevilsningens hele Magt at skildre Menneskene, hvor salig denne Forsagelse og Lidelse er, hvor saligt det er, at faae Anviisning ene paa en anden Verden, at det er — hør ham! – saligt, saligt, saligt!«

Hvilken Lykke at vi ikke Alle ere Præster!

Gud i Himlene bærer sig anderledes ad, naar han vil anbringe Christendom. Han sikkrer sig, at der da i ethvert Tilfælde dog bliver een Christen: Læreren i Christendom. Og saa gaaer det løs paa at vinde Mennesker for denne Lære. Nu, det bliver kun Smaat, og i samme Grad som det er vist, at Læreren er er Christen, ender det vel med, at Læreren bliver ihjelslagen, og det Hele blev Een: Læreren.

Dog Gud i Himlene mangler ogsaa aldeles Klogskab, især den høie Statsklogskab; han er en indskrænket Stakkel af den gamle Skole, eenfoldig nok til virkelig at mene, at man, naar man vil sye, maa slaae Knude paa Traaden, han har ingen Anelse em. hvad der er Statsklogskabens Hemmelighed, hvor langt gesvindtere



# HVAD CHRISTUS DØMMER

OM

.

## OFFICIEL CHRISTENDOM.

AF

S. KIERKEGAARD.

.

-----

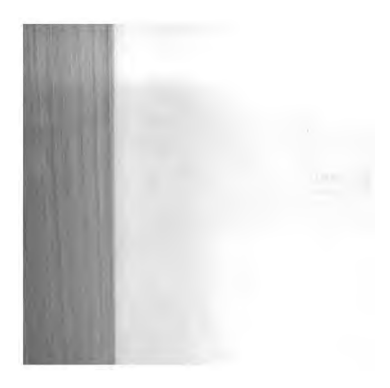
-

KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER. BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.

1855.

.





Hvad Christus dømmer om officiel Christendom.

Det kunde synes underligt, at jeg nu først rykker frem med tte; thi Christi Dom er dog vel afgjørende, hvor ubeleilig den d kommer det geistlige Plattenslager-Laug, som har bemægtiget Firmaet 3Jesus Christus, og under Navn af Christendom gjort illante Forretninger.

Det er imidlertid visseligen ikke uden Grund, at jeg først nu imdrager dette Afgjørende; og Den, der opmærksomt har fulgt n hele Forfatter-Virksomhed, vil det overhovedet ikke være undaet, at der er en vis Methode i den Maade, paa hvilken jeg aer tilværks, at den bærer Præget baade af, hvad jeg siger, at t Hele med >Christenhed < er en Criminal-Sag, svarende til hvad in ellers kjender under Navn af Falsknerie, Plattenslagerie, kun det her er Religionen, der bruges saaledes — og af, at jeg 'kelig er, som jeg siger det, et Politie-Talent.

Tænk da nu engang efter, at Du kan følge Gangen i Sagen. 5 er begyndt med at udgive mig for at være en Digter, under-1 digt sigtende paa, hvad jeg nok tænkte var Sammenhænget med 1 officielle Christendom, at Forskjellen mellem Fritænkeren og 2 officielle Christendom er, at Fritænkeren er en ærlig Mand, 1 ligefrem lærer, at Christendom er Digt, Poesie; den officielle ristendom en Falsknen, der høitideligt forsikkrer, 'at Christen-1 er noget ganske Andet, høitideligt ivrer mod Fritænkeren, og 1 Hjælp deraf skjuler over, at den selv i Virkeligheden gjør ristendom til Poesie, afskaffer Christi Efterfølgelse. saa man kun

at Christendom er Digt, Poesie] sigter til de radikale Hegelianere, 3 D. Strauss og L. Feuerbach. gjennem Indbildningskraften forholder sig til Forbilledet, selv lever i ganske andre Bestemmelser, hvilket er at forholde sig digterisk til Christendom, eller at forvandle den til Poesie, ikke mere forpligtende end Poesie er; og tilsidst bliver saa Enden, at man reent kaster Forbilledet bort og lader det man er, Middelmaadighed, omtrent gjælde for Idealet.

Under Navn af at være Digter drog jeg saa nogle Idealer frem, foredrog Det – ja det som 1000 kongelige Embedsmænd ved Eed ere forpligtede paa. Og disse gode Mænd, de mærkede slet Intet, de vare fuldkommen trygge, i den Grad var Alt, christeligt, Aandløshed og Verdslighed; disse gode Mænd anede slet ikke, at der skjulte sig Noget bag denne Digter – at Fremgangsmaaden var Politie-Klogskabens, for at gjøre de Vedkommende trygge, hvad Politiet bruger just for at faae Leilighed til at gjøre desto dybere Indblik.

Saaledes gik der en Tid hen. Jeg stod mig endogsaa ganske godt med disse eedfæstede Mænd – og fik i al Stilhed baade Idealerne anbragte, og Kjendskab til dem, jeg har med at gjøre.



Men tilsidst blev dog disse gode Mænd utaalmodige paa denne Digter, han blev dem for nærgaaende. Dette skeete ved Artiklen



som hvad der forekommer i Politie-Forretninger. Man gjør først den Paagjældende tryg; og om en Politie-Agent forresten er i Besiddelse af alle andre Gaver, hvis han ikke er Virtuos i den Kunst at kunne gjøre tryg, er han ikke noget »afgjort Politie-Talent«. I den Tilstand vender saa Modparten hele Forholdet om, han, just han er den redelige Mand, og det seer fast ud, som var det Politie-Agenten, der kom i Forlegenhed. Men naar saa denne ved saaledes at gjøre tryg har faaet at vide, hvad han ønsker at vide: forandrer han Fremgangsmaaden, gaaer ganske ligefrem tilværks – og saa bliver pludseligt Modparten taus, bider sig i Læben, og tænker vel som saa: det var en forbistret Historie.

Altsaa jeg fremtog det nye Testamente, tillod mig ærbødigst at minde om, at disse ærede Sandhedsvidner ved Eed ere forpligtede paa det nye Testamente — og saa indtraadte Tausheden. Var dette ikke besynderligt?

Imidlertid ansaae jeg det for rigtigst, om muligt, endnu nogen Tid· at holde dem i Uklarhed over, hvor vel underrettet jeg er, og i hvilken Grad jeg har det nye Testamente paa min Side, hvad ogsaa lykkedes mig, men hvad det ikke kunde falde mig ind at rose mig af.

Jeg talte da i mit eget Navn, bestandigt rigtignok mere og mere afgjørende, da jeg jo saae, at man stadigt forsmaaede, at jeg først stillede Sagen Modparten saa gunstigt som det var mig muligt at gjøre det; og tilsidst paatog jeg mig, i mit eget Navn at sige, at det er en Skyld, en stor Skyld at deeltage i den offentlige Gudsdyrkelse, som den nu er. Det var i mit eget Navn; nu det forstaaer sig, at slippe fra mig paa den Maade, at jeg er en Digter, saa det endogsaa er de Andre, som spille Sandheden, det lod sig vel nu ikke mere gjøre. Men det er dog altid noget Beroligende, at jeg taler i mit Navn; og jeg naaede altsaa atter her, ved, i Betragtning af dette Beroligende, at gjøre Modparten lidt tryg, at faae Leilighed til end bedre at lære dem at kjende: om de agtede at forhærde dem mod Sigtelsen; thi vistnok maa dog Samvittigheden have slaaet de eedfæstede Mænd ved at høre dette Alt forandrende Ord: det er Skyld, en stor Skyld at deeltage i den offentlige Gudsdyrkelse, som den nu er; thi dette er den størst mulige Afstand fra at være Gudsdyrkelse.

Men som sagt, det Beroligende var, at jeg talte i mit eget Navn. Thi om det end er saa, at jeg med Gud veed, at jeg har talt sandt og talt som jeg skulde tale; og om det jeg har sagt end er sandt og skulde siges, ogsaa hvis der intet Ord var

af Christus selv: saa er det dog altid godt, al vi af det nyr Testamente veed, hvorledes Christus dømmer om officiel Christendom.

Og det veed vi af det nye Testamente, hans Dom findes der - men det forstaaer sig, jeg holder mig fuldkommen overbeviist om, at hvo Du end er, hvis Du ikke kjender Andet til hvad Christendom er, end af »Sandhedsvidnernes« Søndags-Prædiken, san kan Du Aar ud og Aar ind gaae i 3 Kirker hver Sondag, hore - almindelig taget - hvilkensomhelst af de kongelige Embedsmænd: og Du vil aldrig have hørt de Ord af Christus, til hvilke jeg sigter. Sandhedsvidnerne tænke formodentlig som saa: Ordsproget siger >man skal ikke tale om Strikken i hængt Mands Huuse, saa vil det ogsaa være Galskab, i Kirkerne at fremdrage de Ord af Guds Ord, som himmelhøit vidne mod hele Præstens Goglespil. Ja, jeg kunde fristes til at gjøre følgende Fordring, der. saa billig og beskeden, dog er den eneste Straf, jeg ønsker over Præsterne: man fremdrog visse Afsnit af det nye Testamente, og Præsten forpligtedes til at læse dem hølt for Menigheden. Naturligviis maatte jeg forbeholde mig Eet, at det ikke blev som Skik og Brug er, at Præsten, efter at have forelæst et sandant Sted af det nye Testamente, nu lagde det nye Testamente til Side, for derpaa selv at sudlægges det Forelæste: nei, mange Tak! Nei, del ieg kunde fristes til at foreslage, er følgende Gudstieneste: Menig-



145

Og nu til de Ord af Christus, om hvilke jeg taler. De findes Matth. 23, 29-33; Luc. 11, 47. 48, og lyde saaledes:

Matth. 23, 29-33. 29) Vee Eder, I Skriftkloge og Pharisæer, I Øienskalke! at I bygge Propheternes Grave, og prvde de Retfærdiges Gravsteder, og sige: 30) havde vi været i vore Fædres Tid, da havde vi ikke været deelagtige med dem i Propheternes Blod. 31) Saa bære I da Vidnesbyrd om Eder selv, at I ere deres Børn, som have ihjelslaget Propheterne. 32) Saa fylder og I Eders Fædres Maal! 33) I Slanger! I Øgleunger! hvorledes kunne I undflye Helvedes Dom?

Luc. 11, 47. 48. 47) Vee Eder! at I bygge Propheternes Grave, men Eders Fædre sloge dem ihjel. 48) Saaledes vidne I med Eders Fædres Gjerninger og samtykke dem; thi de sloge dem ihjel, og I bygge deres Grave.

Men hvad er nu »Christenhed«? Er Christenhed ikke det størst mulige Forsøg i Retning af: istedetfor, som Christus har fordret, at følge ham efter, at lide for Læren, istedet derfor at dvrke Gud ved sat bygge Propheternes Grave, og pryde de Retfærdiges Gravsteder, og sige: havde vi været i vore Fædres Tid, havde vi ikke været deelagtige med dem i Propheternes Blod«?

Det er om denne Art Gudsdyrkelse, jeg har brugt det Udtryk, at det, sammenlignet med det nye Testamentes Christendom, er at lege Christendom. Udtrykket er aldeles sandt, og fuldkommen be-Hvad er nemlig det at lege, naar man tænker paa, tegnende. hvorledes Ordet maa forstaaes i denne Forbindelse? det er at eftergjøre, efterligne en Fare, hvor der ingen Fare er; og saaledes, at man saa sætter Kunsten i jo mere skuffende man kan lade som var Faren der. Saaledes leger Soldaterne Krig paa Fælleden; der er ingen Fare, man lader blot som var den der, og Kunsten bestaaer egentligen i, at gjøre Alt skuffende, ganske som var det paa Liv og Død. Og saaledes leges der Christendom i »Christenhed«. Dramatisk costumerede Kunstnere træde frem i Kunstbygninger - der er i Sandhed slet ingen Fare, Intet mindre, Læreren er kongelig Embedsmand, jævnt avancerende, carrieregjørende - og nu leger han dramatisk Christendom, kort han spiller Comedie; han foredrager det om Forsagelse, men selv er han jævnt avan-XIV. 10

cerende; han lærer det at foragte verdslig Titel og Rang, men selv er han carrieregiørende; han skildrer de Herlige (>Propheterne-) som bleve ihjelslagne, og Omqvædet er bestandigt: dersom vi havde været i vore Fædres Tid, havde vi ikke været deelagtige med dem i Propheternes Blod — vi, som jo bygge deres Grave og pryde deres Gravsteder. Man vil altsaa ikke engang (som jeg bestandigt indstændigt og bonligt har foreslaaet det) dog idetmindste være saa sand, at man tilstaaer, at man slet ikke er bedre end De, som sloge Propheterne ihjel, nei, man vil benytte sig af den Omstændighed, at man jo ikke er samtidig med dem, til at tillyve sig af være langt, langt bedre end De, der sloge dem ihjel, ganske andre Væsener end hine U-Mennesker — man bygger jo de saa uretfærdigt Ihjelslagnes Grave og pryder deres Gravsteder.

Dog at lege Christendom; hvor betegnende end dette Udtryk kan være: den Myndige kan ikke bruge saadanne Udtryk, han taler anderledes derom.

Christus kalder det – o, agt derpaa! – han kalder det: Hyklerie. Og ikke blot dette, men han siger – gys! – han siger, al denne Hykleriets Skyld er lige saa stor, netop lige saa stor en Forbrydelse som den at slaae Propheterne ihjel, altsaa: Blod-Skyld Ja, hvis man kunde spørge ham, han skulde maaskee svare, al denne Hykleriets Skyld, just fordi den er saa fiint skjult, og langsomt fortsættes gjennem et heelt Liv, er større Skyld end deres.



Ja, Søndags-Christendommen, og de næringsdrivende Præsters uhyre Laug maa jo blive som rasende over saadan Tale, der med eet eneste Ord lukker alle Boutiquerne, casserer hele denne kongelig autoriserede Næringsvei, og ikke blot det, men advarer mod slig Gudsdyrkelse som mod Blod-Skyld.

147

Dog er det Christus, der taler. Saa dybt hænger altsaa Hykleriet sammen med det at være Menneske, at just naar det naturlige Menneske befinder sig allerbedst, har faaet sig indrettet en Gudsdyrkelse ret efter sit Hoved: lyder Christi Dom: dette er Hyklerie, er Blod-Skyld; det er ikke saa, at medens Dit Liv forresten paa de Søgnedage er Verdslighed, at der saa dog er det Gode ved Dig, at Du om Søndagen gaaer i Kirke hos den officielle Christendom, nei, nei, den officielle Christendom er meget værre end al Din Ugens Verdslighed, er Hyklerie, er Blod-Skyld.

Til Grund for >Christenhed | ligger den Sandhed: Mennesket er en født Hykler. Det nye Testamentes Christendom var Sandheden. Men kløgtigt opfandt Mennesket og gavtyveagtigt en ny Art Christendom, den at bygge Propheternes Grave og pryde de Retfærdiges Gravsteder og sige: dersom vi havde været i vore Fædres Tid. Og dette er det Christus kalder Blod-Skyld.

Det Christendommen vil er: Efterfølgelse. Det Mennesket ikke vil, er, han vil ikke lide, allermindst den Art Lidelse, som er den egentligen christelige, at lide af Menneskene. Saa tager han Efterfølgelsen bort, og derved Lidelsen, den særlige christelige; saa bygger han Propheternes Grave: det er Eet; og saa lyver han for Gud, sig selv, for Andre, at han er bedre end De, som sloge Propheterne ihjel: det er det Andet. Hyklerie først og Hyklerie sidst - og efter Christi Dom: Blod-Skyld.

Tænk Dig, naar Folk samles i en Kirke i Christenhed, at da — Christus pludselig traadte ind i denne Forsamling: hvad troer Du han vilde gjøre?

Nu, hvad han vilde gjøre, kan Du jo læse i det nyc Testamente.

Han vilde rette sig mod Lærerne — thi Menigheden vilde han vel dømme om, som fordum: de ere vildledte — han vilde

10\*

**,** •

de ere vildledte] jvfr. f. Ex. Marc. 6, 34. Matth. 15, 14. Luc. 23, 34.

rette sig mod dem >i lange Klæder•, Kjøbmændene, Gøglerne, der have forvandlet Guds Huus om ikke til en Røverkule saa til en Boutique eller til en Fjællebod, og sige >I Hyklere, I Slanger, l Øgle-Unger•; og han vilde vel som fordum danne en Svøbe af Snorer, for at jage dem ud af Templet.

Du, som læser dette — jeg er fuldkommen forberedt derpaa: hvis Du ikke kjender Andet til Christendom end fra Søndags-Sladdren, Du vil oprøres mod mig, det vil være Dig, som forskyldte jeg den grueligste Gudsbespottelse ved at fremstille Christus saaledes at lægge ham saadanne Ord i Munden: Slanger, Øgle-Unger, det er jo rædsomt, det er jo Ord man aldrig hører i nogen Dannets Mund; og at lade ham flere Gange gjentage dem. det er jo saa forfærdelig simpelt; og at gjøre Christus til et Menneske, der bruger Vold!«

Min Ven, Du kan jo see efter i det nye Testamente. Men naar det der skal naaes ved at forkynde og lære Christendom er et behageligt, nydelsesrigt Liv i anseet Stilling, saa maa Christus-Billedet forandres noget. Pynt, nei, det vil der ikke blive sparet paa, Guld og Diamanter og Rubiner o. s. v., nei, det seer Præsterne gjerne, og indbilde Menneskene, at det er Christendom. Men Streng-





### 149

Grave.« Forgjeves gjøre I Eder hellige, forgjeves mene I ed at bygge de Retfærdiges Grave, at vise, hvor forskjellige fra de Ugudelige, som ihjelsloge dem: o, Hykleriets Afmagt skjule sig, I ere giennemskuede, just det at bygge de Retes Grave og sige dersom vi, just det er: at ihjelslaae dem, være hine Ugudeliges ægte Børn, at gjøre det Samme som • at vidne med Fædrenes Gjerninger, at samtykke dem, •at Fædrenes Maal«, altsaa at gjøre Det, der er endnu værre.



•

# ØIEBLIKKET.

## NR. 3.

### INDHOLD:

1) Stat - Christendom.

- 2) Er det forsvarligt af Staten, christeligt, at forlokke en Deel af den studerende Ungdom?
- 3) Er det forsvarligt af Staten at modtage en Eed, som ikke blot ikke holdes, men hvis Aflæggelse er en Selvmodsigelse?
- 4) Er det forsvarligt af Staten, christeligt, at vildlede Folket, eller at vildlede Folkets Dom om hvad Christendom er?
- Lad Staten gjøre Prøve paa Regningen, og det skal snart vise sig, at Regningen er grundforkeert.
- 6) Vil Staten i Sandhed tjene Christendommen, saa lad den tage de 1000 Levebrød bort.

27 Juni 1855.

S. Kierkegaard.

### KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER.

BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.



•



.53

## Stat — Christendom.

Stat forholder sig ligefrem til Tallet (det Numeriske); naar derfor en Stat svinder ind, saa kan efterhaanden Tallet blive saa lille, at den Stat er ophørt, Begrebet gaaet ud.

Christendommen forholder sig anderledes til Tallet: een eneste sand Christen er nok, for at det kan være sandt, at Christendommen er til. Ja, Christendommen forholder sig omvendt til Tallet — naar Alle ere blevne Christne, er Begrebet >Christen gaaet ud; thi Begrebet Christen er et polemisk Begreb, man kan kun være Christen i Modsætning eller modsætningsviis. Saaledes er det ogsaa i det nye Testamente, forholdende sig til, at Gud vil være elsket, og just derfor Modsætningsforholdet, for at potensere Kjærligheden, saa den Christne, som elsker Gud, i Modsætningsforholdet til andre Mennesker kommer til at lide ved disses Had og Forfølgelse. Saasnart Modsætningen tages bort er det at være Christen Vrøvl — som det er i >Christenhed<, der listigt har afskaffet Christendommen ved: vi ere Alle Christne.

Altsaa Begrebet »Christen« forholder sig omvendt til Tallet - »Stat« forholder sig ligefrem til Tallet: og saa har man faaet Christendom og Stat til at gaae op i hinanden — — til Bedste for Vrøvlet og Præsterne; thi at sætte Stat og Christendom saaledes sammen er der lige saa god Mening i som i at tale om en Alen Smør, eller der er, om muligt, endnu mindre Mening deri, da Smør og Alen dog blot ere hvad der Intet have med hinanden at gjøre, medens Stat og Christendom forholder sig omvendt til eller vel rettere fra hinanden.

Dog i >Christenhed · bliver dette vanskeligt forstaaet, i Christenhed, hvor man, hvad der er ganske i sin Orden, ingen Anelse har om, hvad Christendom, er, og hvor man da allermindst kunde falde paa eller, naar det siges, faae i sit Hoved, at Christendommen er bleven afskaffet ved Udbredelsen, ved disse Millioner Navne-Christne, hvis Tal vel skal skjule over, at der ingen Christen er, at Christendommen slet ikke er til; thi som man taler om, ved en lang Passiar at snakke sig fra Noget, saaledes har Menneske-Slægten, den Enkelte i den, villet snakke og skulke sig fra at være Christen ved dette Mylder af Navne-Christne, en christelig Stat, en christen Verden, beregnet paa, at Gud skal blive saa fortumlet i Hovedet ved alle disse Millioner, saa han ikke opdager, at han er narret, at der ikke er en eneste: Christen.



## • det forsvarligt af Staten, christeligt, at forlokke en Deel af den studerende Ungdom?

155

At sorolokke«; dette Udtryk bruges nærmest i Forhold til t Qvindelige. Man taler om at forlokke en ung Pige, og tænker derved paa: i en Alder, hvor Sindets Higen er efter det Jorske og Forfængelige, at aabne det stakkels Barn en Vei, der er hende til alt dette Ønskede, ak, men paa hendes Uskylds kostning. Og man finder det saa uforsvarligt at forlokke en g Pige, just fordi i den Alder, hvori hun er, Higen efter Livets st og Forfængelighed er saa stærk i hendes eget Indre, at hun top trængte til, at der udenfra virkedes i modsat Retning paa nde; Den er, som Ordet siger, let at lokke, der gjerne vil hoppe, just derfor er det saa uforsvarligt at benytte sig deraf.

Det aldeles Lignende maa, christeligt, Staten siges at forskylde od den theologisk studerende Ungdom. Christendommens Beigtning af Livet ligger nemlig saa høit, at hvad man almindelig lder Uskyldighed og Reenhed ingenlunde strækker til for at arc til dens Fordring.

lfølge det nye Testamentes Christendom er det at være Chrin, end sige at være Lærer i Christendom idel Forsagelse og delse, en Lærers Vilkaar det for det naturlige Menneske af alle indst tiltalende Vilkaar.

Men just i det Øieblik da Ynglingen, hvis Higen kun altfor eftigt er efter hvad denne Verdens er, just i det Øieblik da han t behøvede de stærkeste Indtryk i modsat Retning, for enten at række ham tilbage fra at ville ad den Vei, eller, hvis han virkehar Kald, modnet at betræde den: just det Øieblik benytter Staten til at spænde sit Garn for ham, til at fange efter ham, til at «forlokke» ham, saa det for Ynglingen i Forlokkethedens Feilsyn seer ud, som er det at være Lærer i Christendom just Veien, der vil føre ham til alt det Ønskede, til rigelig, hetrygget og i Aarenes Løb voxende Løn for sit Arbeide, til huslig Hyggelighed i en Families Skjød, maaskee til at gjøre Carriere, maaskee endog glimrende Carriere – rigtignok, ak, rigtignok, christeligt, pan Bekostning af hans Uskyldighed; thi der er jo en Eed, han skal aflægge pan det nye Testamente, en Eed, der san anbner ham, den Forlokkede, Adgang til det Ønskede, men som hævner sig bagefter.

Christeligt maatte da Fordringen stilles saaledes; om det ikke maatte behage Staten snarest muligt at bekjendtgjøre, at den fra en vis Tid af ikke mere kan paatage sig at beskikke paa det nye Testamente eedfæstede Lærere i Christendom. Med den faktisk givne Geistlighed har Staten contraheret, i mine Tanker har den endog contraheret med hele den faktisk givne theologiske Ungdom; lad den derfor angive et vist Aaretal, at fra den Tid kan den ikke mere befatte sig med at beskikke saadanne Lærere



ر کړ

## Er det forsvarligt af Staten at modtage en Eed, som ikke blot ikke holdes, men hvis Aflæggelse er en Selvmodsigelse?

Man behøver ikke at være meget gammel, for, hvis man har Øie dertil og har benyttet det, at have forvisset sig om, at Menneskene have en afgjort Forkjerlighed for Øienforblindelse, hvile bedst i Øienforblindelse.

Er der een eller anden Sag af Betydning for Samfundet, saa samler ordentligviis Menneskenes Anstrengelse sig paa: at faae en Comite nedsat. Naar den er nedsat, er man beroliget, bekymrer sig ikke stort om Comiteen gjør Noget, glemmer tilsidst det Hele.

Saaledes ogsaa naar Noget ret skal være Alvor, mene Menneskene: der maa en Eed til, en Eed, som sikkrer os, at det er Alvor og bliver Alvor. Altsaa Eedens Aflæggelse er Alvoren – om den holdes eller ikke, beskjeftiger mindre.

Ja stundom lægger man for bare Alvor ikke Mærke til, om ikke selve Eedcns Aflæggelse indeholder en Selvmodsigelse.

Dette er Tilfældet med Præstens Eed paa det nye Testamente, hvilken dog Staten modtager. Om saa var, at den Eed ikke holdtes, det var dog mindre betænkeligt, men det Sande er, at dens Aflæggelse indeholder en Selvmodsigelse. Og dog vilde formodentligen hverken Samfundet eller Individerne kunne berolige sig, hvis i Forhold til noget saa Alvorligt som at være Lærer i Christendom, Alvoren ikke var sikkret ved — en Eed, hvis Aflæggelse rigtignok indeholder en Selvmodsigelse, saa man beroliget ved denne Eed er beroliget ved: en Øienforblindelse.

Christendommen forholder sig til det Rige, som ikke er af denne Verden – og saa modtager Staten en Eed af Læreren i Christendom, hvilken Eed altsaa betyder, at han sværger just Det Troskab, som er Statens Modsatte. En saadan Eed er en Selvmodsigelse ligesom at lade en Mand sværge ved at lægge Haanden paa det nye Testamente, hvor der staaer: Du skal ikke sværge.

Dersom Præsten paa nogensomhelst Maade skulde være, hvad Eeden paa det nye Testamente forpligter ham til, en Christi Discipel, hans Liv en Christi Efterfølgelse, saa er hans Engagement som kongelig Embedsmand det mest Forhindrende; i samme Øieblik han skulde røre sig i Retning af hvad hans Eed paa det nye Testamente forpligter ham til, maa han sprenge sin Stilling som kongelig Embedsmand. Altsaa ved Eed som kongelig Embedsmand binder man ham saaledes, at hvis han skal holde den Eed, man lader ham aflægge paa det nye Testamente, maa han sprenge den første. Hvilken Selvmodsigelse! Og hvilken besynderlig Art Alvor, at der (hvor høitideligt!) aflægges en Eed, en Eed, hvis Aflæggelse er – en Selvmodsigelse! Og hvor fordærveligt baske for Staten og Christendommen!

Den christelige Fordring til Staten maa da lyde paa, om det



## Er det forsvarligt af Staten, christeligt, at vildlede Folket, eller at vildlede Folkets Dom om hvad Christendom er?

Naar vi tage det blot Menneskelige, og lade det Guddommelige (Christendommen) af Syne, er Forholdet dette: Staten er den høieste menneskelige Instants, er, menneskeligt, det Høieste.

. . . . . . . .

Folket, og den Enkelte i Folket lever derfor saaledes, at Alt hvad der bærer et nærmere Mærke af at være af Staten bekræftet, sanctioneret, autoriseret, Alt hvad der, i den monarkiske Stat, er mærket ›kongelig« ansees for at være et Mere end det Samme uden dette Tillægsord, der afgiver, ved Statens Mellembestemmelse, en Betryggelse (Garantie) for at her er Noget man kan forlade sig paa, Noget man skal respektere.

Saaledes lever et Folk; og det er ønskeligt, at det lever saaledes; thi dette forholder sig til at være stille og rolig Undersaat, der hviler i Tillid til Staten. Men saaledes lever et Folk; fra Morgen til Aften faaer den Enkelte i Folket uafbrudt Indtrykket heraf, hans hele Tankegang er sammenvoxet med denne Forestilling om hvad der er kongeligt, hvad der er autoriseret af Staten. Selv i de mindste Forhold griber denne Betragtningsmaade ind; den Næringsdrivende, Professionisten o. s. v. mener ved at faae Tilladelse til at anbringe Tillægsordet »kongelig« at gjælde mere end Den, der ikke har dette Tillægsord.

Lad os nu vende os til Christendommen. Den er det Guddommelige og det Guddommelige, der just fordi det i Sandhed er det Guddommelige, for ingen Priis vil være et Rige af denne Verden, tværtimod vil, at den Christne skal vove Liv og Blod for at afværge, at den ikke bliver et Rige af denne Verden.

Og dog paatager Staten sig, under Navn af Lærere i Christendom, at anbringe 1000 kongelige Embedsmænd!

Christeligt hvor vildledendet Folket lever og aander, som sagt i den Betragtning, at det kongelig Autoriserede er det Mere, mere end det der ikke er kongelig autoriseret. Folket anbringer allsaa ogsaa dette her, har mere Respekt for en kongelig autoriseret Lærer i Christendom end for en som ikke er det, og betræffende de kongelig autoriserede igjen mere Respekt i samme Grad som de ere mærkede af Staten, have høiere Rang, flere Ordener, større Indkomster.

Hvilken Grund-Forvirring, det er (som man taler om at radbrække et Sprog) at radbrække Christendommen, eller at bagvende den, at vende den aldeles om, eller paa en flin Maade at praktisere den udenfor: under Skin af Christendom lever man Hedeoskab!

Nei, da Christendommen just er Modsætningen til Riger af denne Verden, Ucensartetheden, saa er det, ikke at være kongelig autoriseret det Sandere. Det at være kongelig autoriseret kan være – en Nemhed, en Magelighed, en Beqvemmelighed for Præslen das ist was anders; men, christeligt, er det: Misrecommendation, og er det i samme Grad som man efter Statens Rangforordning er høiere paa Straae, har flere Ordener, større Indkomster.



### ad "Staten" gjøre Prøve paa Regningen, og det skal snart vise sig, at Regningen er grundforkeert.

Prøven er ganske simpel: lad Staten (og dette er den eneste inde christelige Fordring, som det ogsaa er det eneste Fornuftige) øre al Christendoms Forkyndelse til privat Praxis –

- og det skal snart vise sig, om der her i Landet er  $1^{1/2}$ , illion Christne; ligeledes om der her i Landet er Brug for 1000 ræster med Familie.

Sandheden vil nok vise sig at være, at der maaskee ikke er rkelig Brug for 100 Præster, og Sandheden vil nok vise sig at ere, at maaskee ikke een eneste af alle disse Bisper, Provster, æster er istand til at kunne overtage privat Praxis.

Som da man ved Examina indførte Modersmaalet istedetfor ıtin, dette var en Skærpelse; thi nu havde Examinanden intet alkeskjul, at det var Sproget, der var ham til Hinder i at forade al sin Viden: saaledes er privat Praxis paa Religionens Geet noget ganske andet Alvorligt end dette Taabelige med kongee Embedsmænd, hvor det til syvende og sidst ikke engang er rnødent selv at have en Religion, men blot at docere qua Emdsmand, lønnet af Staten, beskyttet af Staten, sikkret Agtelse qua kongelig Embedsmand.

Det der holder Sandsebedraget med et christent Folk er deels n almindelige menneskelige Dvaskhed og Magelighed, som helst

-----

da man ved Examina indførte Modersmaalet] dette skete gradvis Løbet af første Halvdel af 19de Aarh.; ved juridisk Examen forsvandt den ste Rest 1847, ved theologisk 1849. XIV. 11

1:01

vil blive i det gamle Tummerumme - men hovedsagelig er det dog disse 1000 Interessenter, blandt hvilke der ikke er en eneste, uden at han pecuniairt er interesseret i at opretholde Sandsebedraget. 900 ville, naar Sandsebedraget hæves, formodentligen være aldeles uden Erhverv; og de 100, der ere istand til at praktisere privat, forstaae kun altfor godt, at det er noget ganske Andet end den nuværende Gamasche-Tjeneste med af Staten sikkret jævnt Avancement, der kan naae op endog i mange Tusinder. At et Menneske behøver Læge-Hjælp, er Noget, der saaledes sandseligt gjør sig forstaaeligt, at Staten ikke behøver her at hjælpe Folk til at forstaae det. Men naar Menneskene, religieust, gjøres frie, kan man have Bryderi nok med at gjøre dem deres aandelige Trang klar. Her er det Staten hjælper - men rigtignok høist uchristeligt: Hvorledes, Du føler ingen Trang til Christendom vil Du maaskee i Tugthuset?« »Hvorledes, føler Du ingen Trang til Christendom, saa føler Du maaskee stor Trang til at blive til Ingenting; thi uden at Du er Christen, ere alle Veie spærrede for Dig i Samfundet!« Ah! Det hjalp paa Præstens Praxis - og det er deraf at Præsten for største Delen lever, deraf at han ,for at erindre om et Sted i Peder Paars) »lever christeligt«.





Drillerierne, der blot i samme Grad blive ubarmhjertigere, i ne Grad som han anstrenger sig for at gaae mere og mere tetisk. Saaledes med Geistlighedens Taushed: et aabent, uforldent, ligefrem Ord, havde været den uendeligt tjenligere end e Taushed, der med Høitidelighed, høit, høit ophøiet Høighed skjuler over — at det er et Penge-Spørgsmaal; thi aae Spydighederne Interesse, Geistlighedens Omstændigheder , ved den høitidelige og fordringsfulde Taushed, saa interte.

---- -

# Vil Staten i Sandhed tjene Christendommen, saa lad den tage de 1000 Levebrød bort.

Saa længe der i Danmark existerer 1000 kongelige Levebrød for Lærere i Christendom er der gjort det bedst mulige for at forhindre Christendom.





ld til at blive Digtere, de ville just i det critiske Øieblik springe fra den Anstrengelse, som det er paa egen Risico at vove ud, ind i den Magelighed: et kongeligt Embede; men hiin Anstrense er just Betingelsen for, at det kunde blive til Noget med es Digter-Kald. De Mange ville blot see et Levebrød i det at re Digter, et Levebrød, hvilket man sikkrede sig ved at udde Examens-Læsningens Piinagtighed.

. .



# ØIEBLIKKET.

# NR. 4.

· ·.

INDHOLD:

1) Læge-Skjønnet.

- 2) Det der er det Oprørende.
   3) Sandhed og Levebrød.
- 4) Sande Christne: Mange Christne.
- 5) I »Christenhed« ere Alle Christne; naar Alle ere Christne, er eo ipso det nye Testamentes Christendom ikke til. ja. den er umulig.
- 6) Min Opgaves Vanskelighed.
   7) Det Officielle det Personlige.

7 Juli 1855.

S. Kierkegaard.

#### KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER. BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.

•

.

Læge-Skjønnet.

1.

At en rigtig Diagnose (Skjønnen af Sygdommen) er mere end t Halve vundet, vil enhver Læge indrømme, og ligeledes, at al lelighed forresten, al Omsorg og Paapassenhed Intet hjælper, ar der ikke er diagnosticeret rigtigt.

Saaledes ogsaa i Forhold til det Religieuse.

Man har ladet og man vil lade det staae som gyldigt det med hristenhed«, vi ere Alle Christne; og saa har man draget og vil an maaskee drage nu en nu en anden Side af Læren mere frem.

Men Sandheden er: vi ere ikke blot ikke Christne, nei, vi ere ke engang Hedninger, hvem den christelige Lære kunde forndes uden Betænkelighed, men vi ere endog ved et Sandsedrag, et uhyre Sandsebedrag (>Christenhed<, christelig Stat, christen und, en christen Verden) forhindrede i at blive det.

Og saa vil man, at Sandsebedraget skal man lade urørt, ufordret staae ved Magt, og derimod levere en ny Fremstilling af n christelige Lære.

Det vil man; og i en vis Forstand er dette ganske i sin den; just fordi man er hildet i Sandsebedraget, (for ikke at tale a, hvis man endog er Interessent i Sandsebedraget) just derfor a man ville, hvad der maatte nære Sygdommen — noget ganske mindeligt, at det der meest lyster den Syge, netop er hvad der erer Sygdommen.

en ny Fremstilling af den christelige Lære] se ovenfor S. 56 f.

Tænk et Hospital. Patienterne døe som Fluer. Methoderne forandres baade paa den ene og paa den anden Maade: hjælper Intet. Hvori kan det da ligge? Det ligger i Bygningen, hele Bygningen har Gift i sig; at Patienterne opføres som døde den ene af den Sygdom den anden af en anden, er egentligen ikke sandt; thi de ere alle døde af den Gift, der er i Bygningen.

Saaledes i det Religieuse. At den religieuse Tilstand er jammerlig, at Menneskene religieust ere i en ynkelig Tilstand det er vist. Saa mener En, at hvis man fik en ny Psalmebog, en Anden en ny Alterbog, en Tredie musikalsk Gudstjeneste o. s. v. o. s. v. at det vilde hjælpe.

Forgjeves; thi det ligger i: Bygningen. Hele dette Skrammel med en Statskirke, hvor der i umindelige Tider ikke er blevet, aandelig talt, luftet ud, den indspærrede Luft i dette Skrammel har udviklet Gift. Og derfor er det religieuse Liv sygt eller addød, ak, thi just det som Verdslighed anseer for Sundhed er, christeligt, Sygdom, ligesom omvendt, det, christeligt, Sunde ansees af Verdslighed for Sygeligt.

170

2.



Testamentes Christendom — ernære sig af under Navn af Christendom at forkynde hvad der er lige det Modsatte af det nye Testamentes Christendom, trodsende paa kongelig Bestalling, hvilket, christeligt, er lige saa latterligt som i Kortspil at ville stikke bedste Farve med simpel Farve, eller som at ville legitimere sig qua Faare-Hyrde ved en Attest fra Ulven.

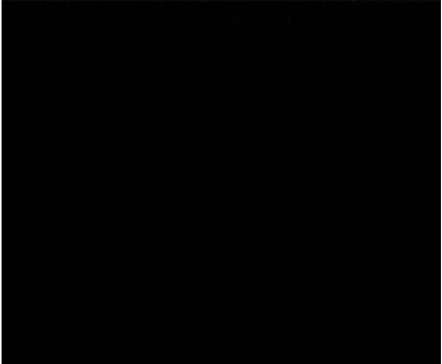
Dette er det Oprørende. Maaskee er det ogsaa uden Analogie i Historien, at en Religion paa den Maade er bleven afskaffet: ved at florere — men vel at mærke der forstaaes ved Christen, dom det Modsatte af hvad det nye Testamente forstaaer ved Christendom, Lidelsernes Religion er bleven Livslystighedens Religion, men har beholdt Navnet uforandret.

Dette er det Oprørende, at Forholdet for Christendommen er, om muligt, dobbelt saa vanskeligt som da den kom ind i Verden, fordi den nu ikke har lige over for sig Hedninger og Jøder, hvis hele Forbittrelse den maa vække, men Christne, hvis Forbittrelse den maa vække aldeles i samme Forstand som den i sin Tid vakte Hedningers og Jøders, Christne, hvem det geistlige Platten-Slager-Laug har faaet indbildt, at de ere Christne, og at Christendom gaaer paa Melodie af en Drikkevise, endnu lysteligere end saadan Vise, der dog altid har det Veemodige ved sig, at det snart er forbi og om 100 Aar er Alting glemt, medens den livslystelige christelige Drikkevise, ifølge Præsternes Forsikkring, »varer en Evighed«.

om 100 Aar er Alting glemt] saaledes begynder en Selskabssang af C. Seeborg, forfattet 1809, trykt f. Ex. i »Fader Evans Stambog«, udg. af A. P. Liunge, Kbhvn. 1824, S. 220.

# Sandhed og Levebrød.

Etatsraad Heibergs Hr. Zierlich har, som bekjendt, i den Grad Følelse for det Anstændige, at han endog finder det uanstændigt, at Fruentimmer- og Mandfolkeklæder hænge i Skab sammen. Dette ville vi nu lade Hr. Zierlich om; men hvad derimod gjøres fornødent at indøve i vor charakteerløse Tid er Skilsmissen. Adskillelsen mellem det Uendelige og det Endelige, mellem en



<sup>dom</sup>men fra det Oieblik Staten tik fat, istedetfor dette Bagatellerie. <sup>Nom</sup> det dog kun blev til med især Christi men ogsaa Apostlernes Virken, at tilveiebringe nogle faa Christne, gik det nu i Millionviis: Millioner Christne og 100,000 Levebrød – Christendommen har ganske seiret.

Ja, eller en uhyre Gavtyvestreg har, under Navn af Christendom, seiret; thi som hiin Indskrift »dette skal være Troja« istedetfor Troja, og som Ryg-Titlen paa et tomt Bind saaledes er dette Hele med Christenheden. Paa den Maade kan man seierrigt indføre hvilkensomhelst Religion i Verden; og Christendom indført paa den Maade er uheldigviis just det Modsatte af Christendom. Eller skulde der i vore kloge Tider findes endog nogen Yngling, som ikke let forstaaer, at hvis Staten fik det Indfald at ville indføre f. Ex. den Religion at Maanen er gjort af en grøn Ost, og til den Ende arrangerede 1000 Levebrød for en Mand med Familie jævnt avancerende, at Følgen deraf vilde — naar Staten blot uforandret holdt Sit fast — blive, at efter nogle Generationer en Statistiker maatte kunne bevidne, at den Religion (Maanen er gjort af en grøn Ost) er den i Landet herskende.

Et Levebrød — o, disse Beviser der ere førte for Christendommens Sandhed, disse Satans lærde og grundige og aldeles overbevisende Beviser, som have fyldt Folianter, paa hvilke Christenheden trodser som Staten paa sit Militair, hvad forslaae de alle i Sammenligning med: et Levebrød, og hvor man ovenikjøbet kan gjøre Carriere!

Et Levebrød — og saa Juliane, at Fredrik og Juliane kan komme sammen: o, disse Beviser, der ere førte for Christendommens Sandhed, disse Satans lærde og grundige og aldeles overbevisende Beviser hvad forslaae de alle i Sammenligning med: Juliane, og at saa Juliane og Fredrik kan komme sammen! Hvis det noget Øieblik skulde kæmpe i Fredrik , jeg troer jo dog egentligen ikke selv paa denne Lære, og saa at skulle forkynde den for Andre« — hvis slige Tanker skulle kæmpe i Fredrik: gaae til Juliane, hun kan jage slige Tanker bort. »Søde Fredrik« siger hun »lad os bare see at komme sammen; hvad vil Du gaae og plage Dig selv med saadanne Tanker; der er jo 1000 andre Præster ligesom Du, kort og godt Du er Præst ligesom Andre.«

Ja Juliane spiller en stor Rolle i at skaffe Staten Geistlige. Og derfor skulde man have været forsigtig med at anbringe Juliane, ligesom med at anbringe Levebrødet. Thi muligt er det saa som

dette skal være Troja-] Holberg, Ulysses von Ithacia, 2. Akt 1. Sc.

Don Juan siger til Zerline, at kun i en skyldfrie Hustrues omme Arme boer den sande Lykke; og muligt er det sandt, hvad bande Digtere og Prosaikere have bevidnet, at man i disse ømme Arme glemmer Verdens Nød og Harme; men Spørgsmaalet er, om der ikke ogsaa er noget Andet man kun altfor let glemmer i disse ømme Arme: hvad Christendom er. Og jo ældre jeg bliver, jo tydeligere bliver det mig, at det Piat, hvori Christendommen især i Protestantismen og især i Danmark er sjunket ned, for en stor Deel hænger sammen med, at disse ømme Arme ere komme til at gribe lidt for meget ind, saa man paa Christendommens Vegne maatte forlange, at disse ømme Armes respective Eierinder drog sig lidt mere tilbage.

Det vilde være af stor Betydning for at faae noget Sandt at vide om Christendommen i Landet, hvis man kunde faae Levebrødet og Juliane til en Side for at komme til at see. Hvor ønskeligt, om Staten forstod det saaledes, at den lod bekjendtgjøre, at den følte sig forpligtet til at lønne de Præster, med hvilke den engang har contraheret, i det Tilfælde at disse meente at maatte nedlægge deres Embede! Der er vistnok mangen, menneskelig talt, retsindig og agtværdig Mand, der vilde føle sin Samvittighed i høj Grad lettet – og det er in dog egentligen Staten der

#### Sande Christne: Mange Christne.

Christendommens Interesse, det den vil er: sande Christne. Præsteskabets Egoisme forholder sig, saavel for Penge-Fordelens som for Magtens Skyld, til: mange Christne.

→Og det er meget let gjort, lader sig gjøre som Ingenting; skaf os fat i Børnene, saa gives hvert Barn en Sjat Vand over Hovedet, — saa er han Christen; om en Slump af dem ikke engang fik deres Sjat gjør lige meget, naar de blot bilde sig det ind og dermed igjen, at de ere Christne: saa har vi i ganske kort Tid flere Christne end der er Sild i Silde-Tiden, Christne i Millionviis, og saa er vi, ogsaa ved Pengenes Magt, den største Magt Verden nogensinde har seet. Det med Evigheden er og bliver den sindrigste af alle Opfindelser, naar det da kommer i de rette, praktiske, Hænder; thi Stifteren saae, upraktisk, feil af, hvad Christendom egentligen er.«

Nei, lad os saa dog hellere blive ved, hvad der sammenlignet hermed næsten er Engle-Reenhed, men hvad dog Staten straffer med Forbedringshuset: at berige sig ved at eftergjøre Toldvæsenets Stempler, eller til Falsk at benytte berømte Fabrikers Etiquetter! Men at blive Magt og at vinde det Jordiske ved at stemple falsk i Forhold til hvad der blev betjent i Lidelse til det Sidste, og til det Yderste, indtil at være forladt af Gud, at stemple falsk i Forhold til hvad den paa Korset Døende betroede til menneskelig Redelighed i Efterfølgelse, altsaa at gjøre det, urørt af at det var Kjerlighed, der leed, og Kjerlighed som døende betroede sin Sag til menneskelig Redelighed, og urørt af, at det var Millioner, man

at være forladt af Gud; Matth. 27, 46. XIV.

paa den Maade bedrog for det Høieste og Helligste, bedrog dem ved at indbilde dem, at de vare Christne: nei, dette er rædsomt. I Almindelighed er det vistnok saa, at en Forbrydelses Størrelse, dens Lumpenhed, dens vidtudstrakte Forgrening opflammer Politie-Agenten, giver ham forøget Iver; men der er en Grændse, gaær det over den, da kunde det vel hænde ham, at han som en Besvimende maa gribe efter Noget at hvile sig ved, ønskende at slippe bort, for hvad ellers aldrig er hændt ham i Graad at finde en Lindring.

Altsaa det var de Millioner Christne, de christelige Stater, Riger, Lande, den christne Verden. Men det er kun den første Halvdeel af den christelige Criminal-Sag; vi komme nu til Raffinementet. Raffinementet, i sit Slags eneste, aldeles uden Analogie; thi de der berige sig ved at eftergjøre Toldvæsenets eller berømte Fabrikkers Stempler, de fordre dog ikke at æres og agtes som Toldvæsenets eller hine Fabrikkers sande Venner. Dette er forbeholdt de christelige Falsknere. Hiin, Egoismens, Iver for at skaffe mange Christne paa en Maade, som just er Christendom i inderste Hjerte imod, hiin Iver sminkedes op til at være sønd christelig Iver og Nidkjærhed for Lærens Udbredelse, som var det



nd i intet Forhold til Forbrydelsen. Jo længere jeg lever, jo leligere bliver det mig, at de egentlige Forbrydelser straffes ikke lenne Verden: Barnets Forseelser straffes; men det er jo dog te egentlige Forbrydelser. Staten straffer Forbrydelser; men de entlige Forbrydelser, i Sammenligning med hvilke de Forbrylser, Staten straffer, næsten ikke mere kan kaldes Forbrydelser, straffes ikke — i Tiden.

----

# I "Christenhed" ere Alle Christne; naar Alle ere Christne, er *eo ipso* det nye Testamentes Christendom ikke til, ja den er umulig.

\_. ..

Det nye Testamentes Christendom hviler i den Tanke, at man er Christen i et Modsætnings-Forhold, at det at være Christen er at troe, at elske Gud i et Modsætnings-Forhold. Medens da den Christne ifølge det nye Testamentes Christendom har al den Anstrengelse, Kamp, Qval som er forbunden med det Fordrede at afdoe at hade sig selv o s v har han tillige Lidelsen





es der Christendom og holdes Gud for Nar; Enhver der deel-er, deeltager i at lege Christendom og i at holde Gud for Nar,

indviklet med i den christelige Criminal-Sag. Ja, o Gud, hvis der ingen Evighed var: det usandeste Ord n nogensinde er sagt i Verden, det vilde saa Du, Sandhedens d have sagt: farer ikke vild, Gud lader sig ikke spotte.

- - farer ikke vild o. s. v.] Brevet t. Galat. 6, 7.

- - - -

# Min Opgaves Vanskelighed.

At den officielle Christendom, Det vi kalde Christendom ikke er det nye Testamentes Christendom, ikke en Stræben hen til den, ikke har den fjerneste Lighed med den: Intet er lettere at see; og at faae Menneskene dette gjort tydeligt, vilde jeg ansee for en smal Sag, hvis der ikke var en ganske egen Art Vanskelighed med i Spillet.

Antaget, at hvad det nye Testamente forstaner ved Christen-

Fornoieligt og Livslystigt men saa rigtignok ingen anden Sikkerhed Evigheden betræffende end Præstens — idet jeg gjor det, vil det ikke kunne undgaaes, at de Fleste kommer til at forvexle dette: at hvad jeg oplyser at være det nye Testamentes Christendom ikke behager dem, og dette: at om det behager eller ikke behager jo gjør hverken fra eller til betræffende det Spørgsmaal, hvad det nye Testamentes Christendom er, ja, at det at det ikke behager just maatte ansees for et Kjende paa, at hvad jeg kalder det nye Testamentes Christendom er det nye Testamentes Christendom, da det nye Testamente selv siger ideligt og ideligt, at det ikke behager Mennesket, er ham til Forargelse.

Det er sandeligen ikke for Intet at jeg har kaldt dette med >Christenhed« en Criminal-Sag. Den officielle Christendoms Forkyndelse har, som man kunde vente det, naturligviis ikke forsømt sig, men, falsknende, taget Sagen fra Grunden af — at vinde Menneskene er jo ogsaa den det Vigtige, Christendommen det mindre Vigtige. Fremgangsmaaden er da denne: man sætter de menneskelige Lidenskaber i Bevægelse, og hvad man saa veed tiltaler disse, det kalder man Christendom, det faaer man til at være Christendom — og saa vinder man Menneskene for Christendommen.

Det nye Testamentes Christendom derimod er hvad der i allerhøieste Grad mishager og oprører Mennesket. Forkyndt saaledes, vindes der hverken Christne i Millionviis eller jordisk Løn og Profit. I hver Generation er da det Sjeldne et Menneske, der øver den Magt over sig selv, at han kan ville hvad der ikke behager ham, at han kan fastholde det Sande, som ikke behager ham, fastholde at det er det Sande uagtet det ikke behager ham, fastholde, at det er det Sande just fordi det ikke behager ham, og saa dog, uagtet det ikke behager, kan ville indlade sig derpaa. De fleste Mennesker forvirrer det sig strax for, bevidst eller ubevidst; hvad de skulle gaae ind paa maa være Noget, der viser sig at behage dem, at tiltale dem.

Derpaa er det Christendoms-Falsknerne stile. I at forklare Menneskene hvad Christendom er, vende de bestandigt Sagen saaledes: at Det og Det er Christendom, kan Du jo forvisse Dig om derved, at det tiltaler Dig; omvendt, at Det og Det skulde være Christendom, kan Du jo let forvisse Dig om ikke er saa, det maatte jo oprøre Dig i inderste Hjerte.

Paa den Maade har Præste-Compagniet, der speculerer i Menneske-Tallet, vundet Menneskene, bildt dem ind, at de ere Christne ved at bilde dem Noget ind under Navn af Christendom, Noget som tiltaler dem. Og det har san Millionerne fundet sig meget



kan Du vel begribe, tørre ham om Munden Høitidelighed, officielle i eminenteste Forstand er det Officielle ham Qvinde at opdage, at



# ØIEBLIKKET.

# NR. 5.

-----

#### INDHOLD:

1) Vi ere Alle Christne - uden engang at have Anelse om, hvad Christendom er.

2) Et Genie - en Christen.

3) Aands-Menneskets Christendom; vi Menneskers Christendom.

4) Det nye Testamentes Christendom - . Christenheds. Christendom.

5) Naar Alle ere Christne, er eo ipso Christendommen ikke til.

6) Et Oprør i Trods - et Oprør i Hyklerie eller om Affaldet fra Christendom.

7) En Eeds Aflæggelse eller det Officielle: det Personlige.

8) Nymodens religieuse Betryggelser (Garantier).

Source and the state of the sta

27 Juli 1855.

S. Kierkegaard.

.

#### KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER. BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.

· · ·

. . .

## Vi ere Alle Christne – uden engang at have Anelse om, hvad Christendom er.

-----

Lad mig belyse dette blot fra eet eneste Punkt.

Naar Christendommen fordrer, at man skal elske sin Fjende, kunde man i en vis Betydning sige, at det har den god Grund at fordre; thi Gud vil jo være elsket, og Gud er just, blot enneskelig talt, Menneskets frygteligste Fjende, Din Døds-Fjende: 'n vil jo, Du skal døe, afdøe, han hader just Det, hvori Du turligt har Dit Liv, hvorved Du hænger med hele Din Livslyst.

De Mennesker, der slet ikke indlade sig med Gud, de nyde 1 – frygtelig Ironie! – det Gode, at dem plager Gud ikke i 2 tte Liv. Nei, det er kun dem han elsker, dem som indlade sig ed ham, hvis Døds-Fjende han, blot menneskelig talt, maa siges være – dog af Kjerlighed.

Men han er Din Døds-Fjende; han, Kjerligheden, han vil af jerlighed til Dig være elsket af Dig: dette betyder, at Du maa Be, afdøe, ellers kan Du ikke elske ham.

Saa sidder han da, allestedsnærværende og alvidende som an er, og passer paa Dig, veed end det Mindste der foregaaer i 'ig — det veed han, Din Døds-Fjende! Vogt Dig for at ønske 'oget, vogt Dig for at frygte Noget; thi hvad Du ønsker, opfyldes ike, men snarere det Modsatte, og hvad Du frygter, og jo mere, ) snarere kommer det over Dig. Thi han elsker Dig, og han vil ære elsket af Dig, begge Dele af Kjerlighed; men saasnart der er 'oget, Du ønsker, saa tænker Du ikke paa ham, ligesom naar der

man skal elske sin Fjende] Matth. 5, 44

er Noget Du frygter; eller hvis Du bringer ham i Forbindelse med Din Ønsken og Frygten, saa tænker Du jo altsan ikke paa ham i og for sig selv, det er, Du elsker ham ikke – og han vil være elsket, vil det af Kjerlighed.

Tag et Exempel. En Prophet – tænk nu først, hvad det vil sige at være Prophet, hvor anstrenget og offret en saadan Mands Liv er med Afkald omtrent paa Alt, hvad ellers vi Mennesker tillægge Værd. Tænk saa paa Propheten Jonas! En snadan i Gods Tjeneste anstrenget og plaget Mand, han har det beskedne Ønske, at hvile en Smule under Skyggen af et Træ. Han finder dette Træ, Skyggen, Hvilen i denne Skygge under dette Træ; det gjør ham saa godt, at han formodentlig har ønsket, at maatte beholde denne Vederqvægelse, frygtet, at den skulde tages fra ham – truffet, strax fæster Gud den Almægtige sin Opmærksomhed paa dette Træ, en Orm beordres til at undergrave dets Rod.

Saa forfærdelig, blot menneskelig talt, er Gud i sin Kjerlighed, saa forfærdeligt, blot menneskelig talt, er det at blive elsket af Gud og at elske Gud, Undersætningen i den Sætning: Gud er Kjerlighed, er: han er Din Døds-Fjende.

— — — og saa lege vi den Leeg, at vi Alle ere Christne, Alle elske Gud, medens Menneskene nutildags ved at Gud er Kjerlighed og ved det at elske Gud ikke forstaae Andet end det sirupsvamle Slikkerie, som Løgnens Sandhedsvidner handle med.



(denne Lære om Kors og Qval og Rædsel og Skælven for Evigheden o. s. v.) taget Anledning til frit digterisk at componere en nydelig Idyl med Børne-Avlen og Hopsasa, hvor Alt er saa gladeligt, saa gladeligt, saa gladeligt, hvor Præsten (en Slags gudelig Stats-Musicant) lader, for Penge, Christendommen — denne Lære om at afdøe — gjøre Musik ved Bryllupper og Barsler, kort hvor Alt er Fryd og Gammen i denne — efter Christendommens Lære Jammerdal og Straffe-Anstalt — denne herlige Verden, der dog kun er — ja ifølge det nye Testamente er den Prøvens Tid forholdende sig til Regnskab og Dom — en Forsmag paa den endnu langt frydeligere Evighed, Præsten indestaaer de Familier for, som ved deres Forhold mod ham have viist Sands for det Evige.

\_\_\_\_

saa gladeligt, san gladeligt] se ovenfor S. 48. Lære om at afdeel se ovenfor S. 180.

# Et Genie – en Christen.

14 M

At Genie ikke er Noget ethvert Menneske er, er vel Noget ethvert Menneske vil indrømme. Men at en Christen er noget endnu Sjeldnere end et Genie – dette er gavtyveagtigt reent bragt i Glemme.

Forskjellen mellem et Genie og en Christen er, at Geniet er Naturens Overordentlige; det kan intet Menneske gjøre sig selv til. En Christen er Frihedens Overordentlige, eller, nøiagtigere, Frihedens Ordentlige, kun at det findes overordentlig sjeldent, er



ters Mulighed som Blomsterstøv henveires, Millioner Muligheder af levende Væsener spildes o. s. v. o. s. v., paa eet Genie gaaer der vel Mennesker tusinde  $\times$  tusinde o. s. v., altid den enorme Ødselhed. Kun i Forhold til Christendommen anderledes: i Forhold til hvad der er sjeldnere end et Genie, slaaer det til, Enhver der fødes er en Christen.

Ligeledes faaer ogsaa en anden Indvending stor Betydning, naar dette med Millioner Christne skal være Sandhed. Jorden er kun et lille Punkt i Universet — og dog skulde Christendommen være forbeholdt den, og til en saadan Spotpriis, at saadan Een og Hver der fødes er en Christen.

Anderledes stiller Sagen sig, naar det sees, at det at være Christen er en saadan Idealitet, at istedetfor den Sludder om Christenheden og Christendommens 1800-aarige Historie, og om at Christendommen er perfectibel, vel maa stilles den Sætning: Christendommen er egentligen ikke kommet ind i Verden, det blev ved Forbilledet og høiest Apostlene; men disse forkyndte den dog allerede saa stærkt i Retning af Udbredelse, at her allerede Misligheden begynder. Thi Eet er at virke saaledes for Udbredelse, at man uafbrudt tidligt og sildigt forkynder Læren for Alle, noget Andet er, at være for hurtig til at tillade Folk saadan i 100, i 1000-viis at antage Navn af Christne, udgive sig for Jesu Christi Forbilledets Forkyndelse var en noget anden; thi saa Disciple. ubetinget han forkyndte Læren for Alle, kun levende derfor, ligesaa ubetinget holdt han igjen paa, det at blive Discipel, at faae Lov til at kalde sig saa. Om en Folke-Forsamling havde ladet sig gribe af Christi Tale, derfor havde han vistnok ikke strax tilladt disse Tusinder at kalde sig Christi Disciple. Nei, han holdt stærkere igjen. Han vandt derfor ogsaa i 31/, Aar kun 11 - medens een Apostel paa een Dag vel i een Time vinder 3000 Christi Disciple. Enten er her Disciplen større end Mesteren, eller Sandheden er, at Apostelen er lidt for hurtig til at slaae til, lidt for hurtig i Retning af Udbredelse, saa Misligheden allerede begynder her.

Kun guddommelig Myndighed kunde imponere Menneske-Slægten saaledes, at det blev til ubetinget Alvor med ubetinget at ville det Evige. Kun Gud-Mennesket kan ene dette: at arbeide ubetinget for Udbredelse og at holde ubetinget lige saa stærkt

i 1000-viis at antage Navn af Christne] jvfr. Ap. Gj. 2, 41: der vandtes samme Dag henved tre tusinde Siele. i  $3^{1}/_{2}$  Aar] beregnet efter Johannes-Evangeliets Tidsangivelser.

XIV.

igjen paa, hvad der skal forstaaes ved at være Discipel. Kun Gud-Mennesket vilde kunne udholde, hvis man vil tænke sig det, 1000 Aar igjennem og atter 1000 Aar ubetinget at virke for Lærens Udbredelse ved at forkynde den, selv om han ikke fik en eneste Discipel, hvis han kun kunde faae dem ved at forandre Vilkaaret. Apostelen har dog nogen selvisk Trang til den Lindring at faæ Tilhængere, at blive Flere, hvad Gud-Mennesket ikke har, der ikke selvisk trænger til Tilhængere, derfor kun har Evighedens Priis, ingen Markeds-Priis.

Saaledes skete det, da Christus forkyndte Christendom: Slægten blev ubetinget imponeret.

Men naturam furca expellas, den kommer dog igjen. Det Mennesket tenderer til er at faae Forholdet vendt om. Som en Hund, der tvinges til at gaae paa To, i ethvert Øieblik har en Tendents til at komme til at gaae paa Fire igjen, og saa snart den seer sit Snit, strax gjør det, og blot venter paa at see sit Snit: saaledes er hele Christenheden Menneske-Slægtens Stræben efter at komme til igjen at gaae paa Fire, at blive Christendommen qvit, gavtyveagtigt under Navn af at det er Christendom, og med Paastand paa, at dette er Christendommens Fuldkommengjørelse.



t

## Aands-Menneskets Christendom; vi Menneskers Christendom.

Naar jeg saaledes sætter een Christendom over for en anden, unde det dog vel ikke falde Nogen ind at misforstaae det, som ar jeg nu bleven enig med Dyrlægen Pastor Fog, at der er to irter af Christendom. Nei, jeg sætter dem over for hinanden i en uforandrede Mening, at det nye Testamentes Christendom er ihristendom, den anden vel en Gavtyvestreg, de ligne hinanden ike mere end Firkanten Cirklen. Men hvorfor jeg sætter dem aaledes over for hinanden, er for med et Par Ord at belyse, vad jeg i en Artikel i »Fædrelandet har yttret: om ikke vi lennesker, Slægten er saaledes vanslægtet, at der ikke mere fødes lennesker, som kunne bære det Guddommelige, som er det nye 'estamentes Christendom; og hvis saa er, er da hermed paa den llersimpleste Maade sat en Bom for alle de eedsorne Præsters evisen, at den officielle Christendom er det nye Testamentes hristendom, og at Christendommen er til.

Det er især to Forskjelligheder mellem Aands-Mennesket og

Dyrlægen Pastor Fog] der sigtes, som det fremganer af Efterl. Pap. 354-55 S. 465 ff., til Pastor F.s Artikel i »Berlingske Tidende« for 17. Jan. 1855 r. 14, med Overskrift: Til Hr. Professor R. Nielsen. Dens andet Stykke bernder: »De synes selv at skjelne mellem en dobbelt Art af Christendoms Foryndelse: en mildere, menneskelig, som kan tilegnes af Mennesker, uden just at "ranledige dem til et afgjørende, energisk Brud med Værden, og en ideal gudpammelig, i Kraft af hvilken Christendommen væsentligt er Brud med denne erden«. Artiklens øvrige Indhold tyder dog ikke paa, at dette er F.s egen Meing. – Hvorfor han kaldes »Dyrlægen«, har ikke kunnet oplyses. en Arkel i »Fædrelandet«] se ovenfor S. 39.

os Mennesker, paa hvilke jeg vil fæste Opmærksomheden, og derved igjen belyse Forskjellen mellem det nye Testamentes Christendom og «Christenheds« Christendom.

1) Aands-Mennesket er deri forskjelligt fra os Mennesker, at han er, om jeg saa tør sige, saa svært bygget, at han kan hære en Fordoblelse i sig; vi Mennesker ere i Sammenligning hermed som Bindingsværk i Sammenligning med Grundmuur, saa løst og svagt bygte, at vi ikke kunne bære en Fordoblelse. Men til en Fordoblelse forholder just det nye Testamentes Christendom sig.

Aands-Mennesket kan bære en Fordoblelse i sig, han kan med sin Forstand fastholde, at Noget er mod Forstanden og sas dog ville det; han kan med sin Forstand fastholde, at Noget er til Forargelse og saa dog ville det; at Noget, menneskelig talt gjør ham ulykkelig og saa dog ville det o. s. f. Men just saaledes er det nye Testamentes Christendom sat sammen. Vi Mennesker derimod kunne ikke udholde eller bære en Fordoblelse i os; vor Villen forandrer vor Forstaaen. Vor (\*Christenheds\*) Christendom er derfor ogsaa beregnet herpaa; den borttager fra det Christelige Forargelsen, Paradoxet o. s. v., anbringer istedet: Sandsynligheden. det Ligefremme 5: forvandler Christendommen til noget ganske Andet end den er i det nye Testamente, ja til lige det Modsatte: og dette er \*Christenheds\* (vi Menneskers) Christendom.

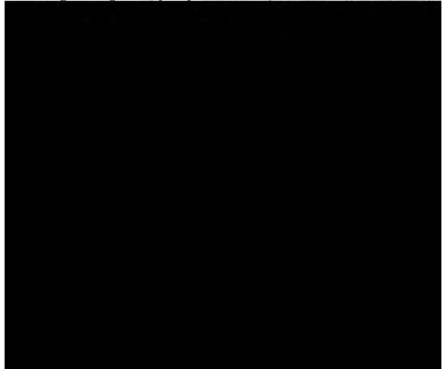


Alteret, hvor en pyntelig Silke-Præst, halvt studeret i Digterne, halvt i det nye Testamente, holder en Tale halvt erotisk halvt christelig, en Vielse: dette er i >Christenhed Christendom. Det nye Testamentes Christendom vilde være: dersom hiin Mand virkelig kunde elske saaledes, at Pigen var den i Sandhed eneste og med en Sjels hele Lidenskab Elskede — dog allerede saadanne Mennesker forekomme ikke mere — da, hadende sig selv og den Elskede, at slippe hende for at elske Gud. — Og herom er det jeg siger: saadanne Mennesker, af den Bonitet og Kaliber, fødes ikke mere.

### Det nye Testamentes Christendom; "Christenheds" Christendom.

Christendommens Tanke var: at ville forandre Alt. Resultatet, , Christenheds. Christendom er: at Alt, ubetinget Alt er blevet som det var, kun at Alt har antaget Navn af , christeligt. – og saa (spil op Musikanter!) saa leve vi Hedenskabet,

\_





blev aldeles som i Hedenskabet, >Enhver« (Christen!) >er Tyv i sin Næringsvei«; men Snyderiet antog Prædikatet christeligt, det blev >christeligt« Snyderie — og >Præsten« lyser Velsignelse over dette christelige Samfund, denne christelige Stat, hvor man snyder som i Hedenskabet, og tillige ved at betale >Præsten«, altsaa den største Snyder, tilsnyder sig, at dette er Christendom.

Var det dette Christendommen vilde: Alvor i Livet og bort med Forfængelighedens Hæder og Ære — Alt blev som det var, Forandringen den, at det antog Prædikatet >christelig«: Ordenernes Dingel-Dangel, Titler, Rang o. s. v. blev christelig — og Præsten (denne af alle Tvetydigheder uanstændigste Tvetydighed, dette af alle Latterligheder latterligste Ruskumsnusk!) han er kisteglad ved selv — at decoreres med >Korset«. Korset! Ja, i >Christenheds« Christendom er Korset blevet Noget som Barnets Kjephest og Trompet.

Og saaledes i Alt. Er der i det naturlige Menneske næst Selv-Opholdelsens Drift nogen Drift som er stærk, da den til Slægtens Forplantelse, hvilken derfor ogsaa Christendommen søger at afkøle, lærende, at det er bedre ikke at gifte sig, dog, naar galt skal være, saa dog bedre at gifte sig end at lide Brynde. Men i Christenhed er Slægts-Forplantelsen bleven Livets Alvor samt Christendom; og Præsten – dette i lange Klæder indhyllede Indbegreb af Nonsens! – Præsten, Læreren i Christendom, det nye Testamentes Christendom, har endog faaet sine Indkomster sat i Forhold til, at Menneskene ere virksomme i Retning af Slægtens Forplantelse, faaer noget Vist for hvert Barn!

Som sagt, forsøg det, og Du skal i Alt finde, at det er, som jeg siger det: Forandringen fra Hedenskabet er den, at Alt er blevet uforandret, men har antaget Prædikatet: christelig.

bedre at gifte sig end at lide Brynde] 1. Brev til Kor. 7, 9.

## Naar Alle ere Christne, er *eo 1pso* Christendommen ikke til.

Dette er, naar det er viist, saare let at see, og eengang seet er det uforglemmeligt.

Enhver Bestemmelse, som gjælder om Alle, kan ikke gribe ind i selve Tilværelsen, men maa enten ligge til Grund for Tilværelsen. Personer — hoit anseete o. s. v. kort Alt vilde indtil den allermindste Ubetydelighed være som det er, thi er vi Alle straffede Personer, saa er dette Begreb hævet; naar Alle ere det, er det at være det = Intet; ikke blot at det ikke siger Noget at være straffet Person, naar vi Alle ere det, nei det siger slet Intet.

Aldeles paa samme Maade med det: at Alle ere Christne. Ere vi Alle Christne, saa er Begrebet hævet, det at være Christen et Noget, som ligger foran Begyndelsen, udenfor — og nu begynder det, vi leve saa det blot Menneskelige, aldeles som i Hedenskabet; Bestemmelsen Christen kan aldeles ikke komme til at gribe ind, thi derved at vi Alle ere det, er den just sat udenfor.

Guds Tanke med Christendommen var, om jeg saa tør sige, rigtigt tilgavns at slaae i Bordet for os Mennesker. Til den Ende Satte han >Individ« og >Slægt«, den Enkelte og de Mange forkeert sammen, satte dem mod hinanden, anbragte Splidagtighedens Bestemmelse; thi det at være Christen var just, efter hans Tanke, Splidagtighedens Bestemmelse, >den Enkeltes« med >Slægt«, med Millioner, med Familie, med Fader og Moder o. s. v.

Gud gjorde det saaledes deels af Kjerlighed, thi han, Kjerlighedens Gud, vilde være elsket, men er for stor en Kjender af hvad Kjerlighed er til at ville have med dette Labansagtige at bestille at elskes bataillonsviis eller af hele Nationer, som ein zwei drei commanderes til Kirke-Parade, nei Formlen er bestandigt: den Enkelte i Modsætning til de Andre; og deels gjorde han det som den Regjerende, for saaledes at holde Styr paa Menneskene og opdrage dem. Dette var hans Tanke, om end vi Mennesker i een Forstand maatte sige, hvis vi turde det, at det var det meest chikaneuse Indfald Gud kunde faae paa den Maade at sætte os sammen, eller paa den Maade at forhindre os i, hvad vi Dyre-Skabninger ansee for den sande Velvære, at løbe sammen i Flok den Ene altid »som de Andre«.

Det lykkedes nu Gud; han imponerede virkelig Menneskene.

Dog efterhaanden kom Menneske-Slægten igjen til sig selv, og kløgtig som den er, saae den: med Magt at afkaste Christendommen lader sig ikke gjøre — saa lad os gjøre det ved List: vi ere alle Christne, saa er *eo ipso* Christendommen afskaffet.

Og der er det vi nu ere. Det Hele er en Gavtyvestreg; disse 2000 Kirker eller hvor mange der ere, er, christeligt, en Gavtyvestreg; disse 1000 Fløiels, Silke, Klædes, Bombasins Præster ere ligeledes, christeligt, en Gavtyvestreg — thi det Hele hviler paa den gavtyveagtige Antagelse, at vi Alle ere Christne, hvilket just er den gavtyveagtige Afskaffelse af Christendommen. Det er derfor ogsaa en egen Art Euphemisme, naar vi berolige os ved, at vi alle blive salige, eller med >jeg bliver vel salig ligesom alle de Andre«, thi under den Adresse modtages man ikke i Himlen, ankommer lige saa lidet der som man tillands kommer til Ny-Holland.



# Et Oprør i Trods – et Oprør i Hyklerie

Om Affaldet fra Christendommen.

At Mennesket er en trodsig Skabning, veed man nok; men at han er en i høi Grad klog Skabning — saasnart det gjælder om Kjød og Blod og jordisk Velvære, er man ikke altid opmærksom paa. Dog er det saaledes, medens det derfor forresten gjerne kan være sandt, hvad der klages over den menneskelige Dumhed.

Naar der da er Noget, som ikke behager Mennesket, seer han klogt efter, om den Magt der byder, ikke er større end at han kan byde Magt imod. Forvisser han sig derom, gjøres Oprøret i Trods.

Men er den Magt, som byder hvad der ikke behager Mennesket, ham saaledes overmægtig, at han ubetinget fortvivler om at gjøre Oprør i Trods — saa griber han til Hykleriet.

Dette med Hensyn til Christendommen. At Affaldet fra Christendommen længst er skeet, har man ikke bemærket, fordi Affaldet er skeet, Oprøret gjort i: Hyklerie. Just Christenhed er Affaldet fra Christendom.

I det nye Testamente er, ifølge Christi egen Lære, det at være Christen, blot menneskelig talt, idel Qval, en Qval sammenlignet med hvilken alle andre menneskelige Lidelser næsten kun ere Barnestreger. Det Christus taler om — thi han lægger ikke Dølgsmaal derpaa — er om at korsfæste Kjødet, hade sig selv, om at lide for Læren, at græde og hyle, medens Verden glæder sig, om

korsfæste Kjødet] Brevet til Galat. 5, 24. hade sig selv] Luc. 14, 26. græde og hyle o. s. v.] Joh. 16, 20.

de meest hjerteskærende Lidelser ved at hade Fader, Moder, Hustrue, sit eget Barn, om at være hvad Skriften siger om Forbilledet – og det at være Christen skal jo svare til Forbilledet – en Orm, ikke et Menneske. Derfra disse idelige Formaninger om ikke at forarges, ikke at forarges over, at Det der i den allerhøieste, i guddommelig Forstand er Frelsen, Hjælpen, skal være, menneskelig talt, saa rædsomt.

Saaledes med det at være Christen. See, det er ikke Nogel for os Mennesker, Sligt ville vi nok helst bede os fritagne for. Ja, dersom nogen menneskelig Magt havde hittet paa Sligt, saa vilde Mennesket strax i Trods have gjort Oprør.

Men uheldigviis er Gud en Magt, som man ikke gjør Oprar mod i Trods.

Da greb «Mennesket« til Hykleric. Man havde ikke engang Mod og Redelighed og Sandhed til ligefrem at sige Gud «det kan jeg ikke gaae ind paa«, man greb til Hyklerie, og meente sig saa fuldkommen sikkret.

Man greb til Hyklerie, man forfalskede Bestemmelsen af det at være Christen. Det at være Christen, heed det, er idel Salighed, »hvad var jeg, o, hvad var jeg, hvis jeg ikke var Christen; o, uskatteerlige Gode at være Christen; ja, det at være Christen, det giver først ret Livet Betydning, Glæderne Smag og Lidelserne Lindring.«

Paa den Maade bleve vi Alle Christne. Og nu gik det flot



205

En Kirke derimod, ja, det er et tvetydigt Sted, en kongelig autoriseret christelig Kirke i >Christenhed< er det meest Tvetydige, som nogensinde har existeret.

Thi at gjøre Nar af Gud er ikke tvetydigt, men at gjøre det under Navn af at dyrke ham er tvetydigt; at ville afskaffe Christendommen er ikke tvetydigt, men det er tvetydigt af afskaffe Christendommen under Navn af at udbrede den; at give Penge til for at modarbeide Christendommen er ikke tvetydigt, men det er tvetydigt at tage Penge for at modarbeide den under Navn af at virke for den.

# En Eeds Aflæggelse eller Det Officielle: Det Personlige.

Lad mig fortælle en lille, psychologisk ikke umærkelig, Tildragelse fra Forbryder-Verdenen.

Det var i en Sag, hvor man kan, som det hedder, »frie sig ved Eed – det vil sige timeligt frie sig mod evigt at binde sig ved en Meneed; det var en Øvrigheden tilstrækkeligt bekjendt, oftere straffet Person, som var den Paagjældende; Øvrigheden



sag! — sig selv officiel, officielt væbnet mod ethvert Indtryk, han forud veed man vil forsøge imod ham, og aflægger saa officielt Eeden; det Hele er, saaledes forstaaer han det, *ex officio*.

Men personligt, nei personligt kunde han ikke beslutte sig til høitideligt at bekræfte en Usandhed; ›tør Du give mig Din Haand derpaa?« ›nei, Hr. Cancelliraad, det vil jeg ikke.«

.

Enhver, der har den allermindste Praxis, vil vistnok indrømme Rigtigheden af, at (for at gaae over til en ganske anden Verden) dette Tilfælde ikke sjeldent forekommer, at man vil kunne faae en Præst til i privat Samtale, især naar man kan berøre ham personligt, at vedkjende sig en anden Overbeviisning end den han ex officio foredrager, eller at han maaskee personligt forholder sig tvivlende til Det, han ex officio foredrager med sfuld Overbeviisning«. Og dog er jo Præsten ved Eed forpligtet, han har aflagt en Eed, som skulde betrygge, at det han foredrager er hans Overbeviisning! Ak, ja, men dette med en Eeds Aflæggelse hører i Præste-Verdenen nu engang med til det Officielle - det maa saa være, hvis man vil ind i den Livsstilling. Man aflægger Eeden officielt, foredrager officielt, hvad man ved Eed er forpligtet »Men svar mig oprigtigt, kjere Pastor P., vil Du give mig paa. Din Haand paa, at det er Din Overbeviisning, eller ved Mindet om Din afdøde Hustru bekræfte det - thi det er mig, for min egen Skyld for om muligt at ende min Tvivlen, saa magtpaaliggende at faae Din sande Mening at vide?« »Nei, min Ven, nei, det kan jeg ikke, det maa Du ikke forlange af mig.«

En Eeds Aflæggelse; det skulde jo ret betrygge, at Sagen er personlig! Dog Eeden — Eeden, Betingelsen for at komme ind i Levebrødet o. s. v.; leed os ikke i Fristelse, o Gud! — Eeden er maaskee aflagt officielt. »Men er det virkelig Din Overbeviisning hvad Du lærer, jeg besværger Dig ved Mindet om Din afdøde Hustrue, at Du, for at hjælpe mig, siger mig Din oprigtige Mening!« »Nei, min Ven, nei, det kan jeg ikke!«

ex officio officielt (egtl.: paa Embeds Vegne).

# Nymodens religieuse Betryggelser (Garantier).

Engang i en længst, længst svunden Tid forstod man Sagen saaledes: man fordrede af Den, der vilde være Lærer i Christendom, at hans Liv afgav Garantien for hvad han lærte.

Dette er man nu længst kommet bort fra, Verden er bleven klogere, alvorligere, har lært at ringeagte alt dette Smaalige og **r**ive, fortrylle af det  $\cdots$  men naturligviis gjør lige det Modsatte, og underfundigt betrygges i at lade det blive derved.

Er det dette Christelige Du vil tale om, at Christendommen lærer Foragt for Titler og Ordener og alle Ærens Narrestreger og Du selv hverken er Rangsperson, eller Noget, som ligner Sligt: Kjere, det er ikke Noget for Dig at tale om, Menigheden kunde jo troe det var Alvor eller føle sig fornærmet over den Mangel paa Dannelse saaledes at paanøde sin Personlighed. Nei, bie til Du først selv har lagt Dig en Slump Ordener til, jo flere jo bedre, bie til Du selv slæber en Ramse af Titler med Dig, saa Du for Mængde af Titler neppe selv veed, hvad Du hedder: da er det Tiden, da træder Du frem, prædiker og »vidner« — og Du vil utvivlsomt tilfredsstille Menigheden; thi Dit Liv afgiver Garantien for, at det er dramatisk Forlystelse, en interessant Formiddags-Underholdning.

Er det dette Du vil tale om, om i Armod at forkynde Christendom, at det er den sande christelige Forkyndelse — og Du selv bogstavelig er en fattig Djævel: Kjere det er ikke Noget for Dig at tale om, Menigheden kunde jo troe det var Alvor, blive angest og bange, føle sig aldeles ude af Stemning og i allerhøieste Grad uhyggelig berørt ved at Armoden kom En saa nær paa Livet. Nei, skaf Dig først et fedt Levebrød, og naar Du saa har havt det saa længe, at Du snart vil avancere til et endnu federe: da er den beleilige Tid kommen, da træder Du frem for Menigheden, prædiker og »vidner« — og Du vil ganske tilfredsstille; thi Dit Liv afgiver Garantien for, at det Hele løber ud paa en Spas, som alvorlige Mænd engang imellem kunne ønske den, i Theatret eller i Kirken, en Forfriskelse for at samle nye Kræfter til — at tjene Penge.

Og paa den Maade dyrker man Gud i Kirkerne! Og saa græder disse Fløiels- og Silke-Talere, de hulke, Stemmen svigter qvalt i Taarer! O, dersom det er saaledes (og saaledes er det jo, da Gud selv siger det) at han tæller den Lidendes Taarer og gjemmer dem i en Flaske: da vee disse Talere, om Gud ogsaa har talt deres Søndags-Taarer og gjemt dem i en Flaske! Ja vee os Alle,

XIV.

at han tæller den Lidendes Taarer] Hentydning til Ps. 56, 9, hvor K. maa have oversat: •du har talt min Omflakken, mine Taarer er lagt i din Flaske. (Den autor. Overs. har [1828]: •Du, du haver talt min Flugt; tag min Graad i din Flaske•). — Jvfr. til det Følgende Efterl. Pap. 1851-53 S. 203, og Mynsters Betragtninger II<sup>3</sup> S. 19: •Og derfor vil jeg samle Eder, I hykkelske Taarer! jeg vil bære Eder frem paa hlin Dag for den Eviges Throne, dog ikke pan det I skulle vidne mod de Skyldige• o. s. v.



.



### "Vogter Eder for dem, som gjerne gaae i lange Klæder!"

(Mc. 12, 38; Luc. 20, 46.)

15 Juni 55.

Da >Sandhedsvidnerne som rette >Sandhedsvidner formodentligen foretrække, istedetfor offentlig at advare mod mig, i Skjulthed at være desto virksommere: skal jeg paatage mig deres Forretning, og høit, høit for hele Folket vidne: vogter Eder for Præsterne!

For Alt vogt Dig for Præsterne! Til det at være Christen (hvis man da skal være det saaledes, at det kan bestaae i Dommen; og hvad hjælper det ellers med Eens Væren Christen!) hører: at have lidt for Læren. Og troe Du mig, saasandt som jeg hedder Søren Kierkegaard, det faaer Du ingen officiel Præst til at sige, som naturligt er, thi det var for ham at dræbe sig selv; i samme Øieblik det er sagt, at det at have lidt for Læren fordres endog til at være menig Christen, i samme Øieblik er hele Maskineriet med de 1000 Levebrød og Embedsmænd forstyrret, alle disse 1000 Levebrod blottede. Derfor faaer Du ingen officiel Præst til at sige det. Derimod kan Du være fuldt forvisset om, at han af al sin Magt vil foredrage det Modsatte, forhindre Dig i at komme paa hine Tanker, at Du kan bevares i Tilstanden af det han forstaaer ved en Christen: et godt Klippefaar, en skikkelig Middelmaadighed, hvem Evigheden lukker sig for.

Troe Du kun mig; jeg byder Dig ved mit Liv den Betryggelse Du kan forlange, thi jeg indlader mig jo slet ikke i endelig Forstand med Dig, søger ikke at drage Dig til mig for at stifte Partie o. D. Nei, jeg gjør blot religieust min Pligt; og i en vis For-

14\*

stand er det mig, naar jeg blot gjør den, ligegyldigt, aldeles ligegyldigt, om Du tager efter hvad jeg siger, eller ikke.

.

Vogter Eder for dem, som gaae i lange Klæder. Det behoves ikke at siges, at Christi Mening med disse Ord ikke kan være at ville critteere deres Paaklædning; nei, det er visseligen ikke en Bemærkning om Klæderne, ikke dette Christus har Noget mod, at de ere lange. Hvis Stands-Paaklædningen for Præster havde været korte Klæder, saa vilde Christus have sagt: vogter Eder for dem i korte Klæder. Og hvis Du vil, at jeg skal gaae til den Yderlighed, for at vise, at det ikke er Critik over Klæderne – hvis Stands-Paaklædningen for Præster havde været at gaae uden Klæder, saa vilde Christus have sagt: vogter Eder for dem som gaae uden Klæder. Det er Standen, han (thi han forstaaer noget ganske Andet ved det at: være Lærer) vil ramme, betegnende den ved dens særlige Dragt.

Vogter Eder for dem, som gjerne gaae i lange Klæder. En Theevands-Bibelfortolkning-vil strax bemægtige sig det Ord gjerneog forklare, at Christus kun har sigtet paa Enkelte i Standen, Dem, der sætte en forfængelig Ære i de lange Klæder o. s. v. Nei, min gode langklædte Mand, det kan Du maaskee fra Prædike-



Altsaa, i sig selv er det aldeles ligegyldigt, om Stands-Paaklædningen er lange Klæder eller korte Klæder. Det som derimod er det Afgjørende, er: saasnart Læreren faaer »Ornat«, særlig Dragt, Stands-Paaklædning, saa har Du officiel Gudsdyrkelse og det er den Christus ikke vil have. Lange Klæder, pragtfulde Kirkebygninger o. s. v., alt dette hænger sammen, og er den menneskelige Forfalskning af det nye Testamentes Christendom, en Forfalskning, der skammeligt benytter sig af, at Menneskenes Mængde desto værre kun altfor let lader sig bedaare af Sandse-Indtrykket, og derfor (lige stik mod det nye Testamente) er tilbøielig til at kjende sand Christendom paa Sandse-Indtrykket. Det er den menneskelige Forfalskning af det nye Testamentes Christendom; og det er ikke med geistlig Stand som med andre Stænder, at i og for sig selv er der intet Ondt i Standen, nei, geistlig Stand er, christeligt, i og for sig selv af det Onde, er en Fordærvethed, en menneskelig Selviskhed, der vender Christendommen lige omvendt af som Christus vendte den.

Men da nu dog engang lange Klæder er blevet Stands-Paaklædningen for Præster, kan man ogsaa være sikker paa, at der ligger Noget deri, og jeg mener, at man ved at agte paa hvad deri ligger, yderst betegnende kan opfatte officiel Christendoms Væsen eller Uvæsen.

Lange Klæder fører uvilkaarligt Tanken hen paa at have Noget at skjule; naar man har Noget at skjule, ere lange Klæder meget hensigtsmæssige — og den officielle Christendom har overordentlig Meget at skjule, thi den er fra først til sidst en Usandhed, som derfor bedst skjules — i lange Klæder.

Og lange Klæder — det er jo Fruentimmer-Paaklædning. Derved ledes saa Tanken hen paa, hvad der ogsaa er charakteristisk for den officielle Christendom: det Umandige, det at bruge List, Usandhed, Løgn som sin Magt. Atter aldeles betegnende for officiel Christendom, der, selv en Usandhed, forbruger en uhyre Masse Usandhed baade for at skjule hvad Sandhed er, og for at skjule over, at den selv er Usandhed.

Og dette Fruentimmeragtige er ogsaa paa en anden Maade betegnende for officiel Christendom. Det Qvindelige, at ville og dog modstræbende, dette, i Qvinden ubevidste, Coquette finder just sit utilgivelige Tilsvarende i den officielle Christendom, der saa gjerne vil det Jordiske og Timelige, men dog for en Skams Skyld maa lade som vil man det ikke, passer nøie paa at faae det, men dog skjult, thi man maa lade — ih bevares! — man maa daane, besvime, naar man skal tage de høie og fede Stillinger, hvilke er

En saa afgjort imod, at man kun af Pligtfølelse, ene og alene af Pligtfølelse har kunnet beslutte sig til at overtage en saadan, og først efter at man, ak men forgjæves, paa sine Knæe har sukket til Gud og bedet ham tage dette Kors, denne bittre Kalk fra En - - og dog vilde man maaskee komme i en forbistret Forlegenhed, hvis Regjeringen var ironisk nok til at fritage En.

Endeligen: Mænd i Fruentimmer-Klæder er jo noget Tvetydigt. Man kunde fristes til at sige, at det strider imod Politie-Anordningen, som forbyder Mandfolk at gaae i Fruentimmerklæder og omvendt. Men i ethvert Tilfælde, det er noget Tvetydigt – og Tvetydighed er just det meest betegnende Udtryk for hvad officiel Christendom er, betegnende den Forandring, der i Tidernes Løb er foregaaet med Christendommen, at den fra at være hvad den er i det nye Testamente: Eenfold, det Eenstydige, er – formodentlig ved Hjælp af Perfectibiliteten! – blevet noget Mere: det Tvetydige,

.

Vogter Eder derfor for dem som gjerne gaae i lange Klæder



# ØIEBLIKKET.

# NR. 6.

#### INDHOLD:

- 1) Kort og Spidst.
- 2) Afstands-Maal; og herved igjen om den egentlige Vanskelighed jeg har at kæmpe med.
- sæmpe med.
  3) Frygt meest af Alt at være i en Vildfarelse!
  4) At vi, at .Christenhed. slet ikke kan tilegne sig Christi Forjættelser; thi vi, .Christenhed. er ikke der, hvor Christus og det nye Testamente fordrer, at man skal være for at være Christen.
- 5) Hvad siger Brand-Majoren?
- 6) Smaa-Bemærkninger.

23 August 1855.

S. Kierkegaard.

#### KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER.

BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.

· •

.



Kort og Spidst.

#### 1.

Christendommen lader sig fuldkommengjøre (er perfectibel); det gaaer fremad; nu er det naaet det Fuldkomne. Hvad der tilstræbes som Idealet, men hvad dog selv den første Tid kun tilnærmelsesviis naaede, at de Christne er et Folk af Præster, det er nu fuldkommen naaet, især i Protestantismen, især i Danmark.

Dersom nemlig det vi kalde Præst er det at være Præst ja saa ere vi Alle Præster!

2.

I den pragtfulde Domkirke fremtræder den høivelbaarne høiærværdige Geheime-General-Ober-Hof-Prædikant, den fornemme Verdens udvalgte Yndling, han træder frem for en udvalgt Kreds af Udvalgte, og prædiker rørt over den af ham selv udvalgte Text »Gud har udvalgt det i Verden Ringe og Foragtede« — og der er Ingen, som leer.

3.

Naar en Mand har Tandpine, siger Verden »stakkels Mand«; naar en Mands Kone bliver ham utro, siger Verden »stakkels Mand«; naar en Mand er i Pengeforlegenhed, siger Verden »stakkels Mand«. — Naar det behager Gud i en ringe Tjeners Skikkelse at ville lide i denne Verden, siger Verden »stakkels Men-

<sup>•</sup>Gud har udvalgt o. s. v.] Paulus 1. Kor. 1, 28.

neske«; naar en Apostel i guddommeligt Ærinde har den Ære at lide for Sandhed, siger Verden »stakkels Menneske«: stakkels Verden!

#### 4.

\*Havde Apostelen Paulus nogen Embedsstilling?\* Nei, Paulus havde ingen Embedsstilling. \*Tjente han da paa anden Maade mange Penge?\* Nei, han tjente paa ingen Maade Penge. \*Var han da idetmindste gift?\* Nei, han var ikke gift. \*Men saa er jo Paulus ingen alvorlig Mand!\* Nei, Paulus er ingen alvorlig Mand.

#### 5.

Om en svensk Præst fortælles, at han, rystet ved Synet af den Virkning hans Tale frembragte paa Tilhørerne, som hensvømmede i Taarer, der fortælles at han beroligende sagde: græder ikke Børn, det turde være Løgn Altsammen.

Hvorfor siger Præsten det nu ikke mere? Behøves ikke, vi veed det – vi ere Alle Præster.

Men derfor kan vi jo gjerne græde, baade hans og vore



#### 219

,

a.

8.

Genier ere som Tordenveir: de gaae mod Vinden, forfærde lenneskene, rense Luften.

Det Bestaaende har opfundet adskillige Tordenafledere.

Og det lykkes. Ja vist lykkes det; det lykkes at gjøre det æste Tordenveir desto alvorligere.

Man kan ikke leve af Ingenting. Det hører man saa ofte, ær af Præster.

Og just Præsterne gjøre dette Konststykke: Christendommen • slet ikke til – dog leve de deraf.

.

<sup>9.</sup> 

## Afstands-Maal;

og

herved igjen om den egentlige Vanskelighed jeg har at kæmpe med.

Min kjære Læser! For at gjøre Dig opmærksom betræffende hvor vi, christeligt, ere; for at Du kan faae en Leilighed til at maale Afstanden fra det nye Testamentes og den oprindelige Christendom: lad mig til den Ende benytte tvende Mænd, der hver Kun kan elske ved at hade denne Verden og sit eget Liv i denne Verden: vil dømme, om man har fuldkommet hans Villie.

Der er altsaa en Verdens, en Himmels Forskjel mellem den Mynsterske Livsbetragtning (der egentligen er epicuræisk, Livsnydelsens og Livslystens, tilhørende denne Verden) og den christelige, der er Lidelsernes, Dødens Begeistring, tilhørende den anden Verden; ja der er en saadan Forskjel mellem disse tvende Livsbetragtninger, at den sidste maatte (naar der skulde gjøres Alvor med den, og den ikke høist foredrages en sjelden Gang i en stille Time) forekomme Biskop Mynster som en Art Galskab.

Maal nu, og Du skal see, det Du under Navnet Mynster er vant til at betegne som christelig Alvor og Viisdom, er, christeligt maalt: Lunkenhed, Indifferentisme. Thi saaledes maatte jo den Forskjel betegnes, Forskjellen mellem: at ville stride paa Liv og Død med denne Verden, for ingen Priis at ville have Venskab med denne Verden (det, christeligt, Fordrede) og at ville see at slippe lykkeligt og vel gjennem denne Verden, høist stridende en Smule, naar dette kunde bidrage til, at man slipper lykkeligt og vel gjennem denne Verden.

Tag saa Pastor Grundtvig. G. ansees jo for en Slags Apostel, repræsenterende Begeistring, Troes-Mod, som kæmper for en Overbeviisning.

Lad os nu see nøiere efter. Det Høieste han har kæmpet for, er, for at faae Lov til, selv og med dem, som ville slutte sig til ham, at udtrykke, hvad han forstaaer ved Christendom. Derfor vilde han have Aaget bort, som Statskirken lagde paa ham; det oprørte ham, at man ved Politie-Magt vilde forhindre ham i, religieust, at have sin Frihed.

Godt. Men hvis da G. for sig og Sine havde opnaaet hvad han vilde, var det altsaa hans Tanke, at lade hele det uhyre Sandsebedrag bestaae, at Staten udgiver sig for at være christelig, at Folket indbilder sig at være Christne, kort, at der hver evige Dag forskyldes en Fornærmelse, en Majestæts-Forbrydelse mod Gud ved at man har forfalsket hvad Christendom er. At kæmpe i Retning heraf er vistnok aldrig faldet G. ind. Nei, Frihed for sig og hvo der maatte være enig med ham, Frihed til at udtrykke hvad han og de med ham forstaae ved Christendom, det er det Høieste han har villet — og saa vilde han forholde sig roligt, be-

----

G. ansees jo for en Slags Apostele] sigter til en Artikel af en Lægsmande i Flyve-Posten 16. April 1855, Nr. 87, hvori Grundtvig betegnes som en Mand med en vis apostolisk Myndighede. Jvfr. Efterl. Pap. 1854-55, S. 535.

roliget i dette Liv, tilhøre sin Familie, og forresten leve som De, der dog væsentligen have hjemme i denne Verden, og maaskee kalde sin Rolighed Tolerance mod de Andre, de andre – Christne.

Tænk nu paa den Lidenskab, der var i den oprindelige Christendom, og uden hvilken den da aldrig var kommet ind i Verden: forelæg en af hine Skikkelser det Spørgsmaal: tør en Christen paa den Maade berolige sig? »Afskyeligt« vilde han svare »rædsom!: en Christen skulde, naar han blot kunde faae Lov til selv at leve som han vilde, roligt tie til, at Gud hver Dag forhaanes ved at man millionviis falsk udgiver sig for at være Christen, dyrker ham ved at holde ham for Nar; han skulde tie dertil, og ikke oieblikkeligt - Gud til Ære - vove sig lidende ind blandt disse Millioner, glad lidende for Læren!« Thi lad os ikke glemme, medens Christendommen vistnok i een Forstand er den toleranteste af alle Religioner, forsaavidt den meest af alle afskyer at bruge sandselig Magt, er den i en anden Forstand den intoleranteste af alle Religioner, forsaavidt dens sande Bekjendere ingen Grændse kjende i Henseende til at ville selv lidende tvinge Andre, tvinge dem ved at lide deres Mishandling og Forfølgelse.

Maalt med dette Maal sees let, at G. egentligen aldrig kan

Ved Indifferentisme tænker man egentligen kun paa det, slet ingen Religion at have. Men dette: afgjort, besluttet, bestemt ingen Religion at have, er allerede et noget Lidenskabeligt, og saaledes ikke den farligste Art af Indifferentisme. Den forekommer derfor ogsaa sjeldnere.

Nei, den farligste Art Indifferentisme og den ganske almindelige er: at have en bestemt Religion; men denne Religion er udvandet og forkluddret til noget reent Pjank, saa man derfor kan have den Religion paa en aldeles lidenskabsløs Maade. Det er den allerfarligste Art Indifferentisme; thi just ved at have dette Jux under Navn af Religion er man, saa mener man, sikkret mod, utilgængelig for enhver Sigtelse i Retning af, at man ingen Religion har.

Al Religion forholder sig til Lidenskab, til at have Lidenskab. Det vilde derfor, især i Forstands Tider, være Tilfældet med enhver Religion, at den kun har meget faa sande Tilhængere. Derimod lever der i Tusindviis, som tage saadan Lidt af den Religion, udvande og forkluddre det, og derpaa lidenskabsløst (5: irreligieust 5: indifferentistisk) have — den Religion 5: ved at have den Religion ere de, fuldkommen indifferentistiske, sikkrede mod den Sigtelse, ingen Religion at have.

Heri ligger den Vanskelighed jeg har at kæmpe med, en Vanskelighed som det at pæle et Skib af Grund, naar Jordbunden rundt omkring er Hængesæk, saa hver Pæl der nedrammes giver sig og svigter.

Det jeg har for mig er Indifferentisme, den dybeste, den fordærveligste og farligste Art Indifferentisme. Det er et Samfund, om hvilket en Apostel vilde sige: >Christne, De Christne! de have jo slet ingen Religion, ere ikke engang i Tilstand af at have Religion!« Et Samfund, om hvilket Sokrates vilde sige: >de ere ikke Mennesker, men umenneskeliggjorte til eller ved at være Publikum.«

Alle ere de: Publikum. Dette Menneskelige, om en Mening i og for sig er sand, beskjeftiger Ingen; det der beskjeftiger er: hvor Mange har denne Mening. Aha! Thi Tallet afgjør, om en Mening har sandselig Magt; og det er dette der beskjeftiger heelt igjennem: den Enkelte i Folket — ja, der er ingen Enkelte, hver Enkelt er Publikum.

Saa bliver det tilsidst en Slags Lyst, svarende til den Lyst det maa have været at være Tilskuer ved Dyre-Fægtningerne, det bliver en Slags Lyst, i Egenskab af Publikum at være Vidne til denne Kamp: et enkelt Menneske, som kun har Aands-Magt og for

ingen Priis vil have nogen anden, kæmpende, for den Religion som er Offrelsens Religion, mod dette gigantiske Corpus 1000 næringsdrivende Præster, som betakke sig for Aand, men hjerteligt takke Regjeringen for Gage, Titel, Ridderkors, Menigheden for – Offeret.

Og fordi Tilstanden i det Hele er denne, den dybeste Indifferentisme, er det saa igjen gjort den Enkelte, som er en lille Smule fremmeligere, kun altfor let, at blive sig selv vigtig som var han den Alvorlige, en Charakteer o. D. - Et ungt Menneske: han harmes over den almindelige Lunkenhed og Ligegyldighed, han, som er begeistret, vil ogsaa udtrykke sin Begeistring, han vover - anonymt at yttre den. Velmenende som han vistnok er, og hvad der jo er glædeligt, undgaaer det ham dog maaskee, at dette er noget svagt, og han lader sig maaskee bedaare af, at det sammenlignelsesviis med det Almindelige er som var det Nogel -En Borgermand; det er en alvorlig Mand, han oprøres ved den Lunkenhed og Ligegyldighed som Mange vise, der helst slet Intet høre om Religionen. Han derimod han læser; skaffer sig strax hvad der udkommer; taler om det, ivrer - i Dagligstuen: og det undgaaer ham maaskee, at den Alvor dog, christeligt, ikke just egentligen er Alvor at den kun er det ved at sammenligne den

#### Frygt meest af Alt at være i en Vildfarelse!

Dette er som bekjendt Sokrates's Sætning; han frygtede af Alt meest at være i en Vildfarelse.

Christendommen, der visseligen i een Forstand ikke lærer Mennesket at frygte, ikke engang Dem, som kunne slaae En ihjel, lærer dog i en anden Forstand en endnu større Frygt end hiin sokratiske, lærer at frygte Den, som kan fordærve baade Sjel og Legeme i Helvede.

Dog først det Første, at blive opmærksom paa det nye Testamentes Christendom; og hertil vil da hjælpe Dig hiin sokratiske Frygt, at frygte meest af Alt at være i en Vildfarelse.

Har Du ikke denne Frygt, eller (for ikke at slaae saa høi en Tone an) er det ikke saaledes med Dig, er det ikke det Du vil, vil Du ikke stræbe at vinde Mod til at →frygte meest af Alt at være i en Indbildning«: saa indlad Dig aldrig med mig. Nei, bliv saa hos Præsterne, lad dem jo før jo hellere overbevise Dig ganske om, at hvad jeg siger er en Art Galskab (thi at det staaer i det nye Testamente er jo aldeles ligegyldigt, naar Præsten ved Ed er forpligtet paa det nye Testamente er Du jo fuldkommen sikkret, at Intet forties af hvad der staaer i det nye Testamente) bliv hos Præsterne, stræb af bedste Evne at sætte Dig det ret fast, at Biskop Mynster var et Sandhedsvidne, et af de rette, en af den hellige Kjæde, Biskop Martensen et Dito Dito, enhver Præst ligeledes, og den officielle Christendom den saliggjørende Sandhed; at det var derfor Christus i de rædsomste Qvaler, endog forladt

Sokrates's Sætning] jvfr. XI Bd. S. 155. ikke engang Dem, som kunne slaae En ihjel o. s. v.] jvfr. Matth. 10, 28. XIV. 15 af Gud, udaandede paa Korset, for at vi skulle have Lyst til at anvende vor Tid og Flid og Kraft paa klogt og smagfuldt at nyde dette Liv: at Hensigten med hans Komme til Verden egentligen var at oplive Børne-Avlingen, hvorfor det ogsaa er supassende, at Nogen er Præst, som ikke er gifte; og at hans Livs uforglemmelige Betydning er, ved sin Død (Eens Død en Andens Bred!) at have (som en sand Velgjører!) muliggjort en ny Næringsvei, Præsternes, en Næringsvei, der maa ansees for en af de fordeelagtigste, ligesom den ogsaa tæller det største Antal Næringsdrivende, Spediteurer, Rhedere, hvis Geschäft er for en (i Forhold til Reisens Vigtighed, Veiens Længde, Ankomst-Stedets Herlighed, Opholdets Langvarighed) fast utroligt billig Godtgjørelse at udskibe Folk til Evighedens Salighed, en Geschäft der, eneste i sit Slags, har, sammenlignet med alle Udskibninger til America, Australien o. s. v., den uvurdeerlige Fordeel, som sikkrer Rhederiet mod endog Muligheden af at kunne komme i Miscredit, at man aldeles ingen Efterretning har fra de Udskibede.

Har Du derimod dog Mod til at ville have det Mod, der meest af Alt frygter det at være i en Vildfarelse, saa kan Du ogsaa faae Sandheden at vide betræffende det at blive Christen. Sandheden



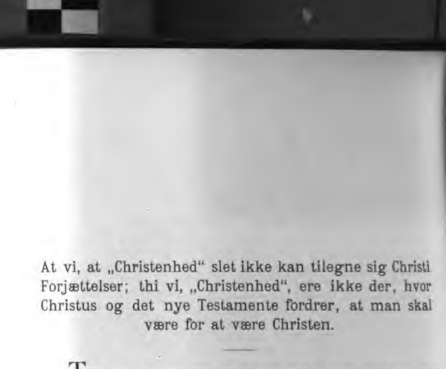
holde Lidelser med en langt lettere Tanke, en jødisk, ikke en i høieste Forstand christelig: at jeg lider for mine Synders Skyld; deels deraf, at jeg paa ganske særlig Maade ved mit eget Livs Forhold maatte føres til at blive opmærksom herpaa; hvis ikke, var jeg aldrig bleven opmærksom, og havde endnu mindre formaaet at bære Trykket af denne Tanke; men jeg blev, som sagt, hjulpet ved mit eget Livs Forhold.

227

Mit eget Livs Forhold vare mine Forkundskaber, ved Hjælp af disse blev jeg, alt som jeg udvikledes i Aarenes Løb, mere og mere opmærksom paa Christendommen, og paa Bestemmelsen: at blive Christen. Hvad er nemlig ifølge det nye Testamente det at blive Christen, hvortil den idelige og idelige Formaning mod ikke at forarges, og hvorfra de frygtelige Collisioner (at hade Fader, Moder, Hustru, Barn o. s. v.), hvori det nye Testamente aander? mon ikke begge Dele, fordi Christendommen meget godt veed, at det at blive Christen er at blive menneskelig talt ulykkelig for dette Liv, dog saligt forventende en evig Salighed? Thi hvad er ifølge det nye Testamente det at blive elsket af Gud? det er at blive, menneskelig talt, ulykkelig for dette Liv, dog saligt forventende en evig Salighed - anderledes kan, ifølge det nye Testamente, Gud, som er Aand, ikke elske et Menneske; han gjør Dig ulykkelig, men han gjør det af Kjerlighed, salig Den, som ikke forarges! Og hvad er ifølge det nye Testamente det at elske Gud? det er at ville blive, menneskelig talt, ulykkelig for dette Liv, dog saligt forventende en evig Salighed - anderledes kan et Menneske ikke elske Gud, som er Aand. Og alene ved Hjælp heraf kan Du see, at det nye Testamentes Christendom slet ikke er til, at den Smule Religieusitet der findes i Landet høist er Jødedom.

hvad Christendom er, og jeg angiver sandt, hvorledes jeg forholder mig til hvad Christendom er, altsaa jeg deeltager ikke i at forandre hvad Christendom er, for ved Hjælp deraf at skaffe Millioner Christne.

at hade Fader, Moder o. s. v.] Luc. 14, 26. salig Den, som ikke forarges] jvfr. Matth. 11, 6.



Tænk Dig, at der var en mægtig Aand, som havde tilsagt nogle Mennesker sin Beskyttelse, men paa den Betingelse, at de



disse Ord af Christus ere i den seneste Tid bragte atter og atter i Erindring mod mig, mod min Paastand, at Christendommen slet ikke er til.

Mit Svar er dette. Hiin Forjættelse hjælper ikke os det allermindste; thi det Vrøvl vi leve i som var det at være Christen, er slet ikke hvad Christus og det nye Testamente forstaaer ved at være Christen.

Vov saa afgjørende ud, at Du bryder med hele Timeligheden og Endeligheden, med Alt hvad ellers et Menneske lever for og i, vov saaledes afgjørende ud for at blive Christen: saa (dette er Christendommens Lære) saa vil Du, det er det Første, derved komme i Kamp med Djævle og Helvedes Magter (hvad Nittengryneriet >Christenheden< vistnok undgaaer); men saa skal ogsaa Gud den Almægtige ikke slippe Dig, men vidunderligt hjælpe Dig, og vær forvisset, Helvedes Porte skulle aldrig faae Magt over Christi Kirke.

Men »Christenhed« er slet ikke Christi Kirke; ei heller siger jeg, at Helvedes Porte have faaet Magt over Christi Kirke, paa ingen Maade. Nei, jeg siger, at >Christenhed« er et Vrøvlerie, der har klamret sig fast ved Christendommen, som Spindelvæv paa en Frugt, og som nu er saa god at ville forvexle sig med Christendom, ligesom naar Spindelvævet mener at være Frugten, fordi det er noget mindre rart Noget, som hænger ved Frugten. Den Sort Existentser, som Christenhedens Millioner udvise, have aldeles intet Forhold til det nye Testamente, er en Uvirkelighed, som ingen Adkomst har til Christi Forjættelse de Troende betræffende; ja, en Uvirkelighed, thi sand Virkelighed er kun der, hvor et Menneske har vovet saaledes afgjørende, som Christus fordrer - og saa er ogsaa strax Forjættelserne ham vedkommende. Men > Christenhed « er dette væmmelige Fjas, at ville blive i Endeligheden heel og holden og saa - tage Christendommens Forjættelser.

Dersom Controllen ikke var saa let, saa vilde formodentligen ogsaa disse Legioner Christne, eller Præste-Sladdren, som foredrages dem, paastaae, at de Christne kunne gjøre Mirakler; thi det har jo Christus forjættet de Troende, han forlod Jorden just med de Ord (Mc. 16, 17. 18), at disse Tegn skulde følge dem, som

<sup>(</sup>se ovenfor S. 56): •Man skulde troe, *Dr.* K. maatte være den Sidste til at underkjende Herrens Forjættelser om •hans Kirke, over hvilken Helvedes Porte ikke skulle faae Magte; samt af Provst Bloch hentydningsvis flere Steder i Artiklen i Fædrelandet for 24. April, Nr. 94, og med udtrykkeligt Citat i hans Artikel i Berlingske Tidende for 1. Juni, Nr. 124. Extra Tillæg Sp. 3. Jvfr. ogsaa Dansk Kirketidende 1855, Nr. 20 (6. Mai), Sp. 317.



Sondags-Christne. Men saadar gang efter, han seer jo meget ; saavidt er det endog latterligt jættelser, de mene sig sikkrede

-----

#### Hvad siger Brand-Majoren?

At et Menneske, naar han paa nogen Maade har hvad man kalder Sag, Noget han for Alvor vil — og der da ere Andre, som sætte sig det til Opgave at modvirke, forhindre, skade, at han da maa tage sine Forholdsregler mod disse hans Fjender: er Enhver strax opmærksom paa. Men at der gives en, om man saa vil, skikkelig Velmenen, der maaskee er langt farligere og som beregnet paa at forhindre, at Sagen i Sandhed bliver Alvor: er ikke Enhver strax opmærksom paa.

Naar et Menneske pludseligt bliver syg, flux iler der Velmenende til Hjælp, den ene foreslaaer Det, den anden Det; fik de alle Samtlige Lov til at raade, var vel den Syges Død vis, den Enkeltes velmeente Raad kan maaskee allerede være betænkeligt nok. Og selv om Intet af dette skeer, hverken de samtlige Velmeneudes eller den Enkeltes Raad følges: deres travle, befippede Tilstedeværelse er dog maaskee alligevel til Skade, forsaavidt de staae Lægen i Veien.

Saaledes ogsaa ved en Ildebrand. Neppe er Brandraabet hørt, før der stormer en Menneske-Masse hen til Stedet, rare, hjertelige, deeltagende, hjælpsomme Mennesker, den ene har en Strippe, den anden en Spølkom, den tredie en Pibesprøite, o. s. v., alle rare, hjertelige, deeltagende, hjælpsomme Mennesker, der saa gjerne ville hjælpe til med at slukke.

Men hvad siger Brand-Majoren? Brand-Majoren, han siger — ja, ellers er Brand-Majoren en meget behagelig og dannet Mand; men ved en Ildebrand er han, hvad man kalder, grov i sin Mund — han siger eller rettere han brøler det ud: »aah, reis ad hele Helvede til med samt Eders Stripper og Pibesprøiter.« Og naar saa disse Velmenende maaskee blive fornærmede, finder e høist usømmeligt at behandle dem saaledes, og forlanger id mindste at behandles med Agtelse: hvad siger saa Brand-Majore Ja, ellers er Brand-Majoren en meget behagelig og dannet Mar som veed at vise Enhver den Agtelse, ham tilkommer, men v en Ildebrand er han noget anderledes — han siger: »hvor Sat er Politiet!» Og kommer der saa nogle Betjente siger han til de »skil mig af med disse forbandede Mennesker med deres Stripp og Pibesprøiter; og vil de ikke med det Gode, saa smør de nogle over Rygstykkerne, at vi kan blive af med dem – komme til.«

Altsaa ved en Ildebrand er hele Betragtningsmaaden en gans anden end i det stille daglige Liv. Det, hvorved man i det sti daglige Liv opnaaer at være godt lidt: en godmodig, skikke Velmenen, Det honoreres ved en Ildebrand med Grovheder og t sidst med nogle over Rygstykkerne.

Og dette er aldeles i sin Orden. Thi en Ildebrand det Alvor; og overalt hvor det virkelig er Alvor, strækker det aldel ikke til med denne skikkelige Velmenen. Nei Alvor indfører ganske anden Lov: enten-eller; enten er Du Den, der her f Alvor kan gjøre Noget og for Alvor her har Noget at gjøre, elle hvis Du ikke er i det Tilfælde, da er Alvoren jnst, at Du forbil Dig bort. Vil Du ikke ved Dig selv forstaae det, saa lader Bran Majoren Dig det ved Politiet indbanke, hvad Du kan have særdel



til dette Vrøvle-Compagnie. Mener han, at det er Dcm, der skal hjælpe, og at han skal styrke sig ved Forening med dem: er han eo ipso ikke den Rette. Den Rette seer strax, ligesom Brand-Majoren, at dette Vrøvle-Compagnie maa bort, at dets Tilstedeværelse og Virken er den farligste Bistand, Ildebranden kunde faae. Men i Aands-Forhold er det ikke som ved en Ildebrand, hvor Brand-Majoren blot behøver at sige til Politiet: skil mig af med disse Mennesker.

Saaledes i alle Aands-Forhold, og saaledes ogsaa paa det reli-Man har ofte nok sammenlignet Historien med, gieuse Gebeet. hvad Chemikerne kalde en Proces. Billedet kan være ganske betegnende, vel at mærke, naar det forstaaes rigtigt. Man taler om en Affiltrerings-Proces; Vand affiltreres, afsætter i denne Proces de urenere Bestanddele. Ganske i modsat Forstand er Historien en Ideen anbringes - og gaaer nu ind i Historiens Proces. Proces. Men denne bestaaer uheldigviis ikke i - latterlige Antagelse! at luttre Ideen, der aldrig er renere end i sit Første, nei, den bestaaer i, stadigt tiltagende, at forkluddre, forsluddre, forvrøvle Ideen, at forbruge Ideen, at - det Modsatte af at filtrere - anbringe de, oprindeligt manglende, urenere Bestanddele, indtil det tilsidst ved en Række Slægters begeistrede og af hinanden gjensidig anerkjendte successive Samvirken, er naaet, at Ideen er aldeles gaaet ud, det Modsatte af Ideen blevet Det, som nu kaldes Ideen, hvilket paastaaes at være naaet ved den historiske Proces, hvori Ideen luttres og forædles.

Naar saa endelig den Rette kommer, han som i høieste Forstand har Opgaven, measkee tidligt udseet og langsomt opdraget til denne Forretning, som er at bringe Lys i Sagen, at faae sat Ild paa dette Vildnis, alt Vrøvlets, alle Sandsebedragenes, alle Gavtyvestregernes Tilhold - naar han kommer, han vil altid forefinde et Vrøvle-Compagnie, der i gemytlig Hjertelighed nok saadan mener, at det er forkeert, og at der maa gjøres Noget, eller som har indrettet sig paa at snakke om, at det er uhvre forkeert, at blive sig selv vigtig ved at snakke derom. Dersom han, den Rette, noget Secund seer feil, og mener, at det er dette Compagnie, der skal hjælpe: er han eo ipso ikke den Rette. Dersom han griber feil, og indlader sig med dette Compagnie: slipper Styrelsen ham øieblikkeligt som ubrugbar. Men den Rette, han seer med et halvt Øie, hvad Brand-Majoren seer, at det Compagnie, som velmenende vil hjælpe til at slukke en Ildebrand med en Strippe eller en Pibesprøite, at dette samme Compagnie, der her, hvor Talen ikke er om at slukke en Ildebrand, men just om at faae

11d sat paa, velmenende vil hjælpe til med en Svovlstik uden Svovi eller en vaad Fidibus - at dette Compagnie maa bort, at han ikke maa have det allermindste med dette Compagnie at giare. at han maa være saa grov i sin Mund mod dem, som vel muligt han som maaskee ellers er Intet mindre. Men Alt gjælder om at blive det Compagnie qvit; thi dets Virken er, i Skikkelse af hjertelig Deeltagelse, at udmarve den egentlige Alvor af Sagen. Naturligviis vil saa Compagniet rase mod ham, mod denne frygtelige Hoymod o. desl. Det maa ikke gjøre ham hverken fra eller til. Overalt hvor det i Sandhed skal være Alvor er Loven den: enteneller; enten er jeg Den, som for Alvor har med Sagen at gjøre. kaldet dertil og ubetinget villig til at vove afgjørende, eller, hvis dette ikke er mit Tilfælde, saa er Alvoren den: aldeles ikke at befatte mig dermed. Intet er afskyeligere, nederdrægtigere, forraadende og bevirkende en dybere Demoralisation end dette: at ville være saadan lidt med i Forhold til hvad der skal være aut - aut, aut Cæsar aut nihil, at ville være saadan lidt med, sas hjerteligt smaat, pjatte derom, og saa ved denne Pjat tillyve sig at være bedre end De, der slet ikke befatte sig med det hele Anliggende - tillyve sig at være bedre og vanskeliggjøre Sagen for Den, der virkelig har Opgaven.

### Smaa-Bemærkninger.

.

#### 1.

## Middelmaadighedens Bibelfortolkning

fortolker og fortolker Christi Ord saa længe, til den faaer sit Eget, det Aandløse (Trivielle) ud af dem — og nu er den, efterat have fjernet alle Vanskeligheder, beroliget, og beraaber sig paa Christi Ord!

Det undgaaer ganske Middelmaadigheden, at herved frembringes en ny Vanskelighed, den Vanskelighed, vel noget af det Latterligste der er muligt at tænke sig: at Gud skulde lade sig føde, at >Sandheden skulde være kommet til Verden — for at gjøre trivielle Bemærkninger; og ligeledes en ny Vanskelighed, den Vanskelighed: hvorledes man forklarer, at Christus saa kunde blive korsfæstet; thi Livsstraf pleier der ikke i denne, Trivialitetens Verden, at være sat paa at gjøre trivielle Bemærkninger, saa Christi Korsfæstelse bliver baade uforklarlig og latterlig, da det er latterligt at blive korsfæstet, fordi man har gjort trivielle Bemærkninger.

#### 2.

#### Theatret - Kirken.

Forskjellen mellem Theatret og Kirken er væsentligen den, at Theatret ærligt og redeligt vedgaaer sig at være hvad det er; Kirken derimod er et Theater, der paa alle Maader, uredeligt søger at skjule hvad det er.

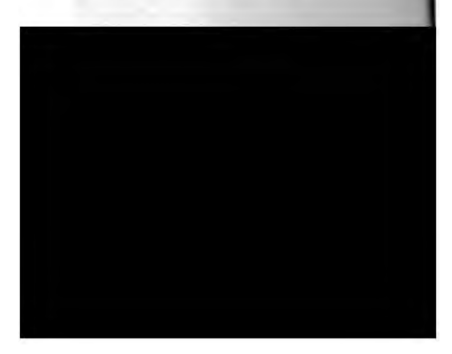
Et Exempel. Paa Theater-Placaten staaer altid ligefrem: Pengene gives ikke tilbage. Kirken, denne høitidelige Hellighed, vilde gyse for det Anstødelige, det Forargelige i, at sæte dat ligefrem over Kirkedøren, eller at lade det trykke under Præfikmi-Listen om Søndagen. Men dog gyser Kirken ikke ved masker endog strengere end Theatret at holde over, at Pengene ikke gre tilbage.

Det er derfor en Lykke, at Kirken har Theatret pas Sden i sig; thi Theatret er en Skalk, virkelig et Slags Sandhedsvidne, der forraader Hemmeligheden: hvad Theatret siger aabenlyst, det gw Kirken skjult.

#### 3.

#### Gud - Verden.

Hvis to Mennesker spiste Nødder sammen, og den Ene ille holdt af Andet end Skallen, den Anden kun af Kjærnen: man man om dem sige, at de passe godt sammen. Saaledes passer 604 66 Verden ogsaa for hinanden. Det Verden vrager, hortkaster, for agter: de Offrede, Kjernerne, just Det sætter Gud en uendelig Pris paa, opsamler det med større Iver, end Verden hvad den elskr med størst Lidenskab.





# ØIEBLIKKET.

# NR. 7.

#### INDHOLD:

- 1) Hvorfor elsker •Mennesket• fremfor Alle •Digteren•? og Hvorfor er, gudeligt, just •Digteren• den Allerfarligste?
- 2) Menneske-Fiskeriet.
- 3) Hvad man saadan kalder en Christen.
- 4) .Forst Guds Rige. Et Slags Novelle.
- 5) At •Christenhed• er fra Siægt til Slægt et Samfund af Ikke-Christne: og Formelen, hvorefter dette foregaaer.
- 6) Confirmationen og Vielsen; christeligt Comedie-Spil eller Det, som værre er. 7) At den, især i Protestantismen, saa meget priste det christelige Familie-Livs
- christelige Børne-Opdragelse er, christeligt, baseret paa en Løgn, idel Løgn.
- 8) Sandheden af »Præstens« Betydning for Samfundet.
  9) Om den Interesse, der vises min Sag.

30 August 1855.

#### S. Kierkegaard.

#### KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER.

BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.

.





Hvorfor elsker "Mennesket" fremfor Alle "Digteren?"

og

Hvorfor er, gudeligt, just "Digteren" den Allerfarligste?

Svar: just derfor er Digteren, gudeligt, den Allerfarligste, fordi Mennesket frem for Alle elsker Digteren.

Og derfor elsker Mennesket Digteren frem for Alle, fordi han er ham den Allerfarligste; thi dette hører jo gjerne med til en Sygdom, at begjere hæftigst, at elske mest just Det, som er den Syge skadeligst. Men, aandelig forstaaet, er Mennesket i sin naturlige Tilstand syg, han er i en Vildfarelse, et Selvbedrag, begjerer derfor mest af Alt at bedrages, saa han faaer Lov til ikke blot at blive i Vildfarelsen, men til ret at finde sig vel i Selvbedraget. Og en Bedrager duelig hertil er just Digteren; derfor elsker Mennesket ham frem for Alle.

Digteren forholder sig kun til Indbildningskraften; han fremstiller det Gode, det Skjønne, det Ædle, det Sande, det Ophøiede, det Uegennyttige, det Høimodige o. s. v. i Stemning paa Indbildningens Afstand fra Virkelighed. Og paa denne Afstand hvad er det dog deiligt det Skjønne, det Ædle, det Uegennyttige, det Høimodige o. s. v.! Hvis det derimod bragtes mig saa nær, at det ligesom vilde tvinge mig til at gjøre det til Virkelighed, fordi Den, der fremstillede det, var ingen Digter, men en Charakteer, et Sandhedsvidne. der selv gjorde det til Virkelighed: frygteligt, det var jo ikke til at udholde!

Der er i hver Slægt meget fan san Forhærdede og Fordærvede, at de ville have det Gode, Ædle o. s. v. reent bort; men der er ogsan i hver Slægt kun meget fan san Alvorlige og Redelige, at de i Sandhed ville gjøre det Gode, Ædle o. s. v. til Virkelighed.

»Mennesket« ønsker ikke det Gode saa langt bort som hine første Faa, men heller ikke saa nær som hine sidste Faa.

Her ligger >Digteren«, Menneskehjertets elskede Yndling. Det er han, hvad Under vel! Thi dette Menneskehjerte har blandt andre Egenskaber een, som rigtignok sjeldnere nævnes – dog dette er vel atter en Virkning af denne samme Egenskab – den Egenskab: fiint Hykleri. Og Digteren han kan hykle med Mennesket.

Det, som, hvis det skal gjøres til Virkelighed, vil blive den forfærdeligste Lidelse, det faaer Digteren behændigt forvandlet til den fineste Nydelse. I Virkeligheden at forsage denne Verden: er ingen Spøg. Men, tryg ved at besidde denne Verden, i en stille Time« med Digteren at sværme i Stemning: er fiin, fiin Nydelse.

— og det er ved den Art Gudsdyrkelse vi har naaet at vi Alle ere Christne. Det er, det Hele med Christenhed, christne Stater, Lande, en christen Verden, Statskirke, Folkekirke o. s. v. er paa Indbildningskraftens Afstand fra Virkelighed, er: en Indbildning, og, christeligt, en saa fordærvelig Indbildning, at Ordet her passer: Indbildning er værre and Pastilante.



#### 241

En, der kun er Digter, ved at være som det hedder Præst, giver sig Udseende af at være noget langt Alvorligere og Sandere end Digteren, og dog kun er Digter. Dette er Hykleri i anden Grad (Potens). Derfor behøvedes der et Politi-Talent, som, just ved at nævne Ordet, ved at sige sig kun at være en Digter, kunde komme bag ved alt dette Formummede.

# Menneske-Fiskeriet.

Det er Christi egne Ord: »Følger efter mig, saa vil jeg gjøre Eder til Menneske-Fiskere.« Mith. 4, 19.

Saa gik Apostlene ud.

Dog hvad skulde det vel blive til med det Par Mennesker, hvilke desuden vistnok forstøde Christi Ord sanledes: at det var



Ja, min Tro blev det til Noget, — det blev til »den bestaaende Christenhed« med Millioner, Millioner, Millioner Christne.

Arrangementet var ganske simpelt. Som der danner sig et Compagni, der speculerer i Silde-Fiskeriet, et andet i Kabliau-Fangst eller Hvalfiske-Fangst o. s. v.: saaledes dreves Menneske-Fiskeriet af et Interessentskab, der indbyrdes garanterede hinanden saa og saa mange Procent Udbytte.

Og hvad blev Følgen deraf? O, hvis Du ikke ellers har gjort det, benyt dog denne Leilighed til at beundre det Menneskelige! Følgen blev, at der fangedes en uhyre Mængde Sild eller hvad det er jeg vilde sige Mennesker, Christne, og selvfølgeligt at Compagniet stod sig brillant. Ja, det viste sig, at ikke det mest velstaaende Silde-Compagnie i fjerneste Maade profiterede saaledes som der profiteredes ved Menneske-Fiskeriet. Og saa Eet endnu, en Profit mere eller dog et piquant Kryderie paa Profiten, at intet Silde-Compagnie tør beraabe sig paa at have Skriftens Ord for sig, naar de sende Skibene ud paa Fangsten.

Men Menneske-Fiskeriet er et gudeligt Foretagende, Dhrr. Interessenter i Compagniet tør beraabe sig paa at have Skriftens Ord for sig, thi Christus siger jo selv >jeg vil gjøre Eder til Menneske-Fiskere<; roligen gaae de Dommen imøde >vi have fuldkommet Dit Ord, vi have fisket Mennesker.«

# Hvad man saadan kalder en Christen.

# Første Billede.

Det er en ung Mand – lad os tænke det saaledes, Virkelig-heden giver rigeligt Exempel – det er en ung Mand endog med mere end almindelige Evner, Kundskaber, inde i det offentlige Livs Begivenheder, Politiker, selv Agerende som saadan. Hvad Religion angaaer, er hans Religion: han har slet ingen.



Saa bliver der sendt Bud til Præsten; Jordemoderen arriverer med Barnet; en ung Dame holder coquet Huen; nogle unge Mænd, der heller ingen Religion have, viser Barnefaderen den Tjeneste som Faddere at have den evangelisk-christelige Religion, og at overtage Forpligtelse for Barnets christelige Opdragelse; en Silke-Præst stænker med Gratie tre Gange Vand over det søde lille Barn, aftørrer sig gratieust i et Haandklæde – —

og dette vover man at byde Gud under Navn af: christelig Daab. Daaben; det var ved den hellige Handling at Verdens Frelser indviedes til sit Livs Gjerning, og efter ham Disciplene, Mænd, der længst vare komne til Skjelsaar og Alder, og som nu, døde for dette Liv (derfor neddukkede de sig tre Gange, betydende at være døbte til Christi Døds Samfund), lovede at ville leve som Offrede i denne Løgnens og Ondskabens Verden.

Dog Præsterne, disse hellige Mænd, forstaaer nok deres Dont, og ligeledes, at hvis det skulde være, som Christendommen ubetinget maa fordre og ethvert fornuftigt Menneske, at først naar En er kommet til Skjelsaar og Alder faaer han Lov at bestemme sig for hvilken Religion han vil have – Præsterne forstaae meget godt, at saa blev det ikke rigtigt til Noget med Næringsveien. Og derfor trænge disse hellige Sandhedsvidner ind i Barselstuerne og benytte det zarte Øieblik, hvor Moderen er svag efter overstanden Lidelse, og Fatter er – i Vinden. Og saa vover man under Navn af christelig Daab at byde Gud en Handling som den beskrevne, hvori der dog kunde bringes en lille Smule Sandhed ind, hvis den unge Dame istedetfor sentimentalt at holde Huen over Barnet, satirisk holdt en Nathue over Barnefaderen. Thi paa den Maade at have Religion er, aandeligt, en comisk Ynkelighed. Man har ingen Religion; men paa Grund af Omstændighederne: fordi først Moderen kom i Omstændigheder, og saa, som Følge deraf, Fatter igjen kom i Omstændigheder, har man paa Grund af Omstændighederne med dette lille sode Nussebeen, paa Grund deraf har man: den evangelisk-lutherske Religion.

#### Andet Billede.

Det er en Næringsdrivende. Hans Grundsætning er: Enhver er Tyv i sin Næringsvei. Det er umuligt«, siger han, »at kunne

og efter ham Disciplene, at Apostlene blev døbt, er der intet Vidnesbyrd om; maaske har K. derfor valgt det videre Udtryk »Disciplene«. til Christi Døds Samfund; jvfr. Paulus Rom. 6. 3 (og 1. Kor. 10, 16. hvor der dog er Tale om Nadveren).

komme igjennem denne Verden, naar man ikke er lige som de andre Næringsdrivende, der Alle hylde den Sætning: Enhver er Tyv i sin Næringsvei.«

Hvad Religion angaaer - ja, hans Religion er egentligen dette: Enhver er Tyv i sin Næringsvei. Forresten har han ogsaa en Religion; og hans Mening er, at det bør især enhver Næringsdrivende have. »En Næringsdrivende», siger han, »burde, selv om han ingen Religion har, aldrig lade sig mærke dermed, thi dette kan let blive skadeligt, ved muligt at mistænkeliggjøre hans Redelighed; og en Næringsdrivende bør helst have den i Landet herskende Religion«. Hvad det sidste angaaer, da forklarer han deraf, at Jøderne altid have Ord for at snyde meer end de Christne. hvad, som han paastaaer, ingenlunde er Tilfældet; han paastaaer, at de Christne snyde lige saa godt som Jøderne, men at det der skader Jøderne er, at de ikke have den i Landet herskende Religion. Hvad det Første angaaer, den Fordeel det at have Religion afgiver med Hensyn til at begunstige En i at snyde, da beraaber han sig i denne Henseende paa hvad man lærer af Præsterne; han paastaaer, at det der hjælper Præsterne til at kunne snyde mere end nogen anden Samfundsclasse, just er, at de ligge Reli-



tales om hans Legeme og Blod, om denne Blod-Pagt, der har samlet Offeret med hans faa troe — Blod-Vidner, som de vel vilde blive det.

247

Og nu er Høitideligheden den: at leve før og efter aldeles verdsligt – og saa en Ceremonie. Dog at oplyse Menneskene om, hvad det nye Testamente forstaaer ved Nadveren og dens Forpligtelse, vogter Præsterne af gode Grunde sig nok for. Deres hele Næringsvei er grundet paa at leve af, at Andre blive offrede; deres Christendom er: at tage Offer. At foreslaae dem, selv at blive offrede, vilde de ansee for eine sonderbare und höchst unchristliche Zumuthung, aldeles stridende mod det nye Testamentes sunde Lære, hvad de vel vilde bevise med en saa colossal Lærdom, at intet enkelt Menneskes Levetid vil være tilstrækkelig for at gjennemstudere alt Dette.

-----

# "Først Guds Rige." Et Slags Novelle.

---- ----

Cand. theol. Ludvig From - han søger. Og naar man hører. at en stheologisk Candidat søger, behøver man da ikke nogen levende Indbildningskraft for at forstaae, hvad det er han søger, naturligviis Guds Rige, som man jo skal søge først.



han soger ubetinget Alt: skriver det ene Ark stemplet Papir fuldt efter det andet; render fra Herodes til Pilatus; anbefaler sig baade hos Ministeren og hos Portneren, kort han er ganske i et Ube-Lingets Tjeneste. Ja, en af hans Bekjendte, der i de sidste Par Aar ikke har seet ham, mener til sin Forbauselse at opdage, at han er blevet mindre, hvilket maaskee lader sig forklare af, at det er gaaet ham som Münchhausens Hund, der var en Mønde, men ved den megen Løben blev en Grævling.

Saaledes gaaer der 3 Aar. Vor theologiske Candidat trænger virkelig til Hvile, til, efter en saa uhyre anstrenget Virksomhed at blive sat ud af Virksomhed eller at komme til Ro i et Embede og pleies lidt af hans tilkommende Kone — thi han er imidlertid først blevet forlovet.

Endeligen — som Pernille siger til Magdelone — slaaer hans **>Forløsnings** Time, saa han med Overbeviisningens hele Magt vil, **af** egen Erfaring, kunne **>**vidne for Menigheden, at i Christen**dommen** er der Frelse og Forløsning: han faaer et Embede.

Hvad skeer? Ved at indhente en endnu nøiere Efterretning end han hidtil har havt om Kaldets Indtægter opdager han, at disse ere c. 150 Rdlr. mindre end han havde troet. Nu er 101 ude. Det ulykkelige Menneske næsten fortvivler. Han har allerede kjøbt stemplet Papir for at indgaae med en Ansøgning til Ministeren, at det maa tillades ham at betragtes som ikke kaldet og for saa igjen at begynde forfra: da en af hans Bekjendte faaer ham til at opgive dette. Det bliver altsaa derved han bebolder Kaldet.

Han er ordineret – og Søndagen kommet, da han skal fremstilles for Menigheden. Provsten, ved hvem dette skeer, er en mere end almindelig Mand, han har ikke blot (hvad de fleste Præster have, og oftest i samme Grad mere jo høiere de komme Op i Rangen) et uhildet Blik for den jordiske Profit, men tillige et speculativt Blik paa Verdenshistorien, Noget han ikke beholder For sig selv, men lader Menigheden komme til Gode. Han har, menialt, valgt til Text de Ord af Apostelen Peter »see, vi have forladt alle Ting og fulgt Dig«, og forklarer nu Menigheden, at just Tider som vore maae der saadanne Mænd til som Lærere, og mbefaler i Forbindelse hermed denne unge Mand, om hvem

Münchhausens Hund] se Wunderbare Reisen des Freiherrn v. Münch-Emeusen, Göttingen 1813, S. 40. Pernille siger til Magdelone] Holberg, Finnen Stundesløse, 1. Akt 11. Sc. (•Nu er jer Forløsnings Tild kommen. I kommer kand skee i Brude-Seng denne Aften•). de Ord af Apostelen Peter] fatth. 19, 27. Provsten veed, hvor nær han var traadt tilbage for de 150 Rdirs. Skyld.

Den unge Mand bestiger nu selv Prædikestolen – og Dagens-Evangelium er (besynderligt nok!): tragter først efter Guds Rige.

Han holder sin Prædiken. »En meget god Prædiken« siger Biskoppen, som selv var tilstede, »en meget god Prædiken; og det frembragte ordentlig Virkning det hele Partie om «først« Gads Rige, den Maade paa hvilken han fremhævede dette Først« «Men synes da Deres Høiærværdighed, at her var den ønskelige Overeensstemmelse mellem Talen og Livet; paa mig gjorde det næsten et satirisk Indtryk dette Først«. «Hvilken Urimelighed, han er jo kaldet til at forkynde Læren, den sunde, uforfalskede Lære om at søge først Guds Rige; og det gjorde han meget godt-

Det er den Art Gudsdyrkelse man - under Eed! - vover at byde Gud, den rædsomste Forhaanelse: Hug Du end ar truck blot dette Gude Ord sforrt Gude Piers

.



Jord paa og holdt Tale efter Taxten, først Pengene saa skal jeg komme til den Syge; først Pengene og saa: virtus post nummos, først Pengene og saa Dyden, saa Guds Rige, hvilket Sidste tilsidst kommer i den Grad tilsidst, at det slet ikke kommer, og det Hele bliver ved det Første: Pengene — i dette eneste Tilfælde føler man ikke Trangen til >at gaae videre«.

Saaledes forholder paa ethvert Punkt og i Alt officiel Christendom sig til det nye Testamentes Christendom. Og dette er saa ikke hvad man selv vedgaaer at være en Jammerlighed, nei, frækt trodses paa, at Christendommen er perfectibel, at man ikke kan blive staaende ved den første Christendom, at den er blot et Moment o. s. v.

Derfor er Intet Gud saaledes imod som officiel Christendom og Deeltagelse deri med Paastand paa at det er at dyrke ham. Dersom Du troer, og det troer Du jo dog, at stjæle, røve, plyndre, hore, bagtale, fraadse o. s. v. er Gud imod: den officielle Christendom og dens Gudsdyrkelse er ham uendeligt væmmeligere. At et Menneske kan være sjunken i en saadan dyrisk Dumhed og Aandløshed, at han vover at byde Gud slig Dyrkelse, hvor Alt er Tankeløshed, Aandløshed, Dorskhed; og at saa Mennesket frækt vover at ansee det for et Fremskridt i Christendom!

Dette er det min Pligt at sige, dette: >hvo Du end er, hvilket Dit Liv forresten — ved (hvis Du ellers deeltager) at lade være at deeltage i den offentlige Gudsdyrkelse, som den nu er, har Du bestandigt een og en stor Skyld mindre.« Selv bærer Du saa og bære Du saa Ansvaret for, hvorledes Du handler; men Du er gjort opmærksom!

virtus post nummos/ Dyden efter Pengene; Citat af Horats Epistl. I, 1, 54 (efterst maa man see at skaffe sig Formue, Dyden efter Pengene\*). Trangen til \*at gaae videre\*] Hentydning til den Martensenske Dogmatik, der \*gik videre\* end til Troen. forsaavidt den vilde begribe Trossætningerne. \*hvo Du end er o. s. v.] se ovenfor S. 85.

At "Christenhed" er fra Slægt til Slægt et Samfund Ikke-Christne; og Formelen, hvorefter dette foregaa

Formelen er denne: naar den Enkelte er kommet til d Alder, at der kunde være Tale om i Betydning af det nye Tes mentes Christendom at blive Christen, da mener han som saa, han dog ikke rigtigt kunde beslutte sig dertil. Derimod har h rigtig Lyst til – at gifte sig. Ah! Han anstiller da følgende b tragtning: sjeg er egentlig allerede for gammel til at blive Ch sten. (Christenhedens Grundlagn; thi ifølge det nye Testamen



253

hed uden Lige i Retning af at ville sætte Gud en Vox-Næse paa, en Uforskammethed, som dog, under Navn af at være sand Christendom, velsignes af Præsterne, disse eedfæstede Lærere, dette tvetydige Compagnie, som (hvad Enhver der har nogen Praxis maa vide er saa, uden at derfor Enhver kjender nok til det nye Testamentes Christendom for ret at ækles derved) især søger at holde gode Miner med Jordemødrene. Læg Mærke dertil, og Du skal see det er, som jeg siger, der er en hemmelig Forstaaelse mellem enhver Præst og Jordemødrene, de forstaae med hinanden, at det er af yderste Vigtighed for Præsten, hvorledes han staaer sig med Jordemoderen, og de forstaae med hinanden, at de dog væsentligen have Næringsvei tilfælles - og Præsten er ved Eed forpligtet paa det nye Testamente, der anpriser eenlig Stand. Men det forstaaer sig, »Christenheds« Christendom er ogsaa lige det Modsatte af det nye Testamentes Christendom, og derfor disse Skjørteklædte (jeg mener ikke Jordemødrene men Præsterne) geskjeftige som Koblersker, paafærde i Barselstuerne.

For >Christenheds < Christendom dreier Alt sig om at faae den Sætning sat fast: man bliver Christen som Barn, skal man rigtigt blive Christen, maa man blive det som Barn, fra Barn af. Dette er Grundløgnen; gaaer den igjennem, saa god Nat det nye Testamentes Christendom! Saa har >Christenhed « vundet Spillet, en Seier, der meest passende festligholdes ved et rigtigt Æde- og Drikke-Gilde, et vildt Comment med Bacchanter og Bacchantinder (Præster og Jordemødre) i Spidsen for Lystigheden.

Sandheden er: man kan ikke blive Christen som Barn, det er lige saa umuligt som det er umuligt for et Barn at avle Børn. Det at blive Christen forudsætter (ifølge det nye Testamente) en fuldstændig menneskelig Tilværelse, hvad man maatte kalde i naturlig Forstand Mands Modenhed, — for nu at blive Christen ved at bryde med Alt, hvad man umiddelbart hænger ved. Det at blive Christen forudsætter (ifølge det nye Testamente) en personlig Bevidsthed om Synd og om sig som Synder. Man seer da let, at dette Hele med som Barn at blive Christen, ja at man netop maa blive det som Barn, er hverken mere eller mindre end Fjas, som fjasende Præster, formodentlig i Kraft af deres Eed paa det nye Testamente, sætte Menneskene i Hovedet, for at »Præstens« Næringsvei og Carriere kan komme istand.

Lad os vende tilbage til Begyndelsen. Den Enkelte sagde: .jeg er egentligen allerede for gammel til at blive Christen; men

der anpriser eenlig Stand] f. Ex. Paulus 1. Kor. 7, 1.

saa vil jeg gifte mig - og mine Born de skal« o. s. v. Hav det virkelig været denne Enkeltes Alvor med at blive Christen, havi han sagt: sjeg er nu i den Alder, at jeg kan blive Christen. Sei følgeligt kunde det da naturligviis aldrig falde mig ind at vil gifte mig. Selv om det ikke var saa, at Christendommen anb faler eenlig Stand, hvad Forbilledet udtrykker, medens «Apostelen tydeligt nok mod sin Villie, seer sig nødsaget til at give en Smu efter for den giftelystne Mængde, og, som Een, der er kjed af høre et evigt Vrøvl om det Samme, tilsidst giver lidt efter, at na galt skal være, er det bedre at gifte sig end at lide Brynde selv om dette ikke var saaledes: det kunde alligevel aldrig fals mig ind at gifte mig; Opgaven at blive Christen er saa ubyr hvor skulde jeg saa falde paa at indlade mig i dette Sinkeri hvor meget end Menneskene især i en vis Alder fremstille de som og ansee det for den største Lyksalighed! Oprigtigt talt, je fatter ikke, hvorledes det er faldet noget Menneske ind at vill forene det at være Christen med at være gift, dette vel at mærk forstaaet saaledes, at jeg derved ikke tænker paa, om f. Ex. E der allerede var gift og havde Familie, nu først i den Alder ble Christen, nei, jeg mener, hvorledes En, der er Ugift og siger si at være blevet Christen, hvorledes han kan falde paa at gifte si En Frelser kommer til Verden for at frelse, hvem? de Fortabt Af disse er der san vist nok, thi de ere Alle fortable- og Enhve



255

gaven var: at han blev Christen; han standsede ved sig selv, i den Grad at det aldeles ikke kunde falde ham ind at gifte sig; han udtrykte det Modsatte af hvad ethvert Menneske naturligt maa siges at udtrykke, en Mulighed af en maaskee gjennem lange Tider fortsat Slægt, som nedstammer fra ham, han udtrykte det Modsatte: at slutte af; han forholdt sig omvendt (derfor, christeligt, rigtigt) til Fortabelsens Masse, befattede sig ikke med at forøge denne, men forholdt sig negativt til den. I »Christenheds« Christendom anderledes; Batailloner Avlskarle og Fruentimmer bringes sammen, hvorved tilveiebringes Millioner Børn - og dette paastaae Præsterne (som jo maae vide det, da de have aflagt Eed paa det nye Testamente), dette paastaae Præsterne (men hvad gjør ikke, endnu mere end Tydsken, Præsterne for Penge), dette paastaae Præsterne at være Christendom, Præsterne, disse hellige Mænd, om hvem der ikke sandt kan siges, som ellers om Enhver, at han er Tyv i sin Næringsvei; Præsten gjør en Undtagelse han er - Løgner i sin Næringsvei.

Som Barn maa man blive Christen, det maa tages fra Barndommen af det vil sige: Forældrene ville være frie for at blive Christne; men man vil have et Skalkeskjul, og dertil dette: at opdrage sine Børn til sande Christne. Hemmeligheden forstaaer Præsterne meget godt; og derfor er oftere Talen om den christelige Børne-Opdragelse, om denne Alvor — ved hvilken Forældrene ville være fri for den sande Alvor. Det bliver med Forældrene i Forhold til Børnene ligesom med Præsterne i Forhold til Menighed. Præsterne have heller ikke just Lyst til selv at blive Christne — men deres Menighed, det skal blive sande Christne. Gjækkeriet ligger altid i at faae Alvoren (det selv at blive Christen) bort og istedetfor den at faae anbragt: den dybe Alvor (!), at ville gjøre Andre til Christne.

Saa opdrager man sine Børn til Christne, som det hedder, det vil sige, man tyller noget Barne-Slik, som aldeles ikke er det nye Testamentes Christendom, i Barnet; og dette Barne-Slik, der ikke ligner Læren om Kors og Qval, om at afdøe, at hade sig selv, ikke mere end Syltetøi ligner Cremor-Tartøri, dette Barne-Slik slikker saa Forældrene selv lidt af, og blive saa sentimentale ved Tanken om, at de selv desto værre ikke mere ere saadanne Christne, som de vare som Børn; thi kun som Barn kan man rigtigt være Christen.

endnu mere end Tydsken] Wessel, Stella VII: "Hvad giør dog Tydsken ei for Penge?"

Og alt dette Galimathias samtykker naturligviis «Præstes» ja, naturligt! For «Præsten» er kun Eet af Vigtighed, paa enhve Maade (i Kraft af sin Eed paa det nye Testamente) at gjøre in det stik Modsatte af hvad det nye Testamente gjør, paa enhvel Maade i Menneskene at bevare, omfrede, opelske Lysten til Slægs Forplantelsen, at der bestandigt kan præsteres Batailloner Christne hvad jo er aldeles en Livs-Fornødenhed, hvis Tusinder af slarit ynglende Præster skal med Familie kunne leve deraf. Desuder veed Præsten« vel ogsaa, hvad enhver politisk klog Regjering veed (hvad de Elskende først bag efter opdage), at Menneskene ubetydeliggjøres ved Ægteskabet, at det derfor gjælder om vel Dyrskuer, ved Præmier for hvem der kan avle flest Barn, og på andre Maader, f. Ex. ved at gjøre det til Christendom, at opmuntre Slægtsforplantelsen, der jo er Det, som stærkest erindrer om Menneskets Slægtskab med Gud. Endeligt undgaaer «Præsten herved alt betænkeligt Sammenstod med Menneskenes Mængle Christendommens hele Anskuelse af Livet er høi, og derfor id Menneskenes Mængde til Forargelse. Naar derimod sand Christendom egentligen kommer til at bestane i at avle Børn, sa bliver det saa populairt og fatteligt som muligt. Og man bø som Præsten siger, ikke afskrække Menneskene fra Religionen. man bør vinde dem for den, f. Ex. ved at gjøre Tilfredsstillelser af deres Lyster til at være Religionen. Paa den Maade vinder



# Confirmationen og Vielsen; christeligt Comedie-Spil eller det som værre er.

Samvittigheden (forsaavidt der kan være Tale derom i denne Forbindelse) Samvittigheden synes at have slaaet >Christenhed«, at det dog var altfor galt, at det ikke gik an med dette reent bestialske Nonsens: at blive Christen paa den Maade, at man som Barn faaer en Sjat Vand over Hovedet af en kongelig Embedsmand, og at Familien i den Anledning arrangerer et Selskab, et Gjestebud, hvor man celebrerer denne Festlighed.

Dette gaaer dog ikke an, har >Christenhed meent, det maa dog ogsaa finde sit Udtryk, at den Døbte personligt overtager Daabs-Løftet.

Dertil Confirmationen, en herlig Opfindelse, naar man antager et Dobbelt: at Gudsdyrkelsen gaaer ud paa at gjøre Nar af Gud, og at den hovedsagelig tilsigter at give Anledning til Familie-Festligheder, Selskaber, en glad Aften, et Gjestebud, deri forskjelligt fra andre Gjestebud, at dette — hvor raffineret! — »tillige« er af religieus Betydning.

→Det spæde Barn« siger Christenhed →kan jo ikke personligt overtage Daabsløftet, dertil udfordres en virkelig Person.« Saa har man — er det genialt eller sindrigt? — valgt Alderen 14 à 15 Aar: Drenge-Alderen. Denne virkelige Person — der er ikke Noget i Veien, han er Mand for personligt at overtage det paa det spæde Barns Vegne aflagte Daabs-Løfte.

En Dreng paa 15 Aar! Dersom der var Tale om 10 Rigsdaler, vilde Faderen sige: nei, min Dreng, det kan man ikke lade Dig raade over. dertil er Du for grøn om Næsen. Men sin evige XIV. 17 Salighed betræffende, og hvor det gjælder om som virkelig Personlighed at føle Personlighedens Alvor til Det, der dog ikke kande i dybere Forstand kaldes Alvor, at et spædt Barn forpligtes vel et Løfte; er 15 Aars Alderen den meest passende.

Den meest passende, aah ja, naar som tidligere bemærket. Gudsdyrkelsen antages at tilsigte et Dobbelt, paa en - kan man kalde det san? - fiin Mande at holde Gud for Nar, og at foranledige smagfulde Familie-Festligheder. Saa passer det fortræffiligt, som Alt ved denne Leilighed, ogsaa det vedtagne Dagens Evangelium, der, som bekjendt, begynder sanledes: »da Durene vare lukte« - og det passer i Særdeleshed en Confirmations-Sædag; det er med sand Opbyggelse man hører en Præst læse det op paa en Confirmations-Søndag.

Confirmationen, det sees da let, er langt dybere Nonsens enl Barne-Daaben, just fordi Confirmationen gjør Fordring paa at skulle supplere hvad der savnedes ved Barne-Daaben; en virkelig Personlighed, der, hevidst, kan overtage et Løfte en evig Salighedi Afgjørelse betræffende. Derimod er dette Nonsens i en anden Forstand snildt nok, tjenende Præsteskabets Egoisme, der meget godt forstaaer, at hvis Afgjørelsen i Forhold til Religion forheholdtes Mandens modne Alder (det eneste Christelige og det eneste Fornuftige) vilde Mange maaskee have Charakteer til ikke skrømtet at ville være Christne. Derfor søger «Præsten« at hemæglige sig Manaeskene i den strøde den unse Alder at de sen i den mednøre

Drenge ved helligt Lofte forpligte sig en evig Saligheds Afgjørelse betræffende.

Altsaa Confirmationen er i sig selv langt dybere Nonsens end Barne-Daaben. Men for ikke at lade noget forsømt, der paa nogen Maade kunde bidrage til at gjøre Confirmationen til lige det Modsatte af hvad den udgiver sig for at betyde, har man faaet denne Handling sat i Forbindelse med alt muligt Endeligt og Borgerligt, saa Confirmationens Betydning egentligen bliver: den Attest, Præsten udsteder, uden hvilken Attest vedkommende Dreng eller Pige slet ikke kan komme an i dette Liv.

Det Hele er Comedie-Spil – og maaskee kunde der i denne Henseende gjøres Noget for at bringe mere dramatisk Illusion i denne Høitidelighed, som f. Ex. hvis der udkom Forbud mod, at Nogen maatte blive confirmeret i Trøie, hvilket ikke passer sig for en virkelig Personlighed, *item* en Forordning, at de mandlige Confirmander skulde paa Kirke-Gulvet bære Skæg, hvilket naturligviis kunde falde bort ved Familie-Festligheden om Aftenen, eller maaskee bruges til Commerce og Løier.

Med hvad jeg skriver, angriber jeg ikke Menigheden; den er vildledt, og man kan ikke fortænke den i — det er menneskeligt — at den, overladt til sig selv, bedraget ved at Præsten har aflagt Eed paa det nye Testamente, synes godt om den Art Gudsdyrkelse. Men vee over Præsterne, vee over dem, disse eedfæstede Lægnere! Jeg veed det vel; der have levet Religionsspottere; de vilde have givet, ja hvad vilde de ikke have givet for at formaae hvad jeg formaaer, men det lykkedes dem ikke, thi Gud var ikke med dem. Anderledes med mig; oprindeligt Præsterne saa velmenende som sjelden Nogen, just villig til at hjælpe dem, have de selv bragt det Modsatte over sig. Og med mig er den Almægtige; og han veed bedst, hvorledes der skal slaaes, saa det føles, at Latteren, betjent i Frygt og Bæven, maa være Svøben — derfor bruges jeg.

#### Vielsen.

Sand Gudsdyrkelse bestaaer ganske simpelt i: at gjøre Guds Villie.

. Men den Art Gudsdyrkelse var aldrig efter Menneskenes Hoved. Det der til alle Tider beskjeftiger Mennesket, Det der bevirker at Videnskaben kommer op, bliver til mange, mange Videnskaber, breder sig i uoverskuelig Vidtløftighed, Det hvoraf og hvorfor Tusinder af Præster og Professorer lever, Det der er Indholdet af 17°

E

Ŀ

260 Christenhedens Historie, ved hvis Studium den vordende Pr Professor dannes, er at faae arrangeret en anden Art Gudsdy bestaaende i: at gjøre sin Villie, men saaledes at Guds Guds Paakaldelse bringes i Forbindelse dermed, hvorved Mer mener sig sikkret mod at være en Ugudelig - ak, mede dette er den meest qualificerede Art Ugudelighed. Exempel. En Mand er tilsinds at ville ernære sig slaae Folk ihjel. Nu, han seer jo af Guds Ord, at dette i tilladeligt, at Guds Villie er: Du skal ikke ihjelslaae. God tænker han, men den Art Gudsdyrkelse er jeg ikke tjent r og en Ugudelig vil jeg heller ikke være. Hvad gjør har Han faaer fat i en Præst, som i Guds Navn velsigner I Ja, das ist was anders! I Guds Ord anbefales eenlig Stand. »Men« siger Men oden Art Gudsdyrkelse er jeg virkelig ikke tjent med -Ugudelig er jeg da rigtignok heller ikke; et saa vigtigt Skrid et Ægteskab« (hvilket Notabene Gud fraraader, saa han mener, at det Vigtige er at lade være at gjøre »dette Skridt«) »skulde jeg gjøre dette uden at sikkre mig Gud signelse.« Bravo! Derfor er jo den Guds Mand, Præsten velsigner dette vigtige Skridt, fhvis Vigtighed er at man lad



261

Menneskelige at være forelsket, sige til dem: ›lille Børn, jeg er Den, til hvem I sidst skulde henvende Eder; at henvende sig til mig i den Anledning er i Grunden lige saa besynderligt som hvis En vilde henvende sig til Politie-Directeuren for at spørge ham, hvorledes han skulde bære sig ad med at stjæle. Min Pligt er at anvende Alt for at holde Eder tilbage; og i det Høieste kan jeg med Apostelen (thi det er ikke Mesterens Ord) sige: ja naar det endelig skal være, og I ikke kan styre Eders Brynde, saa see at komme sammen; ›det er bedre at gifte sig end at lide Brynde.« Og jeg veed meget godt, at det vil gyse i Eder, naar jeg taler saaledes om, hvad I mener er det Skjønneste i Livet; men jeg maa gjøre min Pligt. Og derfor sagde jeg, at jeg var Den I sidst skulde henvende Eder til.«

Anderledes i »Christenhed.« Præsten — naar der bare er Nogle at klappe sammen, bevares; om de Vedkommende henvendte sig til Jordemoderen, de vare maaskee ikke engang der saa sikkrede at blive bestyrkede i, at deres Forehavende er Noget, som er Gud velbehageligt.

Saa blive de viede p: Mennesket faaer sin Villie, men det at faae sin Villie, raffineres til tillige at være Gudsdyrkelse; thi Guds Navn er bragt i Forbindelse dermed. De blive viede — af Præsten! Ah, det at Præsten er med, det er det Beroligende; denne Mand, som ved Eed er forpligtet paa det nye Testamente, og saa for 10 Rdlr. er det behageligste Menneske man kan have med at gjøre: denne Mand han indestaaer for, at denne Handling det er sand Gudsdyrkelse.

Christeligt maatte man sige: just den Omstændighed, at der er en Præst med, er det Værste af det Hele. Vil Du gifte Dig, saa see dog hellere at blive viet af en Smed, saa kunde det, om man kan tale saaledes, dog maaskee undgaae Guds Opmærksomhed; men naar der er en Præst med, kan det umuligt undgaae Guds Opmærksomhed. Just det, at Præsten er med, gjør det saa criminelt som muligt; husk paa, hvad der blev sagt til Een, der i et Uveir paakaldte Guderne: Lad blot Guderne ikke mærke, at Du er med. Og saaledes maatte man sige: seer dog blot at undgaae, at der er en Præst med. De Andre, Smeden og de Elskende, have ikke aflagt Eed paa det nyc Testamente, saa gaaer det dog,

viet af en Smed] vistnok Hentydning til Smeden i Gretna Green i Skotland, der havde Privilegium paa at ægtevie Folk. hvad der blev sagt til Een, der i et Uveir paakaldte Guderne] af Bias; jvfr. Diog. Laert. 1, 86.

om man kan tale saaledes, bedre an, end til med sin – hellige Nærværelse.

.

262

Al Religion, i hvilken der dog er nogen Sa afgjort, tilsigter en total Omforandring m Forsagelsen og Selvfornægtelsen, fravriste ved hvilket han umiddelbart hænger, i 1 har sit Liv. Den Art Religion er «Mennes det, ikke tjent med. Historien er derfor, a lever en — hvor tvetydigt! — høist respe-Præsterne. Deres Metier er: at vende hele Mennesket har Lyst til bliver Religionen, Guds Navn og at betale noget Vist til Præfund er, naar man seer nøiere i Sagen, ej opretholde Forestillingen om Præsten — thi ikke komme istand.

Det at blive i det nye Testamentes l



at der fra Slægt til Slægt lever en høist respecteret Samfunds-Classe, hvis Metier er at gjøre Christendom til lige det Modsatte.

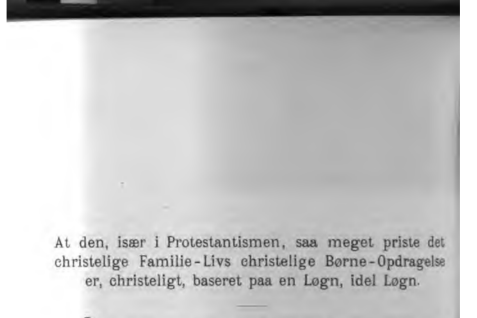
→ Præsternes < Christendom forholder sig til: ved Hjælp af Religionen (som uheldigviis just er for at bevirke det Modsatte) at kline Familierne mere og mere egoistisk sammen, og til at arrangere Familie-Festligheder, skjønne, herlige Familie-Festligheder, f. Ex. Barnedaab og Confirmation, hvilke Festligheder, sammenlignede med f. Ex. Dyrehavstoure og andre Familie-Glæder, have en egen Art Fortryllelse, at det → tillige < er religieust.

>Vee Eder« siger Christus til de Lovkyndige (Skriftkloge) >at I have taget Kundskabens Nøgle; selv gaae I ikke ind (nemlig i Himmeriges Rige, cfr. Mtth. 23, 13) og Dem, som vilde gaae ind formene I det«. (Luc. 11, 52.).

Dette er Præstens høist respekterede Virksomhed, en Næringsvei, der forhindrer Menneskene i at indgaae i Himmeriges Rige. Til Vederlag gjør saa Præsten« sit Bedste i Retning af Præstationer, for hvilke f. Ex. Agent Carstensen har i stor Stiil afgjort Talent, skjønne, herlige Festligheder med — som lidt Viin smager godt i Limonade — med lidt Religieust i, hvad Carstensen ikke kan præstere . . . . dog han kunde maaskee blive ordineret.

\_\_\_\_\_

Agent Carstensen] 1812-57, Stifter af Tivoli. Kasino og Alhambra, tidligere Arrangeur af Friluftsfester i Rosenborg Have. C. var netop paa den Tid vendt hjem fra et Ophold i Amerika og omtaltes stærkt i Pressen; se f. Ex. Folkets Nisse 1855, Nr. 220, 223 o. s. v.



I Almindelighed leves der vel saaledes i Christenheds, at Forældrene slet ikke befatte sig med at være Christne uden af Navn, egentligen ingen Religion have. Barnets Opdragelse bestaaer



265

af christelig Børne-Opdragelse vender man aldeles op og ned paa Christendommen, gjør dens Livs-Anskuelse til lige det Modsatte af hvad den er. Christeligt er det Intet mindre end den største Velgjerning at skjænke et Barn Livet (dette er Hedenskab); christeligt er det Intet mindre end det Gud Velbehagelige, hvorved man gjør sig tækkelig i hans Øine, at man befatter sig med at avle Børn (en saadan Forestilling om Gud er Hedenskab og endog de lavere Former af Hedenskab, eller det er den Art Jødedom, Christendommen just vilde have bort); christeligt er det den høieste Grad af Egoisme, fordi en Mand og en Qvinde ikke kan styre deres Brynde, at derfor skal saa et andet Væsen maaskee 70 Aar sukke i denne Jammerdal og Straffe-Anstalt, og maaskee evigt fortabes.

For det Andet. At den Verden, hvori Forældrene ved deres store Velgjerning ere saa gode at anbringe Barnet, at den, christeligt, er en syndig, ugudelig, ond Verden, at Jammer. Qval, Elendighed venter hver Den, der fødes, hvis han da er blandt deres Tal, som frelses, og at dem, hvem det gaaer modsat i denne Verden, dem venter evig Fortabelse: dette kan Forældrene ikke sige Barnet. Deels kan Barnet ikke forstaae det, Barnet er, naturbestemt, for lykkeligt til at kunne forstaae Sligt; og deels kan jo Forældrene for deres egen Skyld ikke godt sige det til Barnet. Ethvert Barn er i sin Naivetet mere eller mindre genial. Sæt nu Barnet i sin Naivetet sagde til Forældrene: >men naar det er en saadan Verden, og det er det, der venter mig, saa er det jo ikke godt, at jeg er kommen ind i denne Verden. Bravo, min lille Ven, Du traf Punktet! Det er en yderst fatal Situation for Forældrene! Nei, Christendom kan der ikke fuskes i!

For det Tredie. Den sande christelige Forestilling om Gud kan Forældrene heller ikke bibringe Barnet, og ere egoistisk interesserede i ikke at gjøre det. At for Gud denne Verden er en fortabt Verden, hver den, der fødes, ved at fødes er Fortabt, at det Gud vil – af Kjærlighed – er at et Menneske skal afdøe, og at, hvis Gud er saa naadig at vende sin Kjærlighed til ham, at det Gud da – af Kjærlighed – gjør er at gjennemmartre ham i alle Qvaler, beregnet paa at tage Livet af ham; thi det er det, Gud vil – dog af Kjærlighed – han vil have Livet af den Fødte, ham forvandlet til en Afdød, En, der lever som en Afdød: Dette kan Barnet, selv om det blev sagt det, ikke fastholde, og Forældrene vogte sig vel, af egoistiske Grunde, for at sige det. Hvad gjør de altsaa? Under Navn af >christelig< Børne-Opdragelse sluddre de frisk væk af Hedenskabets Tønde, i Flugt med det Foregaaende: Det er en overordentlig Velgjerning at Du blev til, det er en rar Verden, Du er kommet ind i, og Gud er en rar Mand. hold Dig blot til ham, alle Dine Ønsker opfylder han vel ikke, men han hjælper nok. Lutter Løgn.

266

Altsaa den saa meget priste christelige Børne-Opdragelse bestaaer i at tylle Barnet fuldt af — lutter Løgn. Det saa priste christelige Familie-Liv er selv, christeligt, en Løgn, christeligt gives der ikke Familie-Liv, allermindst i Betydning af at dette skulde være den sandeste Form af Christendom, det kan høist med Aflad tolereres. Og selv baseret paa en Løgn, tyller det christelige Familie-Liv Barnet fuldt af Løgn, finder saa selv Smag i den Art Børne-Christendom (hvilket ikke er saa underligt, da det er Hedenskab), bliver sentimentalt ved Tanken om, at man kun som Barn er sand Christen.

Og hvad er saa Følgen af den priste christelige Børne-Opdragelse? Følgen er: enten at Barnet tosser Livet igjennem som Mand, Fader, Olding, i det samme Vrøvl, eller, at der maa komme et Øieblik i dette Liv, hvor Barnet vil blive forsøgt i den rædsomste Smerte, om enten Gud er en Nedrig, der lader et stakkels Barn indbilde, at han (Gud) er en ganske anden end han virkelig



Sandheden af "Præstens" Betydning for Samfundet.

Som en Stastistiker, der er inde i Sligt, naar man opgav ham Folkemængden i en stor By, maatte kunne angive Forholds-Tallet for hvad en saadan By forbruger af offentlige Fruentimmer; som en Statistiker, der er inde deri, maatte, naar man opgav ham en Armees Størrelse, kunne bestemme Forholds-Tallet for hvad en Armee af den Størrelse behøver af Læger for at være velbetjent: saaledes maatte ogsaa en Statistiker, der befattede sig hermed, naar man opgav Folkemængden i et Land, kunne bestemme Forholds-Tallet for, hvad et saadant Land vil behøve af Meenedere (Præster), hvis det fuldkomment skulde være, under Navn af Christendom, sikkret mod Christendommen, eller fuldkomment betrygget i, under Skin af at have Christendommen, at kunne leve — Hedenskab, endog beroliget og raflineret ved at det er Christendom.

Fra dette Synspunkt sees Sandheden af »Præstens« Betydning for Samfundet, eller hvorledes det i Sandhed hænger sammen med hans Betydning.

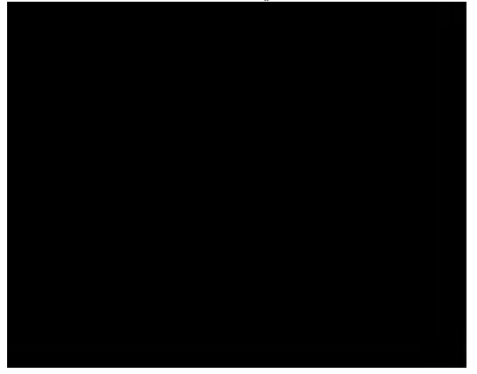
Christendommen hviler, som paa sin Forudsætning, i den Betragtning af Menneske-Tilværelsen, at Menneske-Slægten er en fortabt Slægt, at hver Enkelt der fødes, ved at være født, ved saaledes at tilhøre Slægt, er en Fortabt. Christendommen vil saa frelse hver Enkelt, men lægger ingenlunde Dølgsmaal paa, at naar der skal gjøres Alvor hermed, bliver dette Liv ubetinget lige det stik Modsatte af hvad et Menneske har Smag og Sands for, idel Lidelse, Qval, Elendighed.

Dette gaaer Mennesket selvfølgeligt ikke ind paa; blandt Millioner er der maaskee ikke en Eneste, som redeligt og ærligt vilde gaae ind paa det. Opgaven bliver altsaa for >Mennesket, for >Menneske-Slægten, for >Samfundet, af al Magt at værge sig mod Christendommen, der maa betragtes som Menneskets Dødsfjende.

Dog aabenlyst at bryde med Christendommen,  $\rightarrow$ nei«, siger Mennesket, klog som han er,  $\rightarrow$ nei det er ikke klogt, det er endog uforsigtigt, og paa ingen Maade tilstrækkeligt betryggende. En saa uhyre Magt, som Christendommen er — naar man lige over for den er saa ærlig, indlader sig saa meget med den, at man lige frem forkaster den: risikerer man, at Enden paa Legen bliver, at denne Magt dog faaer Fingre i En, til Straf for, at man uklogt indlod sig med den — thi ærligt at forkaste er dog paa en Maade at indlade sig med den«.

Nei, her vil ganske andre Midler til, her maa dette kløgtige Hoved >Mennesket« ganske anderledes være paa sin Post.

Og nu begynder Comedien. For en Folkemængde af den og den Størrelse vil der, siger Statistikeren, behøves et saa og saa stort Antal Meenedere. Disse engageres. At det de forkynde, at det deres Liv udtrykker, ikke er det nye Testamentes Christendom, seer de vel selv; men siger de: det er vort Levebrød,





falde paa — hvad vel heller Ingen er faldet paa, eller, hvis jeg ikke selv havde sagt det, havde vidst, hvem det er jeg taler om under Navnet »Meenederne«, at det er »Præsten«, »Præsten« som jo just er: Sandhedsvidne.

Dette er »Præstens« Betydning for Samfundet, der fra Slægt til Slægt forbruger et »nødvendigt« Antal Meenedere for, under Navn af Christendom, at være fuldkomment sikkret mod Christendommen og fuldkomment sikkret at kunne leve Hedenskab, betrygget, endog raffineret ved: at dette er Christendom.

Naturligviis gives der i hele Præstestanden ikke en eneste Ærlig. Ja, jeg veed det nok, at Folk, der forresten endog ikke ere utilbøielige til at være enige med mig i hvad jeg siger, dog mener, at jeg burde gjøre Undtagelser, at der dog ere enkelte. Nei, Tak; at komme ind paa det, vilde være at komme ind i Vrøvlet; thi saa blev formodentlig Resultatet, at hele Standen og hele Samfundet gav mig Ret i Alt hvad jeg siger, thi hver især vilde naturligviis mene, at han var Undtagelsen. Men der er, ganske bogstavelig, ingen Undtagelse; der er, ganske bogstavelig, ikke en eneste ærlig Præst. Lad blot Politiet see lidt nærmere paa denne formeentligen Ærlige, sjeldent og overordentligt Redelige: og Den, der vil see, skal snart see, at heller ikke han er undtaget; thi der er ganske bogstavelig ikke en eneste Ærlig.

For det Første kan han dog vel ikke være saa dum, at han ikke kan see, at den Maade, paa hvilken han er lønnet, er, christeligt, aldeles utilladelig, er lige stik mod Christi Anordning; item at hans hele Tilværelse som Eenhed af Stats-Tjener og Christi Discipel er, christeligt, aldeles utilladelig, lige stik mod Christi Anordning, en Tvetydighed, saa man (om end af en anden Grund end hvorfor det bruges mod Forbrydere — thi »Præsten« løber neppe bort, det behøver man ikke at være bange for) kunde forlange, at hans Dragt var af to Farver, for at udtrykke: Deels-Deels, Baade-Og. — For det Andet; ved at være Medlem af Standen deeltager han i hele Standens Skyld; naar hele Standen er Fordærvethed, kan Ærlighed kun udtrykkes derved, at man lader være at blive Medlem af den Stand, ellers bevirker man jo kun – hvis vi et Øieblik vilde lade det gjælde med hans Ærlighed —

at hans Dragt var af to Farver) if. Bekjendtgjørelse fra Cancelliet af 13. Jan. 1818 om Fangerne i Tugt-Rasp- og Forbedringshuset i Kbhvn. skulde disses Dragt syes saaledes, at deres Trøier og Buxer var af gult og brunt (i Forbedringshuset af gult og graat) Tøl, -saaledes at det ene Side- og Erme samt For- og Bagstykke er af den gule og det andet af en bruun eller graa Farve-.

at Standen ved at have ham med faaer En at beraabe sig pm. hvilket den netop ikke skulde have. Det er, som naar Politiet ved et Oplob har betydet Folk, al de har al forfoie sig bort: so bliver ingen god Borger staaende; det at blive staaende er just Tegn paa, at man ingen god Borger er, thi dette udtrykkes ved ikke at ville have Fællesskab med Dem, der blive staaende trods Politiets Forbud. Men lad det nu et Gieblik gjælde med, sl denne Mand, der bliver staaende, er en høist respektabel, en god Borger, lad os oversee, at han ved at blive staaende afkræfter det: ved at blive staaende gjør han i en anden Forstand slør Skade. Opløbet faaer nu En at beraabe sig paa, og maaskee bevirker det, at Politiet ikke kan komme til at gaae saa energisk frem, som fornødent var, blot fordi denne »gode Borger« er med - For det Tredie; maaskee er det saa langt fra, at denne formeentlig Ærlige er en Undtagelse, at han, kun paa en finere Maade, endog er værre end Andre. Blandt Blinde hersker, som bekjendt, den Eenøiede; og det er ganske klogtigt beregnet, naar man tilsigter for en billig Priis at naae at gjælde for noget Overordentligt, saa at gaae ind i Middelmaadighedens, Jammerlighedens, Uredelighedens Compagnie; her vil, ved Modsætningen, Ens Smule Ærlighed tage sig brillant ud, aah, ja, hvis ikke denne kløgtige Benytten af Belysningen var en langt dybere Art af Uærlighed end de Andres ligefremme.

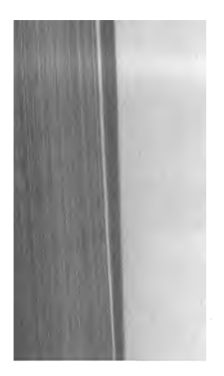
Not day on sanche houstanalis ilde on anaste melle Proof

dog aldeles fremmedgjort for dette Liv, han er, som det hedder i Skriften, ogsaa i Collecterne (der – blodige Satire! – endnu forelæses af den Sort Præster, vi nu har, og for den Sort Christne, som nu lever) – Fremmed og Udlænding – man tænke sig blot f. Ex. afdøde Biskop Mynster messe: vi ere Fremmede og Udlændinge i denne Verden. En Christen i det nye Testamentes Forstand er bogstavelig en Fremmed og Udlænding: han føler sig fremmed, og Enhver føler uvilkaarligt, at han er ham fremmed.

Lad mig tage et Exempel. At leve saaledes, at man arbeider mere anstrenget end nogen Pligt-Arbeider, og derved opnaaer at give Penge til, at blive til Ingenting, at blive udgriint o. D.: den Maade at leve paa maa for Menneskenes Mængde stille sig som en Art Galskab, i ethvert Fald vil de Mange føle sig fremmede, see fremmed paa en saadan Leven. Sandheden er imidlertid den, at en saadan Leven forholder sig til det nye Testamentes Christendom. Lad nu En, der lever saaledes, leve i et christeligt Samfund, hvor der er en heel Besætning af ved Eed paa det nye Testamente forpligtede Lærere: saa kommer Nederdrægtigheden. Disse eedfæstede Lærere, ja lige over for dem og deres Leven føler Mængden sig ikke fremmed, det kjender de Mange godt, det er jo deres Eget: Profiten leve, Virksomhed i Næringsvei, som betaler sig baade med det Ene og med det Andet. Men disse Lærere de ere jo Præster, de maae altsaa dog vel, som eedfæstede paa det nye Testamente, vide hvad Christendom er, altsaa afgiver de Mængden Garantien for, at dette Profiteerlige o. D. at det er sand Christendom. Naar da Mængden, saaledes belært, lige over for en saadan Leven som den beskrevne, føler sig fremmed, er tilbøielig til at ansee den for Galskab (hvad endnu ikke er nederdrægtigt, men menneskeligt) saa mener Mængden nu, christeligt at være berettiget til at dømme om en saadan Leven, at den er en Art Galskab. Dette er nederdrægtigt, og denne Nederdrægtighed skyldes - »Præstens« Tilværelse.

Engang faldt Talen med afdøde Biskop Mynster saaledes. Jeg sagde til ham: at Præsterne omtrent lige saa gjerne kunde lade være at prædike, at al deres Prædiken slet ingen Virkning frembragte, fordi Menigheden i al Stilhed bag i Nakken tænkte: ja,

i Skriften, ogsan i Collecterne] Søndag efter Nytaarsdag bruges i Collecten Ordene +vi, som ere Fremmede og Udlændinge i denne Verden•; jvfr. Peters 1 Brev 2, 11.



. .....



Om den Interesse, der vises min Sag.

Paa een Maade er denne Interesse stor nok; hvad jeg skriver har Udbredelse, i een Forstand næsten mere end jeg forlanger, om jeg dog i en anden Forstand (naturligviis uden at ville bruge end det Mindste, der paa fjerneste Maade kunde ligne Politikere og Markskrigere og Stüverfængeres bekjendte Kunster) maa ville den største Udbredelse. Man læser hvad jeg skriver, Mange læse det med Interesse, med stor Interesse, det veed jeg.

Men derved bliver det maaskee ogsaa med saa Mange. Næste Søndag gaaer man i Kirke, som man pleier; man siger: det er i Grunden sandt hvad K. siger, og det er yderst interessant at læse, hvad han oplyser, at hele den officielle Gudsdyrkelse er at gjøre Nar af Gud, er Gudsbespottelse — men vi ere nu engang vante til dette, det kan vi ikke frigjøre os fra, saadanne Kræfter har vi ikke. Men vist er det, læse hvad han skriver, skal vi med Fornøielse; man kan ordentlig gaae og være ganske utaalmodig for at faae et nyt Nummer, og mere at vide om denne unegteligt uhvre interessante Criminal-Sag.

Dog den Interesse er ikke egentlig glædelig, snarere bedrøvelig, et sørgeligt Beviis mere for, at Christendommen ikke blot ikke er til, men at Menneskene i vore Tider ikke engang ere, hvad jeg vilde kalde, i Tilstand af Religion, men fremmede for, ubekjendte med den Art Lidenskab, som enhver Religion maa fordre, uden hvilken man overhovedet ikke kan have nogen Religion, mindst da Christendommen.

Lad mig til hvad jeg vil sige benytte et Billede; jeg bruger det i een Forstand høist unødigt, thi jeg taler ikke gjerne om XIV. 18

Sligt: dog vælger og bruger jeg det med velberaad Hu, ja, jeg mener ikke at kunne forsvare at lade være at bruge det, thi Sagens Alvor fordrer, at der anvendes Alt for at gjøre, bvo som behøver det, ret ækel ved sin Tilstand, ret modbydelig ved sig selv.

Der lever en Mand, hvis Kone er ham utro; men han veed ikke af det. Da er der en af hans Venner, som – el tvetydigt Venskabs-Stykke, vil maaskee Mange sige – oplyser ham derom. Manden svarer: det er med en levende Interesse jeg har hort Dig tale, jeg beundrer den Skarpsindighed, med hvilken Du har vidst at spore en saa forsigtigt skjult Utroskab, om hvilken jeg virkelig heller ingen Anelse har havt. Men at jeg derfor, da jeg nu veed at det er saa, skulde lade mig skille fra hende, nei, det kan jeg ikke beslutte. Jeg er nu engang vant til dette huslige Tummerumme, det kan jeg ikke undvære; hun har desuden Formue, den kan jeg heller ikke undvære. Men derimod negter jeg ikke, at jeg med den meest levende Interesse vil høre hvad Du yderligere kan oplyse Forholdet betræffende; thi – det er ikke for at sige Dig nogen Compliment – men det er yderst interessant.

Paa den Maade at have Sands for det Interessante, deri er



•

•

#### 275

løftes, hans egen Viden kan ikke løfte ham op. Som Barnet, der lader sin Drage gaae tilveirs, saaledes lader han sin Viden stige; at see efter den, med Øiet følge den finder han interessant, uhyre interessant, men -- ham løfter den ikke, han bliver i Mudderet, mere og mere syg for det Interessante.

• Derfor hvo Du end er, hvis det paa nogen Maade er Tilfældet med Dig: skam Dig, skam Dig, skam Dig!

18\*





.

ř

## GUDS UFORANDERLIGHED.

### EN TALE.

AF

\_\_\_\_

#### S. KIERKEGAARD.

•

KJØBENHAVN.

num u<del>n</del> un un

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER. BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.





#### MINDET

юм

#### MIN AFDØDE FADER

## MICHAEL PEDERSEN KIERKEGAARD,

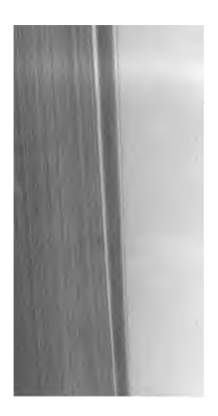
FORHEN HOSEKRÆMMER HER I BYEN,

HELLIGET.

٠

4

I AUG. 1855





#### FORORD.

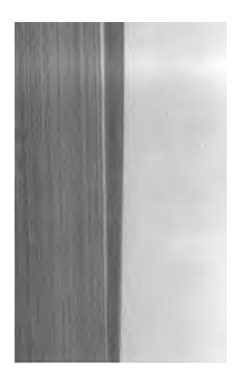
Denne Tale er holdet i Citadellets Kirke den 18de Mai 1851. Texten er den første jeg har benyttet; senere er den oftere blevet fremdraget; nu vender jeg atter tilbage til den.

D. 5te Mai 1854.

S. K.

.

Texten er den første jeg har benyttet] i den anden af •To opbyggelige Taler• 1843 (III Bd. S. 35-52). senere er den ofte blevet fremdraget] i Nr. II og III af •Fire opbyggelige Taler• 1843 (IV Bd. S. 24 -53).





#### BØN.

Du Uforanderlige, hvem Intet forandrer! Du i Kjerlighed Uforanderlige, som, just til vort Bedste, ikke lader Dig forandre: at vi ogsaa maatte ville vort eget Vel, ved Din Uforanderlighed lade os opdrage til, i ubetinget Lydighed, at finde Hvilen og at hvile i Din Uforanderlighed! Ikke er Du som et Menneske; skal han bevare blot nogen Uforanderlighed, maa han ikke have for Meget, der kan bevæge ham, og ikke lade sig for meget bevæge. Dig derimod bevæger, og i uendelig Kjerlighed, Alt; endog hvad vi Mennesker kalde en Ubetydelighed og gaae ubevægede forbi, Spurvens Trang, den bevæger Dig; hvad vi saa ofte neppe paaagte, et menneskeligt Suk, det bevæger Dig, uendelige Kjerlighed: men Intet forandrer Dig, Du Uforanderlige! O, Du, der i uendelig Kjerlighed lader Dig bevæge, Dig bevæge ogsaa denne vor Bøn, at Du velsigner den, saa Bønnen forandrer den Bedende i Overeensstemmelse med Din uforanderlige Villie, Du Uforanderlige!

#### **Jacob 1,** 17-21.

Al god Gave og al fuldkommen Gave er ovenfra, og kommer ned fra Lysenes Fader, hos hvilken er ikke Forandring eller Skygge af Omskiftelse. Efter sit Raad fødte han os formedelst Sandheds Ord, at vi skulde være en Førstegrøde af hans Skabninger. Derfor, mine elskelige Brødre, være hvert Menneske snar til at høre, langsom til at tale, langsom til Vrede; thi en Mands Vrede udretter ikke det, som er ret for Gud. Derfor aflægger al Skidenhed og al Levning af Ondskab, og med Sagtmodighed annammer Ordet, som er indplantet i Eder, og som er mægtigt til at gjøre Eders Sjele salige.

M. T., Du har hørt Texten forelæse. Hvor nær ligger det nu ikke at tænke paa Modsætningen: de timelige, de jordiske Tings Foranderlighed, og Menneskenes Foranderlighed! Nedtrykkende, Trættende, at Alt er Forkrænkelighed, at Menneskene ere Foranderlighed, Du, m. T., og jeg! Sørgeligt, at Forandringen saa ofte er til det Værre! Fattige menneskelige Trøst, men dog en Trøst, at der da er endnu een Forandring ved det Foranderlige: at det faaer Ende!

Dog, hvis vi vilde tale saaledes, især i denne Forstemthedens Aand, altsaa ikke saaledes som naar der med Alvor tales om Forkrænkeligheden, om »den menneskelige Ustadighed«, da holdt vi

udrette, og sen Mands Vrede udretter ikke det, som er ret for Gud. Derfor aflægger al Skidenhed og al Levning af Ondskab. - som man reengjør og smykker sit Huus og selv sidder pyntet, festligt ventende Besøget: at vi saaledes værdigen maatte modtage de gode og fuldkomne Gaver. »Og med Sagtmodighed annammer Ordet, som er indplantet i Eder, og som er mægtigt at gjøre Eders Sjele salige. Med Sagtmodighed! I Sandhed, hvis det ikke var . Apostelen, der talte, og hvis vi ikke strax efterkomme Befalingen sat være langsomme til at tale, langsomme til Vredes, vi maatte vel sige: det var da en besynderlig Tale, ere vi da i den Grad Daarer, at vi behøve at formanes til Sagtmodighed i Forhold til Den, der kun vil vort Vel, det er jo som at spotte os, saaledes at anbringe det Ord »Sagtmodighed«. Thi see, dersom Een vilde slaae mig med Urette, og der da stod en Anden hos, der formanende sagde: find Dig med Sagtmodighed deri; dette er ligefrem Tale. Men tænk Dig det venligste Væsen, Kjerligheden selv; den har udsøgt en Gave, bestemt for mig, og Gaven er god og fuldkommen, ja som Kjerligheden selv; den kommer og vil skjenke mig denne Gave - da staaer der et andet Menneske hos, og han siger formanende til mig: lad mig nu see, at Du med Sagtmodighed finder Dig deri. Og dog saaledes er det med os Mennesker. En Hedning, og kun et Menneske, den eenfoldige Vise i Oldtiden, klager over, ofte at have erfaret, at naar han vilde fratage et Menneske een eller anden Taabelighed for at bibringe ham en bedre Viden, altsaa for at gjøre vel mod ham, at den Anden da kunde blive saa vred, at han, som den Eenfoldige spøgende siger i Alvor, gjerne vilde bide ham. Ak, og hvad har Gud ikke maattet erfare i de 6000 Aar, hvad erfarer han ikke hver Dag fra Morgen til Aften med hvert eneste af disse Millioner Mennesker; vi blive stundom meest vrede, naar han vil gjøre meest vel imod os. Ja, hvis vi Mennesker i Sandhed vidste vort eget Vel, og i dybeste Forstand i Sandhed vilde vort eget Vel, da behøvedes ingen Formaning til Sagtmodighed i dette Forhold. Men vi Mennesker (hvo har ikke i egen Erfaring sandet det!) vi ere dog i Forholdet til Gud som Børn. Og derfor behøves Formaningen om Sagtmodighed i Forhold til at modtage det Gode og det Fuldkomne - i den Grad er Apostelen forvisset om, at kun gode og fuldkomne Gaver komme ned fra ham, den evig Uforanderlige.

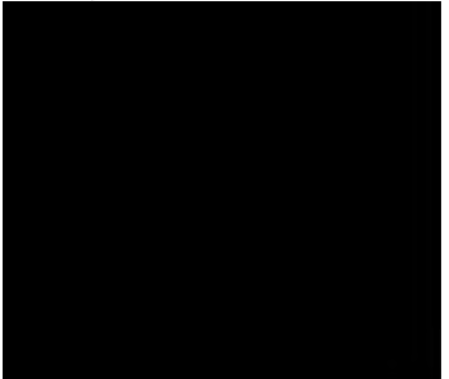
Forskjellige Synspunkter! Det blot Menneskelige (hvad jo Heden-

den eenfoldige Vise i Oldtiden, Sokrates hos Platon, Theætet pag. 151 C; jvfr. IV Bd. S. 190; IX Bd. S. 263.

#### 286

skabet viser) taler mindre om Gud, og har overveiende Tilbøielighed til sørgmodigt kun at ville tale om de menneskelige Tings Foranderlighed; Apostelen vil ene og alene tale om Guds Uforanderlighed. Saaledes med Apostelen. For ham er Tanken om Guds Uforanderlighed ene og alene idel Trøst, Fred, Glæde, Salighed. Og dette er jo ogsaa evig sandt. Men lader os ikke glemme, at det, at det er saa for Apostelen, ligger i, at Apostelen er Apostelen, at han allerede længst havde i ubetinget Lydighed ganske givet sig hen i Guds Uforanderlighed, at han ikke stod ved Begyndelsen, men snarere ved Enden af Veien, den trange, men ogsaa den gode Vei, som han, forsagende Alt, havde valgt, uforandret fulgt uden at see sig tilbage, med stærkere og stærkere Skridt hastende mod Evigheden. Vi derimod som kun endnu ere Begyndere, under Opdragelsen, hos os maa Guds Uforanderlighed ogsaa have en anden Side at sees fra; og glemme vi dette, da løbe vi let Fare for at tage Apostelens Ophøiethed forfængeligt.

Saa ville vi da tale, om muligt baade i Forfærdelse og til Beroligelse om Dig, Du Uforanderlige, eller om Din Uforanderlighed.





nær. Med os Mennesker er det ikke saaledes, vi ere ikke saaledes Klarhed, og just derfor ere vi foranderlige: snart bliver Noget lysere i os, og snart fordunkles Noget, og vi forandres, nu vexler det udenom os, og Omskiftelsens Skygge glider forandrende over os, nu falder der fra Omverdenen en forandrende Belysning over os, medens vi selv under alt Dette igjen forandres i os selv. Men Gud er uforanderlig.

Denne Tanke er forfærdende, idel Frygt og Bæven. I Almindelighed fremhæves dette maaskee mindre; man klager over Menneskenes, over alt det Timeliges Foranderlighed, men Gud er uforanderlig, det er Trøsten, idel Trøst, siger endog Letsindigheden. Ja vist er Gud uforanderlig.

Men først og fremmest, er Du ogsaa i Forstaaelse med Gud, betænker Du ret alvorligt, stræber Du oprigtigt at forstaae – og dette er Guds evig uforanderlige Villie med Dig som med ethvert Menneske, at han skal stræbe derefter - stræber Du oprigtigt at forstaae, hvad der kan være Guds Villie med Dig? Eller lever Du saadan hen, og dette er ikke faldet Dig ind? Forfærdeligt, at saa han er den evig Uforanderlige! Thi med denne uforanderlige Villie maa Du dog engang, tidligt eller sildigt, støde sammen, denne uforanderlige Villie, der vilde, Du skulde betænke dette, fordi den vilde Dit Vel, denne uforanderlige Villie, som saa maa knuse Dig, hvis Du paa anden Maade støder sammen med den. Dernæst, Du som dog er i Forstaaelse med Gud, er Du ogsaa i god Forstaaelse med ham, er Din Villie, er den, og ubetinget, hans Villie, dine Ønsker, hvert dit Ønske, hans Bud, Dine Tanker, den første og den sidste, hans Tanker: hvis ikke, forfærdeligt, at Gud er uforanderlig, evig, evig uforanderlig! Blot det at være ueens med et Menneske! Dog maaskee er Du den Stærkere og siger om den Anden: ja, ja han forandrer sig nok. Men dersom nu han er den Stærkere; dog maaskee mener Du, at kunne holde længere ud. Men dersom det nu er en heel Samtid; dog maaskee siger Du: 70 Aar er da ingen Evighed. Men den evig Uforanderlige - dersom Du var ucens med ham, det er jo en Evighed: forfærdeligt!

Tænk Dig en Vandringsmand; han er standset ved Foden af et uhyre, et uoverstigeligt Bjerg. Det er det han . . . nei, han skal ikke, men det er det han vil over, thi hans Ønsker, hans Længsler, hans Begjeringer, hans Sjel – der har en lettere Art 'Befordring – er allerede ovre paa den anden Side, og det der mangler er blot at han følger efter. Tænk Dig han blev 70 Aar gammel; men Bjerget staaer uforandret, uoverstigeligt. Lad ham

blive endnu engang 70 Aar; men Bjerget staaer uforandret ham i Veien, uforandret, uoverstigeligt. Saa forandres maaskee han under alt Dette, han doer fra sine Længsler, sine Ønsker, sine Begjeringer, han kjender neppe sig selv mere, saaledes træffer nu en senere Slægt ham siddende, forandret, ved Foden af Bjerget, der staær uforandret, uoverstigeligt. Lad det være 1000 Aar siden; han den Forandrede, han er længst død, kun et Sagn fortælles om ham, det er det eneste, der er blevet tilbage — ja, og saa Bjerget, der staaer uforandret, uoverstigeligt. Og nu den evig Uforanderlige, for hvem 1000 Aar ere som en Dag, ak og selv dette er for meget sagt, de ere for ham som et Nu, ja egentligen ere de for ham som vare de ikke for ham — hvis Du end i fjerneste Maade vil ad en anden Vei end han vil Du skal: frygteligt!

Sandt nok, om Din, om min, om disse Tusinders og Tusinders Villie just ikke er saa ganske i Overeensstemmelse med Guds: det gaaer jo som det bedst kan derude i den saakaldte virkelige Verdens Travlhed, Gud lader sig jo egentligen ikke mærke med Noget; snarere er det vel saa, at hvis der var en Retfærdig – hvis der var en Saadan! – der betragtede denne Verden, en Verden, der som Skriften siger ligger i det Onde han maatte blive mis-



289

eller forandre - er dette ikke det Forfærdeligste? Thi hvorfor troer Du vel, han er saa stille? Fordi han veed med sig selv, at han er evig uforanderlig. En, der ikke var evig sikker paa sig selv, at han er den Uforanderlige, han kunde ikke holde sig saaledes stille, han reiste sig i sin Magt; men kun den evig Uforanderlige kan sidde saaledes stille. Han giver Tid, det kan han ogsaa, han har Evigheden, og evigt er han uforanderlig; han giver Tid, det gjør han med velberaad Hu, saa kommer der et Evighedens Regnskab, hvor Intet er glemt, ikke eet eneste af de utilbørlige Ord, der bleve talte, og evigt er han uforanderlig. Dog det kan ogsaa være Barmhjertighed, at han saaledes giver Tid, Tid til Omvendelse og Forbedring; men frygteligt, hvis denne Tid ikke benyttes saaledes, thi da maatte Daarligheden og Letsindigheden i os hellere ønske, at han strax var ved Haanden med Straffen, end at han saaledes giver Tid, lader som Ingenting og dog er evig uforanderlig. Spørg en Opdrager – og vi ere dog Alle i Forholdet til Gud mere eller mindre Børn! – spørg Den, der har havt med vildfarende Mennesker at gjøre - og enhver af os har dog idetmindste een Gang været vildfarende, er det i længere eller kortere Tid, med større eller mindre Mellemrum og Du skal høre, han vil sande, at det er en stor Hjælp for Letsindigheden eller rettere for at forhindre Letsindighed – og hvo turde sige sig ganske fri for Letsindighed! — at Straffens Lidelse om muligt følger i samme Nu som Overtrædelsen, saa den Letsindiges Hukommelse vænnes til at huske Straffen samtidigt med Skylden. Ja var det saa, at Forvildelse og Straf stode saaledes i Forhold til hinanden, at man, ligesom paa et dobbeltløbet Skydevaaben, trykkede paa een Fjeder, og i samme Nu man greb det forbudne Lystelige eller forskyldte Forvildelsen, i samme Nu fulgte Straffen: jeg troer Letsindigheden vilde vogte sig. Men jo længere Tid mellem Skylden og Straffen (hvilket i Sandhed forstaaet udtrykker Maalestokken for Sagens Alvor), jo mere fristende for Letsindighed, som kunde maaskee det Hele blive glemt, eller Retfærdigheden selv maaskee forandre sig og til den Tid faae ganske andre Begreber, eller som vilde det dog idetmindste være saa længe siden det skete, at det vil være umuligt at fremstille Sagen uforandret. Saa forandrer Letsindigheden sig, og ikke til det Bedre; saa bliver Letsindigheden tryg; og naar saa Letsindigheden er bleven tryg, saa drister den mere, og saa gaaer Aar efter Aar - Straffen udebliver, og Glemsel indtræder, og atter udebliver Straffen, men ny Forvildelse udebliver ikke, og den gamle Forvildelse er nu blevet mere ondartet; og saa er det forbi; saa XIV 19

slutter Døden af – og til alt Dette det var kun Letsindiga var der en evig Uforanderlig Vidne: var det san ogsan Letsin hed? en evig Uforanderlig, og det er med ham Du vil hav gjøre Regnskabet op. I det Øieblik, da Timelighedens Viser, Mi Viseren, viste 70 Aar, og det Menneske døde, i den Tid ha Evighedens Viser neppe flyttet sig en Kjende: i den Grad er nærværende for Evigheden og for ham den Uforanderlige!

Og derfor hvo Du end er, husk paa, hvad jeg siger til selv, at for Gud er intet Betydeligt og intet Ubetydeligt, at i Forstand er det Betydelige for ham ubetydeligt, i en anden I stand selv den mindste Ubetydelighed noget uendelig Betyde Er da Din Villie ikke i Overeensstemmelse med hans, betænk Du slipper aldrig fra ham, tak ham, om han ved Mildhed e ved Strenghed lærer Dig at bringe Din Villie i Overeensstemm med hans – frygteligt, hvis han ikke lader sig mærke med No frygteligt, hvis det kunde komme saa vidt med et Menneske han næsten trodser paa, at Gud enten ikke er til, eller at l har forandret sig, eller endog blot at han er for stor til at læ Mærke til hvad vi kalde Ubetydeligheder; thi baade er han og han er evig uforanderlig, og hans uendelige Storhed er j den, at han seer end det Mindste, husker end det Mindste, ja, hvis Du ikke vil som han, husker det uforandret en Evighed!

Der er altsaa for os letsindige og ustadige Mennesker Frygt og Bæven i denne Tanke om Guds Uforanderlighed.



Plage. Maaskee har En talt til et andet Menneske om sig selv. Maaskee var det lidt barnagtig, tilgivelig Tale, han førte. Men maaskee var Sagen ogsaa alvorligere: det fristede det daarlige, forfængelige Hjerte at tale i høie Toner om sin Begeistring, sin Følelses Varighed, sin Villen i denne Verden. Den Anden hørte roligt derpaa, han ikke engang smilede, eller forhindrede ham i at tale; han lod ham tale, han hørte, han taug, kun lovede han, hvad der blev forlangt, ikke at glemme det Sagte. Saa gik der Tid hen; og den Første havde længst glemt alt Dette; den Anden derimod havde ikke glemt det, ja, lad os tænke det endnu Besynderligere, han havde ladet sig bevæge af de Tanker, som den Første i et Stemningens Øieblik havde udtalt, ak, og ligesom givet fra sig, havde i redelig Stræben dannet sit Liv i Forhold dertil: hvilken Plage med hans Hukommelses Uforandrethed, han som kun altfor tydeligt viste, at han indtil det Mindste huskede, hvad der t hiint Øieblik blev sagt!

291

Og nu den evig Uforanderlige - og dette menneskelige Hjerte! O, dette menneskelige Hjerte, hvad gjemmer Du dog ikke i Dit hemmelighedsfulde Indelukke, ubekjendt for Andre – det var ikke det Værste – men stundom næsten ubekjendt for den Vedkommende selv! Fast er det jo, saasnart et Menneske blot er blevet noget tilaars, fast er det jo som et Gravsted, dette menneskelige Hjerte! Der ligge de begravne, begravne i Glemsel, Løfter, Forsætter, Beslutninger, hele Planer og Brudstykker af Planer og Gud veed hvad - ja saaledes tale vi Mennesker, thi vi Mennesker tænke sjeldent ved hvad vi sige; vi sige: der ligger Gud veed hvad. Og det sige vi saadan halvt letsindigt, halvt træt af Livet - og saa er det saa frygteligt sandt, at Gud veed hvad, han veed det, indtil det Mindste, det Du har glemt. han veed hvad der for Din Hukommelse har forandret sig, det veed han uforandret, han ikke engang erindrer det, som var det dog noget siden, nei han veed det, som var det idag, og han veed, om der i Forhold til noget af disse Ønsker, Forsætter, Beslutninger var saa at sige talt til ham derom - og han er evig uforandret og evig uforanderlig. O, kan et andet Menneskes Hukommelse falde et Menneske til Byrde – nu, den er dog vel aldrig saa ganske tilforladelig, og i ethvert Tilfælde det kan da ikke vare en Evighed, jeg bliver dog fri for dette andet Menneske og hans Hukommelse; men en Alvidende, og en evig uforanderlig Hukommelse, fra hvilken Du saa ikke slipper, mindst i Evigheden: frygteligt! Nei, evig uforanderligt er for ham Alt evigt nærværende, evigt lige nærværende, ingen hverken Morgenens eller Aftenens, hverken Ungdommens eller

19\*

Alderdommens, hverken Glemsomhedens eller Undskyldninge skiftende Skygge omskifter ham, nei for ham er ingen Skyg vi, som det hedder, Skygger, han er evig Klarhed i si Uforanderlighed; ere vi Skygger, som ile hen – min Sjel, dog vel for, thi enten Du vil eller ikke, iler Du hen t heden, til ham, og han er evig Klarhed! Derfor ikke blot han Regnskab, men han er Regnskabet; det hedder, vi Me skulle gjøre Regnskab, som var der maaskee en lang Tic og saa maaskee en uoverkommelig Masse af Vidtløftigheder faae Regnskabet bragt istand: o, min Sjel, det er i ethvo blik gjort; thi hans uforanderlige Klarhed er Regnskabet det Mindste fuldstændigt færdigt og bevaret af ham den ev anderlige, der Intet har glemt af hvad jeg har glemt, ei som jeg, husker Noget anderledes end det dog virkelig var

Saaledes er der idel Frygt og Bæven i denne Tanke o Uforanderlighed, næsten er det som var det langt, langt Menneskes Kræfter at have med en saadan Uforanderlig gjøre, ja som maatte denne Tanke styrte et Menneske i An Uro indtil at fortvivle.

Men saa er det ogsaa saaledes, at der er Berolige Salighed i denne Tanke; det er virkelig saa, at na trættet af al denne menneskelige, al denne timelige og j Foranderlighed og Omvexling, trættet af Din egen Ustadighed



Du selv; kunde Du blive ganske lydig i uforandret Lydighed, da skulde Du i ethvert Øieblik med samme Nødvendighed som et tungt Legeme synker til Jorden, eller med samme Nødvendighed som hvad der er let hæver sig mod Himlen, frit hvile i Gud.

Og lad det saa kun Alt forresten vexle, som det gjør. Skal Du finde Din Virksomhed paa en større Skueplads, vil Du efter en større Maalestok erfare Alts Foranderlighed; men paa en mindre Skueplads, paa den mindste, vil Du dog erfare det Samme, maaskee lige saa smerteligt. Du vil erfare, hvorledes Menneskene forandre sig, hvorledes Du selv forandrer Dig; stundom vil det ogsaa være, som om Gud forandrede sig, hvilket hører med til Opdragelsen. Herom, om Alts Foranderlighed vil en Ældre bedre kunne tale end jeg, medens maaskee hvad jeg kunde sige, kunde synes den ganske Unge noget Nyt. Dog dette ville vi ikke videre udføre, men overlade Livets Mangfoldighed at udfolde for Enhver, som det er ham bestemt, at han kan komme til at erfare, hvad før ham alle Andre have erfaret. Stundom vil Forandringen være saaledes, at Du mindes Ordet: Forandring behager - ja, usigeligt! Der vil ogsaa komme Tider, da Du selv opfinder et Ord, som Sproget har fortiet, og Du siger: Forandring behager ikke hvor kunde jeg dog sige: Forandring behager. Naar saa er, vil Du særligen være foranlediget til (hvad Du dog vel heller ikke i det første Tilfælde vil glemme) at søge hen til ham, den Uforanderlige.

M. T.! denne Time er nu snart forbi, og Talen. Hvis Du ikke selv vil det anderledes, snart vil ogsaa denne Time være glemt, og Talen. Og hvis Du ikke selv vil det anderledes, snart vil ogsaa Tanken om Guds Uforanderlighed være glemt i Foranderligheden. Dog deri er han dog vel ikke Skyld, han den Uforanderlige! Men forskylder Du ikke selv at glemme den, da vil Du i denne Tanke være forsørget for Dit Liv, for en Evighed.

Tænk Dig i Ørkenen en Eensom; forbrændt næsten af Solens Hede, forsmægtende finder han en Kilde. O, liflige Kølighed! Nu er jeg, Gud være lovet, siger han — og han fandt dog kun en Kilde, hvorledes maatte ikke Den tale, der fandt Gud! og dog maatte ogsaa han sige »Gud være lovet«, jeg fandt Gud! — nu er jeg, Gud være lovet, forsørget. Thi Din trofaste Kølighed, o elskede Kilde, er ikke underlagt Forandring. I Vinterens Kulde, hvis den naaede her hen. Du bliver ikke koldere, men bevarer nøiagtigt den samme Kølighed, Kildens Vand fryser ikke! I Sommersolens Middags-Brand, Du bevarer nøiagtigt Din uforandrede Kølighed,

Kildens Vand lunknes ikke! Og der er intet Usandt i hvad han siger (han, der i mine Tanker ikke valgte nogen utaknemlig Gienstand for en Lovtale, en Kilde, hvad Enhver bedre forstaaer, jo bedre han veed, hvad det vil sige: Ørken og Eensomhed), der er ingen usand Overdrivelse i hans Lovtale. Imidlertid, hans Liv tog en ganske anden Vending, end han havde tænkt. Han forvildede sig engang bort, blev saa revet ud i den vide Verden. Mange Aar efter vendte han tilbage. Hans første Tanke var Kilden - den var der ikke, den var udtørret. Et Øieblik stod han taus i Sorg; da fattede han sig og sagde: nel, jeg tilbagekalder dog ikke eet Ord af hvad jeg sagde til Din Lov, det var Sandhed Alt. Og prisede jeg Din liflige Kølighed, medens Du var, o elskede Kilde, saa lad mig ogsaa prise den, nu Du er forsvunden, at det maa være sandt, at der er Uforandrethed i et Menneskes Bryst. Ei heller kan jeg sige, at Du bedrog mig; nei, havde jeg fundet Dig, jeg er forvisset, Din Kølighed vilde være uforandret - og Mere havde Du ikke lovet.

Men Du, o Gud, Du Uforanderlige, Du er uforandret altid at finde, og lader Dig uforandret altid finde, Ingen reiser, hverken i Liv eller Død, saa langt bort, at Du ikke er at finde, at Du ikke er der, Du er jo overalt, – saaledes er der ikke Kilder paa Jorden.



# ØIEBLIKKET.

## NR. 8.

#### INDHOLD:

1) Samtidigheden; hvad Du gjør i Samtidighed er det Afgjørende.

- 2) Man lever kun een Gang.
- 3) En Evighed til at fortryde.

4) Hvad der evigt lader sig erindre?

- 5) Et Billede paa Livet, og. et Billede af Livet.
- 6) Den guddommelige Retfærdighed.
- 7) Skjælv thi Gud er det i een Forstand saa uendelig let at narre!

11 Septbr. 1855.

S. Kierkegaard.

#### KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER. BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.



## Samtidigheden; hvad Du gjør i Samtidighed er det Afgjørende\*).

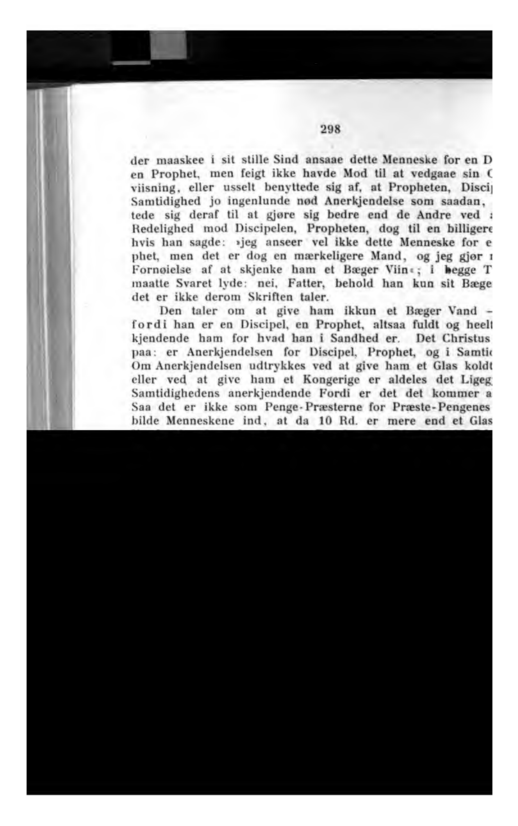
"H vo som annammer en Prophet, fordi han er en Prophet, skal faae en Prophets Løn; og hvo som annammer en Retfærdig, fordi han er en Retfærdig, skal faae en Retfærdigs Løn. Og hvo som giver en af disse Ringe ikkun et Bæger koldt Vand at drikke, fordi han er en Discipel, sandeligen siger jeg Eder han skal ingenlunde miste sin Løn« siger vor Herre Jesus Christus Mtth. 10, 41. 42.

I Sandhed mere end baade kongelig og keiserlig Rundhaandethed, saa rundhaandet er kun Guddommen!

Og dog see lidt nærmere til. Talen er her om hvad man gjør imod en Samtidig, hvad man som samtidig gjør mod Propheten, mod Discipelen. Den som giver en af disse Ringe ikkun et Bæger koldt Vand« — ja, derpaa kan jo Eftertrykket ikke ligge. Nei! Eftertrykket ligger paa: fordi han er en Discipel, en Prophet. Altsaa hvis en Samtidig vilde sige: jeg er vistnok langtfra at ansee det Menneske for en Prophet, en Discipel, derimod er jeg saamænd villig til at skjænke ham et Bæger Viin;« eller hvis En,

min Artikel i »Fædrelandet»] se ovenfor S. 80.

<sup>\*)</sup> Denne Artikel er fra 1853, kun at jeg nu hist og her har skudt nogle Linier ind eller forandret et Ord; men Artiklen selv er fra 1853. Hvorledes jeg dommer dens Slutning betræffende, vil Læseren vide af min Artikel i •Fædrelandet•: •Til det nye Oplag af Indøvelse i Christendom.•





fter at have været samtidig med Christus, for — at blive udeikket af Synagogen, hvilket naturligviis er Levebrøds-Mænds og langspersoners inderste og dybeste Længsel.

Altsaa Den, der giver en Discipel ikkun et Bæger koldt Vand, ordi han er en Discipel, han skal ingenlunde miste sin Løn, han kal faae en Prophets Løn — og derimod Den, som, naar Proheten, Discipelen er død, bygger hans Grav og siger >derom . . . <: han er ifølge Jesu Christi Dom en Hykler, hans Skyld klod-Skyld.

Han er en Hykler. Ja, thi deels lever der maaskee samidigen med Den, som bygger den afdøde Prophets Grav, atter en 'rophet — og ham forfølger han i Sammenhold med de Andre, ller om der ikke lever en Prophet, saa dog maaskee en Retfærig, som lider for Sandhed, hvem Den, der bygger den afdøde 'rophets Grav, forfølger ligesom de Andre; deels er det, hvis der let ingen saadan Samtidig skulde leve, Din Opgave for at undaae Hykleriet, at Du gjør den afdøde Herliges Liv saaledes nærærende, at Du derved kommer til at lide i Lighed med hvad Du ilde være kommet til at lide, hvis Du i Samtidighed havde anerjendt en Prophet for at være en Prophet.

O, hvis Du paa nogen Maade er evigt bekymret for Din Sjel. ned Frygt og Bæven tænker paa Dommen og Evigheden; eller, ra en anden Side, hvis Du paa nogen Maade er og ønsker end nere at opløftes ved Tanken om det, at være Menneske, og om t ogsaa Du er et Menneske, i Slægt med de Herlige, de Ægte, vis Værd derfor ogsaa ikke kjendes paa det Uægte, Profiten, tjerner, Titler, men paa det Ægte, Armod, Fornedrelse, Mishanding, Forfølgelse, Lidelse: pas vel paa dette om Samtidigheden, at )u enten, hvis der i Samtidighed lever en Saadan, som lider for andhed, lider Det at anerkjende ham for hvad han er, eller, hvis er ingen saadan Samtidig er, at Du gjør den afdøde Herliges Liv aaledes nærværende, at Du kommer til at lide i Lighed med vad Du vilde have lidt ved i Samtidighed at anerkjende ham or hvad han er. Pas vel paa dette om Samtidigheden; thi ikke ommer det an paa, hvad Stads Du gjør for en Afdød, nei: men ette, hvad Du gjør i Samtidighed, eller at Du gjør det Forbiangne saaledes nærværende, at Du kommer til at lide som var )u samtidig dermed, dette afgjør hvad Menneske Du er. Det dernod at gjøre Stads for en Afdød – nu det forstaaer sig, det af-

bygger haus Grav o. s. v.] se ovenfor S. 145.

gjør ogsaa, hvad Menneske Du er, at Du nemlig, ifølge Jesu Christi Dom, er en Hykler, ja en Morder, den Afdøde modbydeligere end De, der sloge ham ihjel.

Agt da vel paa dette om Samtidigheden! Undlad heller ikke til den Ende, hvis Du ikke har gjort det, at gjøre Dig bekjendt med et Skrift, jeg udgav i 1850 Indøvelse i Christendoms; thi her er just dette gjort gjældende. Som Bogen er sat ud i Verden er den i al sin Stridighed en stilfærdig Bog. Jeg skal noiagtigt angive Dig, hvorledes den forholder sig til det Bestaaende, den officielle Christendoms Forkyndelse, eller til den officielle Repræsentant for den officielle Christendoms Forkyndelse, Biskop Mynsters Christendoms Forkyndelse. Naar Biskop Mynster ligefrem siger om den: dette er i Sandhed Christendom, saaledes forstaaer jeg selv Christendommen i stille Inderlighed: da er Bogen en Forklarelse af Biskop Mynsters Christendoms Forkyndelse - mig saa uendelig kjære Tanke! Dersom derimod Biskop Mynster ved at see denne Bog, endog blot blinker med Øiet, end sige hvis han heftigt farer op mod den: læs den da, og Du skal see den gjennemlyser hele Mynsters Christendoms Forkyndelse saaledes, at denne viser sig at være - overordentligt, overordentligt, overordentligt kunstnerisk og mesterlig - Øienforblindelse. Dog dette kan Bogen



lagt Christendommen, Docenterne, disse ædle Mænd, som bygge Propheternes Grave, objektivt foredrage deres Lære, gjøre — formodentlig objektivt og formodentlig stolte af det Objektive, da det Subjektive er Sygelighed, Affectation — de Herliges Lidelse og Død i Profit, men selv — naturligviis ved Hjælp af det lovprisede Objektive — holde sig udenfor, langt borte fra Alt, hvad der end i fjerneste Maade kunde ligne det at lide i Lighed med de Herlige, eller det at lide, som man vilde være kommet til at lide, hvis man i Samtidighed havde anerkjendt de Herlige for hvad de vare.

Samtidigheden er det Afgjørende. Tænk Dig et Sandhedsvidne, altsaa et af de afledede Forbilleder. Han holder længe ud at lide allehaande Mishandling og Forfølgelse, endeligen berøver man ham Livet. Grusomt bestemmer man Dødsmaaden at være: levende at brændes; med udtænkt Grusomhed bestemmer man den nærmere: ved en sagte Ild at steges paa en Rist.

Tænk Dig dette! Alvor og Christendom er, at Du gjør dette saaledes nærværende, at Du kommer til at lide, som Du vilde være kommen til at lide, hvis Du i Samtidighed havde anerkjendt det Menneske for hvad han er.

Dette er Alvor og Christendom. Noget Andet er, som naturligt, det Bestialske, hvad Præsterne ikke have Noget imod. Saa giver man Sandhedsvidnet med samt hans Lidelser en god Dag - og dog nei, det er endnu ikke egentlig det Bestialske. Nei. man siger: denne Herlige ville vi ikke glemme. See derfor vedtage vi, at den 17de December, det var hans Dødsdag, skal festligholdes til hans Minde. Og for ret at fastholde Indtrykket af hans Liv, og for at tillige vort Liv dog kan faae >nogen Lighed e med hans, som sen Stræben«, være det hellig Vedtægt, at den Dag skal hvert Huus spise en stegt Fisk, vel at mærke – pas paa Pointen! - som er stegt paa en Rist; og den delicateste skal Præsten have. Det er, den Gudsdyrkelse at lide for Sandhed, ja at lide Døden omsættes i den Gudsdyrkelse at spise og drikke og at Præsten faaer det bedste Stykke - den sande (officielle) Christendom, hvor Præsten, som den stegte Fisk paa sin Viis, paa lignende Maade, f. Ex. ved deilig Tale, bidrager til at forhøie Dagens Festlighed, sikkrende sig derved et i Aarene voxende Ud-

ved en sagte Ild at steges paa en Rist] efter Legenden den hellige Laurentius's Dodsmaade, fordi han under Christenforfølgelsen i 258 negtede at udlevere Kirkens Skatte. den 17de December] maa være en vilkaarlig valgt Dag; St. Laurentius's Dag er d. 10de August. Heller ikke om den i det følgende omtalte Skik synes der at foreligge noget.

komme, maaskee at gjøre Karriere, maaskee san glimrende, at han iklædes Silke og Fløiel, behænges med Stjerner og Baand.

Dette er kun et Exempel. Ogsaa indrømmer jeg, at intet af de afledede Forbilleder ubetinget forpligter Enhver — men saa da vel heller ikke: til det Bestialske. Og forpligter de afledede Forbilleder ikke ubetinget ei heller ubetinget Enhver, saa forpligter derimod »Forbilledet«, Jesus Christus, ubetinget, og ubetinget Enhver. Lever der da i Din Samtid Ingen, som lider for Sandhed, saa Du vilde komme til ogsaa at lide, hvis Du — og dette er jo, christeligt, Din Pligt, er, christeligt, Fordringen — anerkjendte ham for hvad han i Sandhed er: saa har Du at gjøre »Forbilledetsaaledes nærværende, at Du kommer til at lide, som hvis Du i Samtidighed havde anerkjendt Ham for hvad Han er. Al Stadsen bag efter, al Stadsen med at bygge hans Grav o. s. v. er, ifølge Jesu Christi Dom, Hykleri og den samme Blodskyld som Deres, der sloge ham ihjel.

Dette er den christelige Fordring. Den mildeste, mildeste Form for dette er dog vel igjen den, jeg har brugt i «Indøvelse i Christendom«, at Du tilstaaer, at dette er Fordringen, og saa henflyer til Naaden. Men ikke blot ikke at ville indfrie Fordringen, nei, at ville have Fordringen fortiet – og saa derimod at ville



#### Man lever kun een Gang.

Dette Ord høres saa ofte i Verden. »Man lever kun een Gang; derfor kunde jeg ønske at see Paris, inden jeg døer, eller snarest muligt at samle en Formue, eller dog tilsidst at blive noget Stort i denne Verden – thi man lever kun een Gang.«

Sjeldnere forekommer, men det forekommer dog, et Menneske, som kun har eet Ønske, ganske bestemt kun eet Ønske. »Dette«, siger han, »dette kunde jeg ønske; o, at det maatte opfyldes mit Ønske, thi, ak, man lever kun een Gang!«

Tænk Dig nu et saadant Menneske paa hans Dødsleie. Ønsket blev ikke opfyldt, men hans Sjel hænger uforandret ved dette Ønske — og nu, nu er det ikke mere muligt. Da reiser han sig paa Leiet; med Fortvivlelsens Lidenskab udtaler han endnu engang sit Ønske >0, Fortvivlelse, det opfyldes ikke, Fortvivlelse, man lever kun een Gang!«

Dette synes forfærdeligt, og er det i Sandhed; men ikke som han mener det; thi det Forfærdelige er endda ikke, at Ønsket ikke blev opfyldt, det Forfærdelige er den Lidenskab, med hvilken han hænger ved det. Hans Liv er ikke spildt, fordi hans Ønske ikke blev opfyldt, paa ingen Maade; er hans Liv spildt, er det fordi han ikke vilde opgive sit Ønske, intet Høiere vilde lære af Livet end det om hans eneste Ønske, som afgjorde dets Opfyldelse eller Ikke-Opfyldelse Alt.

Det sande Forfærdelige er derfor et ganske Andet, hvis f. Ex. et Menneske paa sit Dødsleie opdagede, eller hvis det dog blev ham paa Dødsleiet saa tydeligt, hvad han sit Liv igjennem dunklere havde forstaaet, men aldrig havde villet forstaae: at det i denne Verden at have lidt for Sandhed hører med til for at kunne blive evig salig — og man lever kun een Gang, den ene Gang, som nu er for ham forbi! Og man havde jo havt det i sin Magi; og Evigheden forandrer man ikke, Evigheden, hvilken man saa just døende gaaer imøde som sin Fremtid!

Vi Mennesker ere af Naturen tilbøielige til at betragte Livet paa denne Maade: vi ansee det at lide for et Onde, som vi paa enhver Maade stræbe at undgaae. Og hvis dette da lykkes os, mene vi engang paa vort Dødsleie med særdeles Grund og Føie at kunne takke Gud, at vi bleve forskaanede for at lide. Vi Mennesker mene, at det, det kommer an paa, er, at vi blot kan slippe lykkelig og vel igjennem denne Verden; og Christendommen mener, at alle Forfærdelserne egentligen komme fra den anden Verden, at denne Verdens Forfærdelser ere som en Barnagtighed i Sammenligning med Evighedens Forfærdelser, og at det just derfor ikke kommer an paa at slippe lykkelig og vel gjennem dette Liv, men paa ved at lide at forholde sig rigtigt til Evigheden.

Man lever kun een Gang; er, naar Døden kommer, Dit Liv vel brugt 5: brugt, saa det forholder sig rigtigt til Evigheden: Gud være evigt lovet; er det det ikke, det er evigt uopretteligt – man lever kun een Gang!

Man lever kun een Gang; saaledes er det her paa Jorden. Og medens Du nu lever denne ene Gang hvis Udstrækning i Tid



staaelsen kommer »dette betyder at komme til at lide«: frygteligt! »Ja, men det er af Kjerlighed Gud vil det, det er fordi han vil være elsket; og det at han vil være elsket af Dig, er hans Kjerlighed til Dig«: nu vel! — I næste Øieblik, saa snart det bliver Alvor med at lide: frygteligt! »Ja, men det er af Kjerlighed; Du aner ikke, hvorledes han lider, fordi han meget godt veed at det at lide smerter, men forandres kan han dog ikke, saa maatte han jo blive til noget Andet end Kjerlighed«: nu, vel! — I næste Øieblik, saasnart det bliver ret Alvor med at lide: frygteligt!

305

Dog pas paa, pas paa, at Tiden ikke, maaske i unyttig Lidelse, gaaer unyttet hen, husk paa: man lever kun een Gang; kan det hjælpe Dig, saa see ogsaa Sagen saaledes: vær forvisset om, at Gud lider mere i Kjerlighed end Du lider, uden at han dog derfor kan forandres. Men frem for Alt husk paa: man lever kun een Gang; der er Tab som ere evigt uoprettelige, saa Evigheden — endnu frygteligere! — langt fra at udslette Erindringen om det Tabte, er en evig Erindren om det Tabte!

#### En Evighed til at fortryde!

Lad mig fortælle en Historie. Jeg har ikke læst den i noget Opbyggelses Skrift, men i hvad man vilde kalde Moerskabslæsning. Dog tager jeg ikke i Betænkning at benytte den; og siger dette kun, for at det ikke skulde forstyrre Nogen, hvis han tilfældigvijs kjendte den eller senere fik at vide, hvorfra jeg har den



Da førte Engelen hende ogsaa ind i en Sal, hvor der stode lange Rækker af Lænestole, overalt smykkede med Ædelstene og Perler, bestemte, som Engelen forklarede, for de Fromme. Endeligen viste han hende ogsaa en — bestemt for hende. Idet hun saae nærmere paa den, seer hun, at der mangler en meget stor Ædelsteen i Ryggen af Stolen. Hun spørger Engelen, hvoraf det kunde komme. Han

307

— o, pas nu vel paa, nu kommer Historien! Engelen svarer: det var den Ædelsteen, som Du fandt paa Skorstenen; den fik Du forlods, og den kan ikke sættes ind igjen.

Om Morgenen fortæller Konen sin Mand den Drøm; og var hun af den Mening, at saa var det dog bedre endnu at holde ud det Par Aar, de kunde have at leve, end at hele Evigheden igjennem den Ædelsteen skulde mangle. Og hendes fromme Mand var af samme Mening.

Saa lagde de om Aftenen Stenen igjen ud paa Skorstenen; bad Gud om Aftenen, at han vilde tage den igjen. Næste Morgen var den ganske rigtigt borte; hvor den var blevet af, det vidste jo de gamle Folk, den var nu paa sit rette Sted.

Denne Mand var i Sandhed lykkelig gift, hans Kone en fornuftig Kone. Men var det ogsaa forresten sandt, hvad ofte siges, at det er Konerne, der bringe Mændene til at glemme det Evige: om og Alle vare ugifte, Enhver har dog i sig selv et Noget, der, snildere og mere indtrængende og mere uafladeligt end en Qvinde kan det, vil bringe et Menneske til at glemme det Evige, bringe ham til at maale forkeert, som var et Par Aar, eller 10 Aar eller 40 Aar en saa uhyre lang Tid, at vel Evigheden endog bliver noget ganske Kort i Sammenligning dermed, istedetfor at omvendt disse Aar ere et meget Kort og Evigheden uhyre lang.

Husk da vel paa dette! Du kan maaskee, klogt, undgaae, hvad det nu engang har behaget Gud at forene med det at være Christen, Lidelse og Gjenvordighed; Du kan maaskee, ved klogt at unddrage Dig, til Din egen Fordærvelse naae det Modsatte, naae hvad Gud for evigt har adskilt fra det at være Christen, Nydelse og alle jordiske Goder; Du kan maaskee, bedaaret af Din Klogskab, tilsidst ganske fortabes i den Indbildning, at det just er den rette Vei, Du er paa, fordi Du vinder det Jordiske: og saa — en

20\*





#### Hvad der evigt lader sig erindre?

Kun Eet: at have lidt for Sandhed. Vil Du sørge for Din evige Fremtid, pas vel paa, at Du kommer til at lide for Sandhed.

Og Leiligheden, Leilighed til at lide for Sandhed er naturligviis i ethvert Secund, hvor kunde det være anderledes i denne Løgnens og Bedragets og Gavtyvestregernes og Middelmaadighedens Verden! Men, ikke sandt, Du er da ikke gal nok til at benytte den Leilighed, Du er meget mere klog — Du anvender al Din Skarpsindighed for at undgaae saaledes at støde sammen med denne rare Verden, at Du maatte komme til at lide. Tillige maaskee hykler Du lidt for Dig selv, og siger, at Du var villig nok til at lide, hvis Leiligheden var der. O, min Ven, kun Dig selv bedrager Du, Evigheden aldrig; Følgen bliver, at Du evigt Intet har at erindre, altsaa evigt at martres ved denne Tomhed og den pinende Tanke, at Dit Liv var spildt, udfyldt med hvad der ikke evigt lader sig erindre!

Maaskee lever Du samtidig med →en Retfærdig«, der lider for Sandhed — her er jo Leiligheden: anerkjend ham for hvad han er, og Du vil komme til at lide i Lighed med ham! Men Du, Du mener vel at handle meget klogt, at Du da ikke blot ikke høit, offentligt, anerkjender det Menneske for hvad han er, men at Du flyer ham paa enhver Maade; eller Du mener maaskee endog at handle meget ædelt, at Du ikke er som de Andre, thi Du anerkjender ham for hvad han er — men i Skjulthed, saa der ingen Fare er forbunden dermed, hvorimod Du ikke anerkjender ham, hvor der er Fare derved. O, min Ven, Du bedrager Dig selv; daarligt benyttede Du ikke Leiligheden som bødes. hvorved Du vilde været kommet til at lide for Sandhed - det Eneste, lader sig evigt erindre.

Ja, det Eneste, der lader sig evigt erindre; tag hvad D om alt Andet gjælder, at det lader sig ikke evigt erindre. elsket den skjønneste Pige, hav levet et heelt Liv lykkeligt hende, den elskeligste Hustru: det lader sig ikke evigt erindr dannet af hvad der er skrøbeligere end det Evige. De største drifter i den udvortes Verden, at have erobret Riger og Li de interessanteste og mest spændende Forviklinger, at have Tanken i dem; de største Opdagelser i Natur-Verdenen, at været Opdageren o. s. v. lader sig ikke evigt erindre; de maaskee kunne bevares fra Slægt til Slægt gjennem alle de gende Slægter, men selv vil Du ikke evigt kunne erindre hverken er det den evige Sandhed, ei heller tilhører det Dig Kun Eet bliver tilbage, kun Eet er evigt at erindre: at have for Sandhed.

Her i Verden gaaer Sandheden i Ringhed og Fornedrelse ikke det, hvortil den kan hælde sit Hoved, maa takke, om E give den et Glas Vand – men gjør han det, høit, offentligt kjendende den for hvad den er, saa har denne ringe Skikl



.

#### 311

nei, det er Dig, der trænger til Evigheden, og den vil prøve – o, Alvor! – Din Opmærksomhed, bliver derfor sagtere i samme Grad som de andre, hvad ikke kan skee uden Din Skyld, blive mere høirøstede. Intet er lettere end at faae Evighedens Stemme, der taler om at lide for Sandhed at det er det Eneste, som lader sig evigt erindre, overdøvet, dertil behøves ikke engang Præsterne, men med deres Hjælp bliver det naturligviis det Letteste af Verden: forfærdeligt; for evigt at bedrage sig selv! Og endnu engang forfærdeligt, at det er saa frygtelig let gjort, at Evigheden er saa alvorlig, at man maa sige, det der af Alt er gjort et Menneske lettest er: evigt at bedrage sig selv!

## Et Billede paa Livet,

Et Billede af Livet.

Tag Disciplene i en Classe - hvilken er den af hans Kammerater mest beundrede? Er det den Dovneste? Nei, derom kan jo ikke være Tale. Er det da den Flittigste? Heller ikke. Er det



doms-Lærer? Er det den frækt Verdslige, der sans phrase og uden Omklædning vedgaaer, at han ene eftertragter det Jordiske, Penge, Magt, o. s. v., og har Held til at naae det? Nei, derom kan jo ikke være Tale. Er det da den sande Fromme, der gjør Alvor af det med Christendommen, derfor virkelig gaaer Glip af dette Livs Goder og Nydelser, saa hans Liv bliver en Fortolkning af Apostelens Ord >dersom vi haabede alene for dette Liv, vare vi de Elendigste af Alle«? Nei, heller ikke.

Men hvis der er En, som har denne Kløgt, at han, fiint, fiint veed at gaae Gud under Øinene, og saaledes, at han altid kommer godt derfra, vinder — maaskee sikkrere end den frækt Verdslige — alle jordiske Goder og Nydelser, medens han dog bestandigt er den Fromme, den Gudfrygtige, den Guds Mand, Alvoren selv: han er den Beundrede, og hvorfor? Fordi han vinder Dobbelt-Fordeel: Goderne — og saa tillige Glorien, Helgen-Skinnet, den qvalificerede Agtelse og Ærbødighed.

Og kan han gjøre dette saa uendelig fiint, at Ingen, Ingen med Sikkerhed kan gjennemskue det: saa er 101 ude, dette er et sandt non plus ullra, mageløst, eneste — især for Fruentimmer, dog ogsaa for Mænd. Men især for Fruentimmer; thi det lader sig ikke negte, at saaledes er nu Qvinden engang, at skal hun ret goutere Noget, end sige skal man have hende høit op i Beundring, tilbedende Beundring, saa maa der lidt Angest med. Og den er der i dette Forhold dog en lille bitte Smule af. Midt i den saligste Opløftelse, midt i det mest Himmelske med denne Beundrede er der fjernt, men den er der dog, en Angest, om dog ikke? ..... og dog nei det er umuligt! Og denne Composition giver: tilbedende Beundring.

Der er Intet Gud saa meget imod som Hyklerie – efter Guds Bestemmelse er det just Livets Opgave at omdannes, da ethvert Menneske er af Naturen en født Hykler.

Der er Intet Verden saaledes beundrer som de finere og de fineste Former af Hyklerie.

De finere og de fineste Former af Hyklerie! Herved maa dog bemærkes, at disse stundom kunne fremkomme saaledes, at de,

sans phrase uden Omsvøb. Apostelens Ord] Paulus's 1. Brev til Kor. 15, 19. non plus ultra uovertræffeligt.



#### Den guddommelige Retfærdighed.

Hvis Du nogensinde har agtet paa, hvorledes det gaaer til i denne Verden, da er det vel gaaet Dig som Andre før Dig, at Du mismodig har vendt Dig bort fra det Hele og klagende sagt ved Dig selv: er dette en retfærdig Styrelse; hvor er dog den guddommelige Retfærdighed? Indgreb i Andres Eiendom, Tyverie, Bedragerie, Alt hvad der forholder sig til Penge (denne Verdens Afgud) straffes, straffes strengt i denne Verden; selv hvad der dog neppe kan kaldes en Forbrydelse, at et fattigt Menneske endog kun ved en Mine bønfalder en Forbigaaende, det straffes strengt; saa strengt gaaer det til i denne – retfærdige Verden! Men de rædsomme Forbrydelser, at et Menneske tager det Hellige, tager Sandheden forfængeligt, og at saaledes hans Liv hver evige Dag er en fortsat Løgn - i Forhold til dem sees ingen straffende Retfærdighed gribe forstyrrende ind, tværtimod, han faaer Lov til at brede sig uforhindret, at omspænde en større eller mindre Kreds, maaskee et heelt Samfund, der beundrende og tilbedende lønner ham med alle jordiske Goder: hvor er saa den guddommelige Retfærdighed?

Hertil maa svares: det er just den guddommelige Retfærdighed, der i sin frygtelige Strenghed tillader, at det gaaer saaledes til; den er tilstede, lutter Øie, men den skjuler sig, vil, just for ret at kunne aabenbare sig som hvad den er, ikke før Tiden være seet, hvorimod det, naar den aabenbarer sig, sees, at den var tilstede, nærværende ved end det Mindste. Dersom nemlig den guddommelige Retfærdighed hurtigt greb straffende ind, kunde jo de egentlige Capital-Forbrydelser ikke heelt blive til. Den, der af Svaghed, bedaaret af sin Lyst, henrevet af sine sandselige Lidenskaber, men dog af Svaghed kom paa Afvei, paa Syndens Vei ham forbarmer den guddommelige Retfærdighed sig over, og lader Straffen ramme, jo før jo hellere. Men den egentlige capitale Forbryder, ham – husk nu paa, hvad Du klagede over, at det var, som var Retfærdigheden saa mild, eller slet ikke til! – ham forblinder Styrelsen, saå det skuffende seer ud for hans Øine, som behagede hans Liv Gud, saa det vel maa være lykkedes ham at blende Gud: hvor er Du frygtelig, Du guddommelige Retfærdighed!

Ingen uroliges derfor mere af denne Indvending mod den guddommelige Retfærdighed. Thi just for at være Retfærdighed maa den jo først tillade, at Forbrydelsen bliver til i hele sin Skyld; men den egentlige capitale Forbrydelse behøver – agt vel paa det! – et heelt Liv for at blive til, er just den egentlige capitale Forbrydelse ved at være fortsat gjennem et heelt Liv. Men ingen Forbrydelse kan jo straffes, før den bliver til. Altsaa falder denne Indvending bort. Indvendingen løber egentligen ud paa, at Gud skulde straffe saa hurtigt, at han (det er aldeles det Samme) skulde straffe Tyven førend han stjal. Men naar Forbrydelsen maa være blevet til, førend den straffes; og naar den capitale Forbrydelse (just den Du oprøres over) behøver et heelt Liv for at blive til: saa kan den ikke straffes i dette Liv; at straffe den i dette Liv

hvilke denne Forbryder levede, hvis han straffede ham, at Gud ved at ville straffe ham i Tiden ogsaa fraseet, at dette jo var at forhindre Forbrydelsen) maatte næsten forvirre de Mennesker, blandt hvilke han levede, hvad hans Kjærlighed og Omsorg for dem ikke kunde nænne. Saa blev han altsaa ustraffet i Tiden: frygteligt!

Ja, skjælv, at der ere Forbrydelser, som behøve Tiden heel for at blive til, stundom maaskee, af Nænsomhed mod os Andre, ikke engang kunne straffes i dette Liv; skjælv, men anklag ikke Guds Retfærdighed, nei skjælv ved Tanken om dette (hvor frygteligt lyder det ikke, naar man vil sige det saaledes!) dette rædsomme Fortrin, kun at kunne straffes i Evigheden! Kun at kunne straffes i Evigheden: forbarmende Gud! Enhver Forbryder, enhver Synder, som dog kan straffes i denne Verden, han kan ogsaa frelses, frelses for Evigheden! Men den Forbryder, hvis Udmærkelse det var, at han ikke kan straffes i denne Verden, han kan altsaa ikke frelses, kan ikke ved at straffes i Tiden frelses for Evigheden, nei han kan, – det var jo hans Fortrin! – kun straffes i Evigheden: synes Du saa, der er Grund til at klage over Guds Retfærdighed?

•

#### Skjælv - thi Gud er det i een Forstand saa uendeligt let at narre!

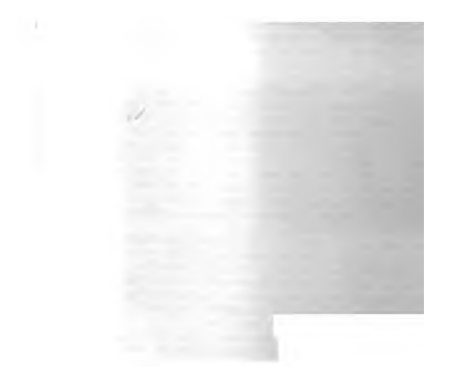
Som der i Almindelighed tales, naar der tales om Sligt (men det gaaer vel snart reent af Brug at tale om at skjælve) vendes Sagen saaledes: skjælv; thi Gud er det umuligt at bedrage, han den Alvidende, den Allestedsnærværende. Og saaledes er det jo visseligen ogsaa. Imidlertid troer jeg, at man, ved bestandigt at vende Sagen paa den Maade, ikke opnaaer den tilsigtede Virkning. En meget fornem Mand vil det allerede falde Borgermanden lettere at narre, thi — det beskjeftiger ikke stort den meget fornemme Mand; Kongen endnu lettere, thi det beskjeftiger slet ikke hans Majestæt. Du misforstaae mig ikke, min Mening kan jo ikke være, at den meget fornemme Mand, at Kongen, hvis det kunde beskjeftige ham, ikke skulde kunne see, at den gode Borgermand narrer ham; men det beskjeftiger ham slet ikke med denne Borgermand. Husk paa Fortællingen om Fluen og Hjorten; Du erindrer, Fluen, som sad paa en af dens Takker, sagde til Hjorten »jeg er Dig dog ikke til Besvær?« »jeg vidste slet ikke Du var til«. Borgermandens Opgave maatte fornuftigviis være, ved sin Redelighed, ved sin Retsindighed, om muligt, at naae at beskjeftige Majestæten; derimod er det saa uendeligt dumt og aandløst, at ville narre Den, der er for ophøiet til at det kan beskjeftige ham — det er saa uendelig let gjort!

Og tænk nu paa, hvor uendelig ophøiet Gud er, og paa det Intet Du er — og skjælv saa ved Tanken om, hvor uendelig let det er for Dig at narre Gud! Du mener maaskee, fordi Du siger Du til ham, fordi Du kjender ham meget godt fra Barn af, og fordi Du er vant til letfærdigt at blande hans Navn ind i al anden Snak, at Gud er Din Kammerat, at Du forholder Dig til ham som den ene Øltapper til den anden, at han altsaa strax vil gjøre Anskrig, naar han mærker, at Du vil narre ham, forfalske hans Ord, lade som forstod Du det ikke o. D., og at naar han ikke gjør det, saa er det et Beviis for, at det er lykkedes Dig at narre ham. O, Menneske gys — det er lykkedes Dig!

Ja, i sin Ophøiethed vender Gud selv Forholdet saaledes, at det er saa let som vel muligt for et Menneske, hvis han vil det, at narre Gud. Han indretter det nemlig saaledes, at de Faa, han elsker og som elske ham, de maae lide forfærdeligt i denne Verden, saa da Enhver kan see, at de ere forladte af Gud; Bedragerne derimod gjøre glimrende Carriere, saa Enhver kan see, at Gud er med dem, hvad de selv mere og mere bestyrkes i.

Saa fornem er Gud; saa langt er han fra at gjøre det vanskeligt, saa uendelig let er det at bedrage ham, han endog selv udsætter Præmie for den, der gjør det, belønner ham med alt Jordisk: o, Menneske skjælv!

Fortællingen om Fluen og Hjorten] en Æsopisk Fabel (Nr. 235 ed. Halm, Nr. 84 hos Babrius), hvor det dog er en Tyr, paa hvis Horn en Myg sidder.





# ØIEBLIKKET.

### NR. 9.

#### INDHOLD:

- 1) Altsaa saaledes staaer Sagen.
- 2) At Idealerne skulle forkyndes ellers er Christendommen i dybeste Grund forfalsket.
- 3) En Dosis Livslede.
- 4) Vær Piat og Du skal see, alle Vanskeligheder forsvinde!
- 6) Præsterne ere Menneske-Ædere, og paa den afskyeligste Maade.
  6) Præsten ikke blot beviser Christendommens Sandhed, men han modbeviser den med det Samme.

24 Septbr. 1855.

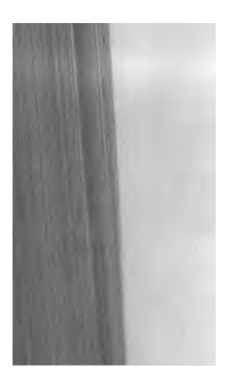
.

S. Kierkegaard.

#### KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER.

BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.



## 

#### Altsaa saaledes staaer Sagen.

Den 31 Mai 1855.

Den ene Part er et Menneske, der ved sin mangeaarige Forfatter-Virksomhed, sin hele Tilværelse som offentlig Personlighed afgiver Betryggelsen (Garantien) for at være som ikke Mange, maaskee som ingen Anden her i Landet, berettiget til at tale med om, hvad Christendom er.

Den anden Part er Geistligheden, som først var ordriig nok, saa længe det gjaldt om dette Nemme at benytte den Omstændighed, at en Afdød maatte omtales, til at hidse Fruentimmer og Børn ved Grav-Declamationer; men som derpaa, da Sagen blev Alvor, paa Prent iagttog den dybeste Taushed, men er — med Sandhedsvidners Mod! — i Skjulthed maaskee desto snaksommere.

Angrebet paa mig — til Bedste for »Sandhedsvidnerne«, hvis Taushed, fortjent, derved ret stilles til Skue — besørges saa af »Kjøbenhavnsposten« og »Flyveposten«; og er den dræbende Spidse (Pointe) i dette Angreb, at jeg hedder: Søren.

Der mangler nu blot Eet, at ogsaa Sandhedsvidnet Biskop Martensen – hvis der skulde blive et nyt Hurlumhei, saa Biskoppen, »ligesom Drengene Nytaarsaften, kunde mene at see sit Snit« – skriver en Artikel imod mig, hvori Pointen er, at jeg hedder Søren: saa maa jeg segne, ligge under for denne Sand-

<sup>•</sup>Kjøbenhavnsposten• og •Flyveposten•] der maa sigtes til en Artikel i •Kjøbenhavnsposten• for 30. Mai, Nr. 122, hvori det hedder: •Stakkels elendige Søren! Skulde Du ende saaledes?• og i •Flyveposten• for 31. Mai, Nr. 122, hvori S. K.s Paastand om, at Christendommen ikke er til, parodieres ved en Sammenligning mellem S. K. som lille Barn og som Voxen. S. K.s Fornavn forekommer flere Gange skrevet helt ud i Artiklen; men dennes Pointe ligger dog ikke i Navnet Søren. •ligesom Drengene Nytaarsaften o. s. v.] se oven for S. 93.

hedens Magt, jeg forgjeves vil søge at modstaae; thi sandt e jeg hedder Søren.

Du min elskede, afdøde Fader, at Du saaledes skulde min Ulykke! Jeg har, i Ideen seet, seiret, som sjeldent nog kelt Menneske; jeg har fortjent det: men jeg hedder Søren.

Dog jeg skal vel — ja, o Gud, »glad og taknemlig!« mig deri, finde mig i Afmagtens Arrigskab. Noget Andet er det danske Folk er tjent med, at der saaledes arbeides for at det som Folk latterligt, latterligt i enhver anden Nations der blev vidende om, at det skal være et Folk, hvor det Argument der bruges mod Aand er, at Manden hedder: Søre

.

4

Saa gjentager jeg: >dette skal siges: ved (hvis Du ellers tager) at lade være at deeltage i den offentlige Gudsdyrkelse, den nu er, har Du bestandigt een, og en stor Skyld mi Hvo Du end er, see Dig for, Du kommer ikke vel an i heden, hvis Du ikke tager det alvorligere med Beligionen

I hvad hidtil er skeet, er der kun Eet, som bringer mig til at gyse; og jeg gyser atter, idet jeg betænker, hvad jeg veed, at jeg ikke engang vil blive forstaaet, naar jeg taler derom.

Dette, som bringer mig til at gyse, er Følgende. Medens mit Liv - om end svagt, i Sammenligning med de Herliges, der have levet - dog udtrykker det, i Bekymring for sin Sjels Frelse at kæmpe for Evigheden: staaer jeg omgiven af en Samtid, der høist i Egenskab af Publikum interesserer sig for denne Sag. I en flygtig Stemning lader man sig maaskee gribe af hvad jeg siger; i næste Øieblik bedømmer man det æsthetisk; i næste Øieblik læser man hvad der skrives mod mig; saa er man nysgjerrig efter Udfaldet o. s. v. o. s. v.: kort man er: Publikum. Og Ingen, Ingen af dem falder det ind, at de jo ved at være Mennesker ere lige Vilkaar undergivne med mig, at ogsaa dem venter et Evighedens Regnskab, og at Eet er vist, at Evigheden lukker sig for Alt, hvad der i dette Liv kun vilde være Publikum, »ligesom de Andre«. See, dette bringer mig til at gyse, at disse Mennesker leve i den Forestilling, at det er mig, der er i Fare, medens jeg dog forsaavidt, evigt forstaaet, er langt mindre i Fare end De, at jeg kæmper dog for Evigheden. Og jeg gyser atter, naar jeg betænker, at dette foregaaer i Christenhed, at disse Samtidige altsaa ere et Samfund af Christne, der har 1000 paa det nye Testamente eedfæstede Lærere – og at saa Sandheden er, at disse Mennesker ingen Anelse have om, hvad Christendom er. Dette er gyseligt; det er gyseligt for mig, i den Grad at faae Ret i hvad jeg siger, hvad jeg siger om, at Christendommen slet ikke er til, og i hvad jeg siger om hvordan det hænger sammen med »Sandhedsvidnernes« Forkyndelse af Christendom.

#### At Idealerne skulle forkyndes - ellers er Christendommen i dybeste Grund forfalsket.

Tag et andet Forhold. Der er et Ord, som lyder: det er en daarlig Soldat, der ikke haaber at blive General. Saaledes skal det være; hvis der skal være Liv, Begeistring i

en Armee, bør dette Ord besjele Alle: en daarlig Soldat, som ikke haaber at blive General.





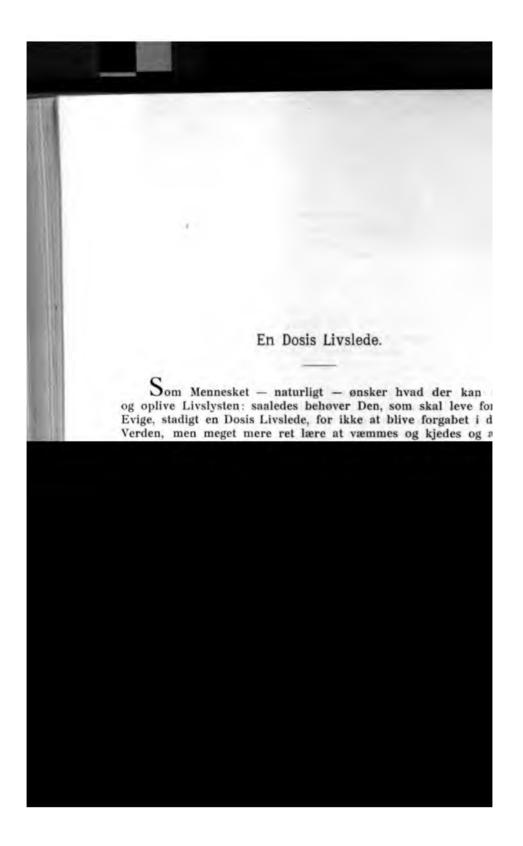
er fuldkommen lige som Millionerne; og alle Aarhundreders Erfaring har lært, at længer driver man det ikke! Vær Du rolig, Du er som de Andre, bliver salig ligesom alle de Andre« — en Euphemisme for: Du farer til Helvede ligesom alle de Andre; men dette Sande vilde ikke skaffe Præsterne Penge, det Første betales brillant.

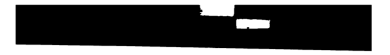
Lever der saa en Enkelt, som ikke vil nøies med, ikke beroliges ved den Art Salighed: da vender hele Massen, commanderet af Meenederne, sig mod ham, erklærer ham for en Egoist, en rædsom Egoist, at han ikke vil være som de Andre.

Det nye Testamente faaer dog altid Ret; thi denne Enkelte kommer ganske rigtigt ind i de sande christelige Collisioner: at hades af Menneskene, fordi han vil — være Christen, kun at disse Mennesker ere costumerede som og titulerede Christne, og anførte af — hvor høitideligt! — Lærere, der have aflagt Eed paa det nye Testamente.

Paa den Maade har man demoraliseret Christenhed, ved at gjøre lige det Modsatte af at forkynde Idealerne.

Dog hvad hjælper det, hvad hjælper det, at man, assisteret af Præste-Løgn, faaer dette Liv gjort let og beqvemt? Evigheden narrer man ikke. Og saa stift som Menneske-Slægten staaer paa Sit, at straffe, endog med Livs-Straf, det ikke at ville være som de Andre: saa urokket fastholder Evigheden Sit, med evig Fortabelse at straffe det at berolige sig ved at være som de Andre.





#### 329

.

Det Christus, det Apostelen, det ethvert Sandshedsvidne begjerer som det Eneste er: Efterfølgelse – det Eneste Menneske-Slægten ikke finder Behag i eller har Smag for.

Nei, tag Farerne bort — at vi kan komme til at lege: saa præsterer Menneske-Slægtens Batailloner (o, Væmmelse!) det Forbavsende i Efterabelse; istedetfor Christi Efterfølgelse træder saa (o, Væmmelse!) de hellige Abekattestreger — under Veiledning og Commando af (o, Væmmelse!) eedfæstede Præster, der gjøre Tjeneste som Sergeanter, Lieutenanter o. s. v., ordinerede Mænd, der altsaa have en hellig Aands særdeles Bistand til denne Alvor.

\_\_\_\_\_

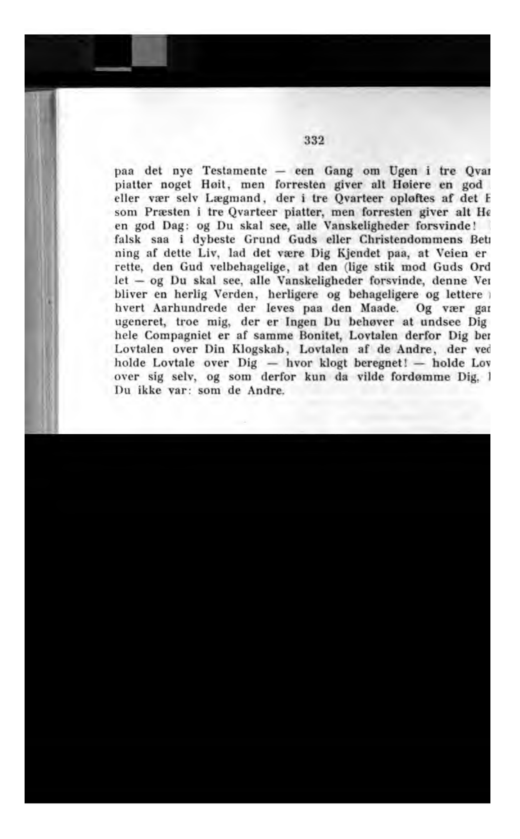




derfor, hvortil alle disse Vanskeligheder, vær Piat — og Du skal see, alle Vanskeligheder forsvinde! Den Elskedes Død eller hans Utroskab bliver saa i det Høieste en lille Pause, omtrent som det paa et Bal at sidde en Dands over; en halv Time efter dandser Du med en ny Cavaleer — det vilde jo ogsaa være kjedeligt at dandse hele Natten med een Cavaleer; og hvad Evigheden angaaer, er det jo ret hensigtsmæssigt, at man veed, at der venter En flere Cavalerer. Seer Du; alle Vanskeligheder forsvinde, Livet bliver fornøieligt, oprømt, muntert, let, kort det er en herlig Verden at leve i, naar man blot veed at skikke sig rigtigt i den — ved at være Piat.

Der var engang da »Manden« forholdt sig til sig selv i en stor Forestilling om det at være: Charakteer. Man havde Grundsætninger, Grundsætninger som man for ingen Priis svigtede eller slap, ja, man lod hellere sit Liv, udsatte sig hellere hele Livet igjennem for enhver Mishandling end at give det Mindste efter i sine Grundsætninger, fordi man forstod, at det at give det Mindste efter i Forhold til Grundsætninger er at opgive dem, og det at opgive sine Grundsætninger at opgive sig selv. Herved blev Livet naturligviis idel Vanskelighed. Og derfor, hvortil alle disse Vanskeligheder, vær Piat - og Du skal see, alle Vanskeligheder forsvinde! Vær Piat, hav idag een Anskuelse, imorgen en anden, saa igjen den Du havde iforgaars, og saa igjen en ny paa Fredag; vær Piat, gjør Dig selv til Flere, eller udparcelleer Dit Selv, hav een Anskuelse anonymt en anden med Navn, een mundtligt en anden skriftligt, een som Embedsmand en anden som Privatmand, een som Din Kones Mand en anden i Klubben: og Du skal see, alle Vanskeligheder forsvinde, Du skal see, Du vil (medens alle Charakteer-Mennesker, og i samme Grad mere som de mere vare Charakteer-Mennesker, have fundet og bevidnet, at denne Verden er en middelmaadig, en ussel, en jammerlig, en fordærvet, en ond Verden, kun beregnet paa Slyngler eller paa Piat), Du skal see, Du vil finde, at denne Verden er en herlig Verden, ganske som beregnet paa Dig!

Der var engang da »Mennesket« forholdt sig til sig selv i en uendelig Forestilling om det at være Christen, da han gjorde Alvor med det at afdøe, det at hade sig selv, det at lide for Læren, og nu fandt Livet saaledes vanskeligt, ja saaledes qvalfuldt, at selv de Haardføreste næsten segnede under disse Vanskeligheder, krympede sig som Orme, og selv de Ydmygste ikke vare langt fra at fortvivle. Og derfor, hvortil alle disse Vanskeligheder, vær Piat – og Du skal see, alle Vanskeligheder forsvinde! Vær Piat; og vær saa enten selv Præst, Provst, Biskop, der – i Kraft af hellig Eed





### At Præsterne ere Menneske-Ædere, og paa den afskyeligste Maade.

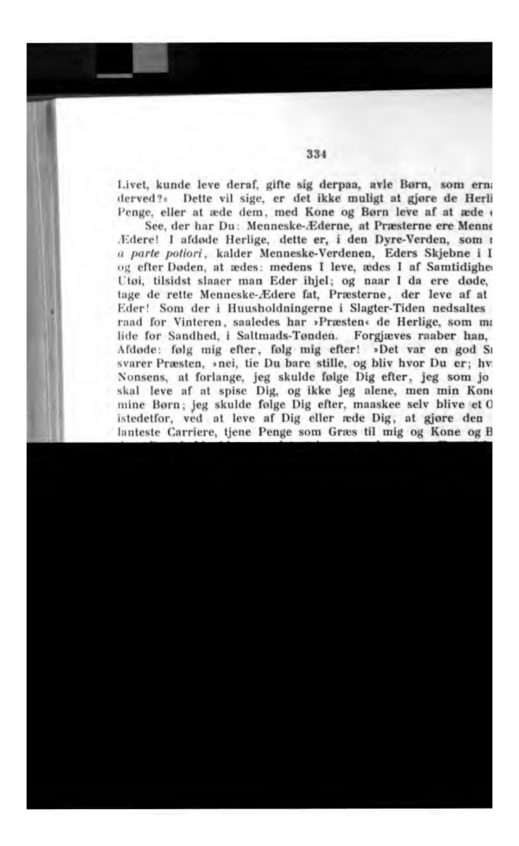
Hvad man forstaaer ved Menneske-Ædere, veed vel Enhver, er jo sagt med Ordet. Man gyser ved at læse eller høre om dette Frygtelige, at der lever Vilde, som slaae deres Fjender ihjel for at æde dem. Man gyser, man er tilbøielig til at fragaae Slægtskabet med den Sort Væsener, at de ere Mennesker.

Jeg skal nu vise, at Præsterne ere Menneske-Ædere og paa en langt afskyeligere Maade.

Hvad er det nye Testamentes Christendom? Den er den lidende Sandhed. I denne middelmaadige, jammerlige, syndige, onde, ugudelige Verden maa – det er Christendommens Lære – Sandheden lide; derfor er Christendommen den lidende Sandhed, fordi den er Sandhed og er i denne Verden.

For den leed derfor dens Stifter ikke blot Døden paa Korset, men hans hele Liv var fra Først til Sidst Lidelse; for den leed Apostelen; for den Sandhedsvidnet. Og kun Eet forlangte Frelseren, hvilket Samme efter ham atter Apostelen, Sandhedsvidnet forlangte som det Eneste: Efterfølgelse.

Men hvad gjør >Præsten«? Denne studerede Mand, han er da ikke gal. >At følge dem efter, det var ogsaa et Forslag at gjøre en klog Mand; saa maatte der da først være foregaaet den Forandring med den kloge Mand, at han var bleven gal, inden det kunde falde ham ind at indlade sig paa Sligt. Nei, men lod det sig ikke gjøre at skildre disse Herliges Lidelser, at forkynde som Doctrin deres Lære, lod det sig ikke gjøre, og saaledes, at det kastede saa Betydeligt af sig, at en Mand, der ønsker at nyde





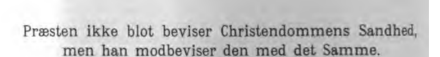
335

at give sig Udseende af at være Dens meest Hengivne, Den, just Den han æder. Ved Eed forpligter »Præsten« sig paa det nye Testamente, altsaa til Efterfølgelse, til at følge Verdens Frelser efter — og saa giver han Efterfølgelsen en god Dag, men lever med Familie af (at æde ham) at skildre hans Lidelser, at foredrage hans Lære som Doctrin, givende sig Udseende af at være den Korsfæstedes sande, hengivne Discipel. »Du skulde hørt ham i Søndags; det er en sand Christi Discipel den Mand, saadan han kan skildre Christi Lidelser og vidne .... fortjener han ikke Fløiels Forstykke, og Stjerne og Tusinder om Aaret?«

3) Canibalen gjør det kort og godt af: vild farer han op, bemægtiger sig sin Fjende, slaaer ham ihjel, spiser lidt af ham. Saa er det forbi. Saa lever han igjen af sine sædvanlige Næringsmidler, indtil atter Vildheden kommer paa ham mod hans Fjender.

Anderledes med »Præsten« som Menneske-Æder. Hans Menneske-Æderie er vel betænkt, snildt anlagt, beregnet paa ikke at have Andet at leve af for hele Livet, og at det man har at leve af skal kunne ernære en Mand med Familie saaledes, at det Aar for Aar kaster mere af sig. Hyggeligt er Præsten indrettet i sin landlige Bolig, ogsaa ved Udsigten til det vinkende Avancement; hans Hustrue Triveligheden selv, og hans Børn ikke mindre. Og alt Dette skyldes: de Herliges Lidelser, Frelseren, Apostelen, Sandhedsvidnet, det er Dette Præsten lever af, dem han æder, dem, med hvilke han i glad Livs-Nydelse mader sin Kone og sine Børn. Han har disse Herlige i Saltmads-Tønden. Deres Raab: følg mig efter, følg mig efter! er forgjeves. En Tid maa han maaskee værge sig mod dette Raab, at det ikke - i Forbindelse med Eeden, han har aflagt! - kommer til at gjøre et forstyrrende Indtryk paa hans hele Negotie; i Aarenes Løb bliver han saa hærdet mod dette Raab, at han slet ikke hører det mere. I Begyndelsen er det maaskee med en vis Undseelse, at han hører sig kaldet en sand Christi Discipel; i Aarenes Løb er han bleven saa vant til at høre det, at han selv troer, han er det. Saaledes døer han, saa grundfordærvet som det er muligt et Menneske kan blive det: og begraves saa som >Sandhedsvidne«.

Negotie, p: Forretning



Der gives kun eet Forhold til aabenbaret Sandhed: at troe. At man troer, lader sig kun bevise paa een Maade: ved at være villig til at lide for sin Tro; og Graden af Ens Tro bevises kun ved Graden af Ens Villighed til at lide for sin Tro



Nei, det Beviis for at Noget er Sandhed af Villigheden til at lide for det, lader sig kun føre af En, der selv villigt lider for det. Præstens Beviis: at bevise Christendommens Sandhed deraf, at han tager Penge for, har Profit af, lever af, med Familie jævnt avancerende lever af — at Andre have lidt, er Selvmodsigelse, er. christeligt, Snyderie.

337

Og derfor skal »Præsten«, christeligt, stoppes, som man borgerligt taler om at stoppe en Tyv. Og som der er blevet raabt Hep efter en Jøde, saaledes skal det saa, indtil man ingen Præst mere scer, blive raabt efter Præsten: stop Tyven! Stop ham, han stjæler, hvad der tilhører de Herlige! Hvad de havde fortjent ved deres ædle Uegennyttighed, men hvad de ikke fik, lønnede med Utak, forfulgte, ihjelslagne, det stjæler Præsten ved at tage deres Liv til Indtægt, at skildre deres Lidelser, bevise Christendommens Sandhed af hine Herlige; og saa bedrager han den Eenfoldige, Menneskenes Mængde, som ikke har Evne til at gjennemskue Præstens Trafik, at han beviser Christendommens Sandhed og med det Samme modbeviser den.

Hvad Under da, at Christendommen slet ikke er til, at det Hele med Christenhed er Galimathias, naar de der ere Christne ere det i Tillid til Præstens Beviis, antage, at Christendommen er Sandhed i Tillid til Præstens Beviis: at Noget er Sandhed, fordi En er villig nok til at have Profit deraf, og maaskee endog, raffinerende, tager den Profit mere, at forsikkre, at han er villig til at lide. I Tillid til dette Beviis at antage Christendommens Sandhed er lige saa meningsløst som at ansee sig selv for en velhavende Mand, fordi man har mange Penge mellem Hænder, som ikke tilhøre En, eller fordi man eier en Deel Seddel-Penge, udstedte af en Bank, som intet Valuta eier.

XIV.

en Bank, som intet Valuta eier; Hentydning til den tidligere Paaskrift paa Penge-Sedler: •Paa Valuta, som Banken eier, er denne Rigsbank-Seddel udstedt for• o. s. v.



II 1: 27 April 55. - 2: 17 Mai. 55. - 3: 11 April 55. - 4: April 55. - 8: d. S. K. - 10: 11 Mai. Hvad Chr d.: 5 Juni. III 4: 18 Mai 55. - 5: d. 16 Juni 55. - 6: 12 Mai 55. IV 1: d. 7 April 55. S. K. - 2: d. 10 April 55. S. K. - 3: d. 13 April. - 4: d. 9 April 55. S. K. - 5: April 55. - 6: d. 18 April 55. V 1: 29. April 55. - 2: d. 29 April 55. - 3: d. 19 April 55. - 4: 19 Mai 55.

I Gieblikket Nr. VIII er Stykke (Stk. 3 dog kun indtil S. 307, 20) ( S. 297) staar Aarstallet 1853, der nævnte Stykker, ikke alene Stk. 1.



### T I L L Æ G. ØIEBLIKKET NR. 10.

/



Øieblikket Nr. 10, som ikke udkom, men laa trykfærdigt ved S. K.'s Død, udgives her efter S. K.'s Papirer Pk. 58, Universitetsbibliotheket. – Titelbladets Fod er givet i Overensstemmelse med





# ØIEBLIKKET.

### NR. 10.

#### INDHOLD.

1) Det jeg kalder Øienforblindelse.

2) .Hvorledes kunne I troe, I, som tage Ære af hverandre? (Joh. 5, 44.)

3) Hvad Gjensvaret svarer.

4) At -Christenheds- Forbrydelse er at sammenligne med det, uberettiget at ville tilvende sig en Arv. 5) Naar er ȯieblikket«?

6) Min Opgave.

7) Smaa-Bemærkninger.

d.

S. K.

#### KJØBENHAVN.

FORLAGT AF C. A. REITZELS BO OG ARVINGER.

BIANCO LUNOS BOGTRYKKERI.





### Det, jeg kalder Øienforblindelse.

[Paa Kladden:] 25 Aug.

Dette bestaaer i, at hvad der seer ud som tjente det et Høiere, det Uendelige, Ideen, Gud, at Det dog ved et nærmere Eftersyn viser sig at tjene det Endelige, det Lave, Profiten. Og det var heri Biskop Mynster praktiserede med Mesterskabets Virtuositet.

Lad mig, for at tage et Exempel, erindre om Noget, som dog endnu ikke kan være glemt, og som oplyser hvad jeg mener, og hvor de tvende Biskopper den afdøde og den nulevende, Mynster og Martensen, ere Personerne.

Da Martensen nogle Aar havde været Professor, begyndte der i Kjøbenhavn at tales om, at Prof. Martensen følte en Trang til, foruden sin Virksomhed ved Universitetet, tillige at forkynde Ordet for Menigheden.

Skjønt! Martensen er Professor, har, menneskelig talt, gjort Lykke — nu vel, denne Trang til tillige at forkynde Ordet for Menigheden, den vil han holde reen, fremmed for enhver Bestemmelse af det Endelige, af timelig Løn og Deslige; thi det er en virkelig religieus Trang i ham. Og Sagen er jo let bragt istand; han beder blot, naar han føler Trangen, en af Byens Præster at indrømme ham sin Prædikestol: enhver Præst vil gjøre det med Fornøielse.

Hvis Martensen havde gjort det saaledes: saa sandt som jeg hedder Søren Kierkegaard, det havde ikke fundet Naade for Biskop Mynsters Øine. Med sin fine Næse havde Biskop Mynster strax lugtet: et Menneske, der i den Forstand har Trang, er ikke af

Da Martensen nogle Aar havde været Professor] M. blev Professor extr. 1840, Hofprædikant 1845.

mine Folk: og mig som Kirke-Styrer er den Art Trang i inderste Hjerte imod: hvorvidt en saadan Trang kan føre et Menneske, er umuligt at beregne. Saaledes var Biskop Mynster, det kan Ingen bedre vide end jeg, som veed det deraf, at Biskop Mynster vistnok anslog det som en stor Naade (hans Fjender vare tilbøielige til at forstaae det som Frygt) han viste mig, ved endog blot at tolerere mig, end sige – noget ganske Overordentligt! – ved at holde en Klat af mig. Thi min hele Tilværelse var ham i høieste Grad imod, bøiedes aldeles ikke efter det eneste af ham faktisk om Mandagen anerkjendte christelige Paradigma, den fuldkommengjorte Christendoms Paradigma, at enhver Stræben for det Uendelige er maalbar for endelig Lon og Fordeel, hvad en herskelysten Mand ogsaa gjor rigtigst i at anerkjende som eneste Paradigma. thi hvad der boies efter det, er saare let, kun altfor let at magte og kudske.

Men tilbage til Prof. Martensens Trang. Hvad om denne Trang tilfredsstilledes ved at blive: Hof-Prædikant? Das ist was Anders! Det er 400 Rd. for 12 Prædikener, og derved tillige en Udsigt til Bispestolen gjort sandsynligere, som ellers blev meget tvivlsom. Forresten kan der naturligviis i den Stilling ikke være mere Tale om at samle Menighed om sig end hvis han and Pro-



I en Række af Aar tog han med en beundringsværdig Virtuositet en Samtid, christeligt, ved Næsen, en Samtid, der saa taknemligt vil reise ham et Monument, formodentlig i Egenskab af, hvad Martensen har ladet ham avancere til: Sandhedsvidne, et af de rette, en af den hellige Kjæde, Martensen, der lige saa godt som jeg veed, at Biskop Mynsters Hemmelighed var Epicuræerens, Hedonikerens, >den Nydelsessyges<: *après nous le déluge* — ja, det veed han lige saa godt som jeg; skulde han ville negte det, skal jeg komme hans Hukommelse til Hjælp.

## Hvorledes kunne I troe, I, som tage Ære af hverandre? (Joh. 5, 44).

[Paa Kladden:] d. 15 Juli 55.

Her er atter Dødsdommen over al officiel Christendom!

Dette uhyre Luftcastel: en christen Verden, christne Stater, Riger, Lande; denne Legen med Millioner Christne, som gjensidigt anerkjende hinanden i Middelmaadighed, men dog alle ere Troende: dette Hele er hvilende paa en Grundvold, som ifølge Christi egne Ord gjør det at troe umuligt.

Det nye Testamentes Christendom er at elske Gud i et Modsætnings-Forhold til Mennesker, at lide af Menneskene, for sin Tro, for Læren at lide af Menneskene. Kun det er at troe; at tage Ære af hverandre gjør at troe umuligt.

Som jeg siger: Christendommen er slet ikke til. Den Art Lidenskab, der hører til for i den fuldkomneste Udsondring, i et Modsætnings-Forhold til Menneskene at have ene med Gud at gjøre (og kun dette forstaaer Christus ved at troe, hvorfor han ogsaa i Modsætning til det >at tage Ære af Mennesker<, v. 41, eller at tage Ære af hverandre taler om >at søge den Ære, som er af den eneste Gud< v. 44), den Art Lidenskab forekommer slet ikke mere. Den Sort Mennesker, som nu leve, kunne slet ikke taale noget saa Stærkt som det nye Testamentes Christendom (de vilde døe deraf eller gaae fra Forstanden), aldeles i samme Forstand som Børn

et Monument] se ovenfor S. 7.

ikke kan taale stærke Drikke, hvorfor man laver lidt Limor til dem – og officiel Christendom er Limonade-Piank for den Væsener, som nu kaldes Mennesker, er det Stærkeste de kan ta og dette Piank kalde de saa i deres Sprog Christendom, lige jo Børn kalde deres Limonade Viin.

I »Christenhed« gaaer Christendommen, det at være Chri efter dette Paradigma: den og den Mand, det er en herlig M en sand Troens Mand: han bør være Ridder . . . aah, det for lidt for en saa udmærket Troens Mand: han bør være C mandeur o. s. v. o. s. v. Og til Grund for Ridderen, Comm deuren, Consistorialraaden, Conferentsraadens velsignelsesrige V somhed lægges bestandigt det nye Testamente, hvori staaer: hvorl kunne I troe, I som tage Ære af hverandre? Det er, Christenhe gjør, fra Slægt til Slægt, fra Aarhundrede til Aarhundrede Kunststykke at declinere mensa efter domus.

Derfor vil jeg hellere end med den yderste Tusinddedee Neglen paa min lille Finger at deeltage i officiel Christend uendeligt hellere vil jeg deeltage i følgende Alvor. Man kjøben Fane i Isenboden; den udfoldes; med stor Høitidelighed tra jeg hen til den, oprækker de tre Fingre og sværger til Fa Costumeret med Trekantethat. Patrontaske, Sabel (Alt fra Isenbo





Dette lader sig gjøre paa en langt simplere Maade.

Tilværelsen er: akustisk. Agt blot paa, hvad Gjensvaret svarer, og Du skal strax vide, hvilket der er hvilket.

Naar da En forkynder Christendom i denne Verden saaledes, at Gjensvaret svarer →herlige, dybe, alvorsfulde Christen, Du bør ophøies i Fyrstestanden o. s. v.«: saa viid dette betyder, at hans Christendoms Forkyndelse er, christeligt, en nedrig Løgn. Det er ikke ubetinget vist, at En, der gaaer med Bøilen om Benet, er en Forbryder, thi man har Exempler paa, at den borgerlige Øvrighed har dømt en Uskyldig; men det er evig vist, at Den, som — ved at forkynde Christendom! — vinder alt Jordisk, han er en Løgner, en Bedrager, han har paa eet eller andet Punkt forfalsket den Lære, der af Gud er lagt saaledes an, i et saadant stridende Forhold til denne Verden, at det er umuligt, evigt umuligt, sandt at forkynde hvad Christendom i Sandhed er uden at komme til at lide i denne Verden, forskudt af den, forhadt, forbandet.

Naar En forkynder Christendom saaledes, at Gjensvaret svarer han er gal«: saa viid, dette betyder, at der er betydelige Momenter af sand Christendom i hans Forkyndelse, men uden at den dog er det nye Testamentes Christendom. Han maa have truffet Punktet; men formodentlig trykker hverken hans mundtlige Forkyndelse eller hans Forkyndelse ved sin Leven stærkt nok, saa han, christeligt, glider for let over, hans Forkyndelse dog ikke er det nye Testamentes Christendom.

Men naar En forkynder Christendom saaledes, at Gjensvaret svarer »bort af Jorden med det Menneske, han fortjener ikke at leve«: saa viid, dette er det nye Testamentes Christendom.

Der staaer aldeles uforandret som i vor Herres Jesu Christi Tid Livsstraf paa at forkynde hvad Christendom i Sandhed er, at den er, hadende sig selv at elske Gud, hadende sig selv at hade alt Det, hvori et Menneske har sit Liv, alt Det, der for ham er Livet, Det, for hvis Skyld han, selvisk, vil have Gud til Hjælp for at faae det, eller for at trøstes over, at han ikke faaer det eller over Tabet af det – der staaer aldeles uforandret Livsstraf paa at forkynde det i Charakteer. At forkynde det i Charakteer; thi hvis Forkynderen, hvad jo i vore Tider ansees for det langt Større, spiller den Objektive, saa hans Liv udtrykker lige det Modsatte, saa faae vi Former af det Interessante, som aldrig reise Forfølgelse; tvertimod, al Charakteerløshed behager denne Verden.

Men >Christenheds · Fortjeneste er: ved Hjælp af Læren om at Christendommen er perfectibel at have gjort Christendommen om til Verdslighed. Herved falder naturligviis Forfølgelse bort,

thi det er jo utænkeligt at Verdslighed skulde forfølge Verdslighed. Dette var den første Løgn: at gjøre Christendom om til Verdslighed. Den anden Løgn er saa: at Verden nu er blevet tolerant, har gjort et Fremskridt, at der ikke mere finder Forfølgelse Sted – der er nemlig ikke Noget at forfølge.

Ja, Christendommen er perfectibel! Og det gaaer bestandigt fremad! Christendommen kom ind i Verden og fandt denne fortabt i Verdslighed og jordisk Higen og Stræben. Christendommen lærte saa: Forsagelse. Men, siger Christenhed, Christendommen er perfectibel, herved kan vi ikke blive staaende, Forsagelse er et Moment; vi maae gaae videre – til: Profiten leve! Hvor raffineret! Hedenskabet var Verdslighed før Forsagelse, Christenheds Verdslighed er med Paastand paa at være: høiere end Forsagelsen, som er en Eensidighed.

At Christenheds. Forbrydelse er at sammenligne med



uden at overtage Forpligtelsen, er at ville, give det Udseende af, at Menneskeden jo er Arvingen, hvem Verdens Frelser selv har indsat til Arving, medens Sandheden er, at kun under lagttagelse af Forpligtelsen er Menneskeheden, eller rettere (thi netop fordi der er en Forpligtelse, kan et saadant Abstraktum som »Menneskehed« kun høist uegentlig kaldes Arvingen) hver Enkelt i Menneskeheden Arving.

Dog hykkelsk som Alt med •Christenhed• er, har man givet det Udseende af, at Christenhed jo ogsaa holdt paa, at Christendom er en Forpligtelse — man maa være døbt. Ah! Det er ellers at gjøre det forbistret kort af med Forpligtelsen! En Sjat Vand over det spæde Barns Hoved i den treenige Guds Navn: det er Forpligtelse!

Nei, Forpligtelsen er: Jesu Christi Efterfølgelse.

Dog skal den med, og skal Gave og Forpligtelse staae i lige Forhold til hinanden, lige saa meget Forpligtelse som Gave: saa betakker • Menneskeheden« sig for Christendommen, saa er der ikke Andet for, saa maa der gribes til Falsk — og saa har Du • Christenhed«, hvis Forbrydelse er uberettiget at ville tilvende sig en Arv.

Naar er ȯieblikket«?

\_\_\_\_

[Paa Kladden:] 29 Mai 55.

Øieblikket er, naar Manden er der, den rette Mand, Øieblikkets Mand.

Dette er en Hemmelighed, som evigt vil blive skjult for al verdslig Klogskab, Alt, hvad der kun er til en vis Grad.

Den verdslige Klogskab stirrer og stirrer paa Begivenheder og Omstændigheder, regner og regner, menende, at den skulde kunne destillere Øieblikket ud af Omstændighederne, saa selv blive Magt ved Hjælp af Øieblikket, dette det Eviges Gjennembrud, forynges, hvad den høiligt trænger til, ved Hjælp af det Ny.

Men forgjeves; det lykkedes og vil i al Evighed aldrig lykkes Klogskaben med dette Surrogat, saa lidet, lige saa lidet som det lykkes ved alle Toilettes Kunster at tilvejebringe: Natur-Skjønhed.

Nei, kun naar Manden er der, og naar han vover som der skal voves (hvilket just verdslig Klogskab og Middelmaadighed vil undgaae), saa er Øieblikket – og Øieblikkets Mand lystre saa Omstændighederne. Dersom der ikke kommer noget Andet ind i Spillet end verdslig Klogskab og Middelmaadighed, saa kommer Øieblikket aldrig. Det kan blive ved i 100,000 og Millioner Aar, bestandigt det Samme: det seer maaskee ud som maatte det nu snart komme; men saa længe det kun er verdslig Klogskab og Middelmaadighed o. D., kommer Øieblikket ikke, saa lidet som en Ufrugtbar avler Børn.

Men naar den rette Mand kommer, ja, saa er Øieblikket. Thi Øieblikket er just Det, som ikke ligger i Omstændighederne, det Nye, Evighedens Islæt – men i samme Nu magter det i den Grad Omstændighederne, at det skuffende (beregnet paa at holde verdslig Klogskab og Middelmaadighed for Nar) seer ud, som fremgik Øieblikket af Omstændighederne.

Der er Intet, som verdslig Klogskab æggesygt er saa forhippet paa, som paa Øieblikket, hvad gav den ikke for at kunne regne rigtigt! Dog er Ingen vissere udelukket fra nogensinde at gribe Øieblikket end just verdslig Klogskab. Thi Øieblikket er Himlens Gave til – saaledes vilde en Hedning sige – til den Lykkelige og Dristige, men en Christen siger: til den Troende. Ja, dette af verdslig Klog-



det at være Christen er Noget, som da naturligviis Enhver er: at der En siger om sig selv: jeg kalder mig ikke en Christen; og En, hvem Christendommen i den Grad beskjeftiger, som den beskjeftiger mig.

Men anderledes kan det ikke være; det Sandere maa altid tage sig ud som en Art Galskab — i Vrøvlets Verden; og at det er en Vrøvlets Verden, hvori jeg lever, at den er det blandt Andet ogsaa just ved dette Vrøvl, at saadan udenvidere Enhver er Christen: det er vist nok.

Dog forandre mit Udsagn, hverken kan, vil eller tør jeg – ellers vilde der maaskee ogsaa indtræde en anden Forandring: at den Magt, en Almagt er det, som særligen bruger min Afmagt, slog Haanden af mig og lod mig seile i min egen Sø. Nei, forandre mit Udsagn hverken kan, vil eller tør jeg; jeg kan ikke tjene disse Legioner af næringsdrivende Gavtyve, jeg mener Præsterne, som ved at forfalske Bestemmelsen Christen have, for Næringsbrugets Skyld, faaet Millioner og Millioner Christne: jeg er ikke en Christen — og uheldigviis, jeg kan gjøre det aabenbart, at de Andre ere det heller ikke, ja, endnu mindre end jeg; thi de indbilde sig at være det, eller de tillyve sig at være det. eller de (som Præsterne) indbilde Andre, at de ere det, hvorved Præste-Næringsveien bliver florerende.

Det Synspunkt jeg har at udvise og udviser, er af en saadan Eiendommelighed, at jeg i Christenhedens 1800 Aar ganske bogstavelig intet Analogt, intet Tilsvarende har at holde mig til. Ogsaa saaledes — ligeoverfor 1800 Aar — staaer jeg ganske bogstavelig ene<sup>•</sup>).

<sup>\*)</sup> Anm. Forsaavidt jeg har gjort en criticerende Bemærkning i Forhold til \*Apostelen«, da er herved Følgende at observere. 1) Jeg er fuldkommen i min Ret; thi Apostelen er kun et Menneske. Og min Opgave fordrer at forfølges indtil det Yderste; findes der i Apostelens Forkyndelse end det Mindste, der kunde forholde sig til, hvad der i Aarhundredernes Løb er blevet det al sand Christendom fortærende Sophistiske: saa maa jeg gjøre Anskriget, at ikke Sophisterne udenvidere beraabe sig paa Apostelen. 2) Er det af stor Vigtighed især for Protestantismen, for at bøde paa den uhyre Forvirring, Luther har afstedkommet ved at vende Forholdet om og egentlig criticere Christus ved Paulus, Mesteren ved Discipelen. Jeg derimod har ikke criticeret Apostelen, som var jeg selv Noget, jeg der ikke engang er en Christen; det jeg har gjort er: at holde Christi Forkyndelse ved Siden

en criticerende Bemærkning i Forhold til »Apostelen»] se oven for S. 193 og 254.



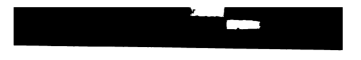
af christelige Tænkere – t Løb levet i Christenhed n kan længes efter blot en

Det er i et Dyb af So værre end da Sophisterne Præster og christelige Doo sig — her er jo ifølge O at bilde Dem, som Intet i Menneske-Tal til Instantsdom er.

Men jeg kalder mig generende for Sophisterne, godt, at de langt hellere forkyndte mig selv at væ ogsaa meget godt, at man træden saaledes. Men mat jeg saare let at narre; jeg hold hvori jeg har været har villet det. Naar jeg ik som narrer mig, et afgjort

Altsaa man narrer mig I en vis Forstand synes de Andre ere jo saa alle ganske Ja, ja, saaledes synes det.

af Apostelens. 3) Eet er in



fordi jeg ikke kalder mig Christen, er det umuligt at blive mig qvit, mig, der saa har den forbistrede Egenskab, at jeg, just ogsaa ved Hjælp af at jeg kalder mig ikke en Christen, kan gjøre det aabenbart, at de Andre ere det endnu mindre.

353

O, Socrates! Havde Du med Pauker og Trompeter forkyndt Dig som den meest Vidende, vare Sophisterne snart blevne færdige med Dig. Nei, Du var den Uvidende; men Du havde tillige den forbistrede Egenskab, at Du (just ogsaa ved Hjælp af, at Du selv var den Uvidende) kunde gjøre aabenbart, at de Andre vare endnu mindre Vidende end Du, de vidste ikke engang, at de vare Uvidende.

Men som det gik Dig (efter hvad Du siger i Dit »Forsvar«, som Du ironisk nok har kaldet den grusomste Satire over en Samtid), at Du derved paadrog Dig mange Fjender, ved at gjøre det aabenbart, at de vare Uvidende; og som man paaduttede Dig. at Du selv maatte være hvad Du kunde vise, at de Andre ikke vare, og derfor i Misundelse fattede Nag til Dig: saaledes er det ogsaa gaaet mig. Det har reist Forbittrelse mod mig, at jeg kan gjøre aabenbart, at de Andre ere endnu mindre Christne end jeg, som dog er saa meget forholdende mig til Christendom, at jeg sandt seer og vedgaaer, at jeg ikke er en Christen. Og man vil paanøde mig. at dette, at jeg ikke er en Christen, kun er en skjult Form for Hovmod, at jeg vel maa være, hvad jeg kan vise de Andre ikke ere. Men dette er en Misforstaaelse, det er aldeles sandt: jeg er ikke en Christen; og det er en overilet Slutning, at fordi jeg kan vise, at de Andre ikke ere Christne, jeg derfor selv maa være det, lige saa overilet som af, at En er f. E. <sup>1</sup>/<sub>•</sub> Qvarteer høiere end Andre strax at slutte ergo er han 6 Alen.

Min Opgave er at revidere Bestemmelsen: Christen. Der lever kun eet eneste Menneske, som har Forudsætninger til at kunne levere en virkelig Kritik over min Arbeiden: det er mig selv. Der var derfor noget Sandt i, hvad allerede for en Deel Aar siden nuværende Provst Kofoed-Hansen sagde til mig i Anledning af at han havde paatænkt at levere en Critik over Afsluttende Efterskrift, at han, ved at læse den i Afsluttende Efterskrift indeholdte

efter hvad Dusiger i Dit «Forsvar«) se Platons Apologi pag. 22 e —23 a.

-

-- - ---

XIV.

.

23

\_\_\_\_\_

Critik over den tidligere Forfatter-Virksomhed, opgav at ville criticere, hvor Forfatteren var den Eneste, der kunde præstere en virkelig Critik. Nei, der er i Samtiden ikke en Eneste, som har Forudsætninger til at kunne levere en Critik over min Arbeiden. Den Eneste, der leilighedsviis har sagt et sandere Ord om min Betydning, er Prof. R. Nielsen; men dette Sande har han haft fra privat Samtale med mig.

Naar nu saa competente Instantser som f. E. Dhrr. Israel Levin, Davidsen, Siesby, eller saa uomtaagede Tænkere som Grüne, eller saa aabne Charakterer som Anonymer o. s. v. — naar alt Sligt skal, og ligeoverfor en saa vel underrettet Domstol som Publikum, bedømme en saadan Eiendommelighed: følger det af sig selv, at det maa blive til — ja til hvad det er blevet til, hvad der kun smerter mig paa det kille Folks Vegne, der ved saadant Forhold virkelig gjores latterligt qua Folk.

Men selv om een eller anden dog adskilligt bedre Underrettet paatager sig at ville sige Noget om mig og min Opgave: det bliver egentligen ikke til Andet, end at han, efter et flygtigt Blik paa Mit, nu i en Fart finder eet eller andet Tidligere, hvilket han





det er Det man ikke finder Umagen værd, man foretrækker et flygtigt Blik paa Mit og et lige saa flygtigt paa det Tidligere, og saa har man strax Analogier nok for Mit, hvad Publikum strax kan forstaae.

355

Dog er det som jeg siger: der er i Christenhedens 1800 Aar aldeles intet Tilsvarende, intet Analogt til min Opgave; det er i •Christenhed« første Gang.

Det veed jeg, veed ogsaa, hvad det har kostet, hvad jeg har lidt, hvilket dog kan udtrykkes ved eet eneste Ord: jeg var aldrig som Andre. O, i Ungdommens Dage af alle Qvaler rædsomste, intensiveste: ikke at være som Andre, aldrig at leve nogen Dag uden smerteligt at mindes om, at man ikke er som Andre, aldrig at kunne løbe med i Flokken, Ungdommens Lyst og Glæde, aldrig trit at kunne give sig hen, altid, saasnart man vilde vove det, smerteligt mindet om Lænken, Særskilthedens Afsondring, der, indtil Fortvivlelse smerteligt, skiller En fra Alt hvad der hedder menneskeligt Liv og Munterhed og Glæde. Sandt, man kan ved de frygteligste Anstrengelser stræbe at skjule over, hvad man i den Alder forstaaer som sin Vanære, at man ikke er som de Andre; det kan maaskee til en vis Grad lykkes: men Qvalen er dog alligevel i Hjertet; og det er dog kun til en vis Grad, saa en eneste Uforsigtighed kan hævne sig frygteligt.

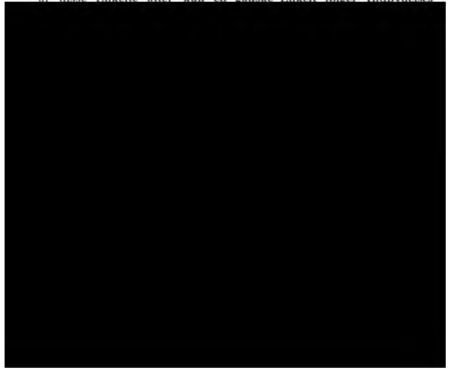
Med Aarene forvindes saa vistnok denne Smerte mere og mere; thi alt som man mere og mere bliver Aand, smerter det ikke, at man ikke er som Andre, Aand er just: ikke at være som Andre.

Og saa kommer da maaskee endelig et Øieblik, hvor den Magt, som saaledes engang har — ja, saa syntes det stundom næsten mishandlet En, forklarer sig og siger: »har Du Noget at beklage Dig over, synes det Dig, at jeg, i Sammenligning med hvad der gjøres for andre Mennesker, har forfordelet Dig, om jeg end — af Kjerlighed — har maattet forbittre Dig Din Barndom, baade Din tidligere og sildigere Ungdom, synes det Dig, at jeg har narret Dig ved hvad Du fik i Stedet?« Og dertil kan saa kun Svaret blive »nei, nei, uendelige Kjerlighed«, medens dog vistnok Menneskenes Mængde i højeste Grad vilde betakke sig for Det, jeg paa en saa qvalfuld Maade er blevet.

I saadanne Qvaler som mine opdrages nemlig et Menneske til at kunne bære at være en Offret; og den uendelige Naade, der vistes og vises mig, er at være udseet til at være en Offret, at være udseet dertil, ja, og saa Eet endnu, under Almagtens og Kjerlighedens samvirkende Indflydelse at være udviklet til at kunne fastholde, at dette er den høieste Grad af Naade, som Kjerlighedens Gud kan vise mod Nogen, derfor kun mod de Elskede.

Min kjere Læser, Du seer, det gaaer ikke løs paa Profiten; det bliver først Tilfældet efter min Død, naar de eedfæstede Næringsdrivende ville tage ogsaa mit Liv til Indtægt for Saltmads-Tønden.

Christendommen ligger saa høit, at Det, den forstaaer ved Naade, er hvad alle Profane (procul, o procul este profani) ville af Alt meest betakke sig for. Løgne-Præsterne eller Præsterne faae Naaden forvandlet til Aflad; Naaden bestaaer i, at Mennesket har, ganske ligefrem, Profit af Gud, og Præsten Profit af Menneskene, hvem han indbilder dette, indbydende dem med Christi Ord »kommer hid Alle«, hvilke Ords sande Betydning er, at Indbydelsen unegteligt er til Alle, men at det, naar det kommer til Stykket, og det skal staae fast, hvad det er Christus indbyder dem til (i Efterfølgelse at blive en Offret), og dette ikke gjøres om til Noget, som behager Alle: saa vil det vise sig, som i Samtidigheden med Christus, at Alle af Alt meest betakke sig for dette, og at kun ganske undtagelsesviis en ganske sjelden Enkelt følger Indbydelsen, og af disse\_Enkelte atter kun en ganske Enkelt følger Indbydelsen





tinget Enhver — hvis han ubetinget vil, vil ubetinget hade sig selv, vil ubetinget finde sig i Alt, lide Alt (og det kan jo Enhver, hvis han vil): saa er dette uendelig Høie tilgængeligt for ham.

Du menige Mand! Jeg har ikke afsondret mit Liv fra Dit; Du veed det, jeg har levet paa Gaden, er kjendt af Alle; videre, jeg er ikke blevet til Noget, tilhører ingen Stands-Egoisme: saa hvis jeg tilhører Nogen, maatte jeg tilhøre Dig, Du menige Mand, Du som dog engang, forlokket af En, der, tjenende Dine Penge, affecterede at ville Dit Vel, har været villig nok til at finde mig og min Tilværelse latterlig, Du som dog mindst af Alle har Grund til at være utaalmodig over eller burde være uskjønsom ved, at jeg er med, hvad de Fornemmere snarere have haft Grund til, fordi jeg ikke afgjort har sluttet mig til dem, men kun holdt en løs Forbindelse med dem.

Du menige Mand! Jeg dølger det ikke for Dig, at efter mine Begreber er det at være Christen noget saa uendelig Høit, at der (hvad baade Christi Liv bekræfter, naar man agter paa hans Samtid, og hvad hans Forkyndelse, naar man tager den nøie, antyder) bestandigt kun ere Enkelte, som naaer det: dog er det muligt for Alle. Men Eet besværger jeg Dig for Gud i Himlens Skyld og ved Alt hvad helligt er: Dye Præsterne, flye dem, disse Afskyelige, hvis Næringsvei er at forhindre Dig i endog blot at blive opmærksom paa hvad sand Christendom er, og derved at forvandle Dig, omtaaget af Galimathias og Sandsebedrag, til hvad de forstaae ved en sand Christen, et betalende Medlem af Statskirke, Folkekirke **o**. **D**. Flye dem; kun at Du da passer paa at betale dem villigt og prompt hvad Penge de skal have. Med hvem man foragter, maa man da for ingen Priis have Penge-Mellemværende, at det maaskee skulde hedde, det var for at slippe for at betale, at man skvede dem. Nei, betal dem dobbelt, at Din Uenighed med dem ret kan blive tydelig: at Det, der beskjeftiger dem, slet ikke beskjeftiger Dig, Pengene; og at derimod Det, der ikke beskjeftiger dem, beskjeftiger Dig uendeligt, Christendommen.

forlokket af En, der, tjenende Dine Penge, o. s. v.] der maa sigtes til Goldschmidt og hans Karrikaturer af S. K. i »Korsaren«.

Smaa-Bemærkninger.

(Paa Kladden:) d. 2 Aug.

## Præsternes Gudsdyrkelse.

1.

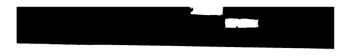
Dan et ganske vilkaarligt Exempel, for desto tydeligere at see Sandheden!

Lad os antage, at Guds Villie var, at vi Mennesker ikke maatte tage i Dyrehaven.

Dette kunde naturligviis »Mennesket« ikke indlade sig paa. Hvad vilde saa skee? Det vilde skee, at »Præsterne« udfandt, at naar man f. E. velsignede den firstolede Holstenskvogn og slog Korsets Tegn over Hestene: saa blev det at tage i Dyrehaven Gud velbehageligt.

Følgen vilde altsaa blive, at der aldeles uforandret blev taget lige saa meget i Dyrehaven som nu, kun at det nu var blevet lidt dyrere, kostede maaskee 5 Rd. mere for Standspersoner, 5 Rd. til





Nei, >Præsten«, han er jo lige det Modsatte af en Skuespiller, han jo endog aldeles interesseløst (da han veed, det ikke angaaer ham) opkaster og besvarer det Spørgsmaal, om en Skuespiller kan begraves i christen Jord. Det falder ham aldeles ikke ind — Mester-Stykke af scenisk Kunst, hvis det ikke er Dumhed — at han jo er medinteresseret i dette Spørgsmaals Afgjørelse, ja, at selv om det afgjørdes i Faveur af Skuespilleren, det dog altid kunde blive tvivlsomt, om det er forsvarligt, at Præsten begraves i — christen Jord.

3.

## »Præsten« som Skjermbræt.

Som i Handels-Verdenen En har en Compagnon, noget nær en fingeret Størrelse, en reen Form — men, naar der er Tale om at handle maaskee lidt uegennyttigt, lidt skaansomt, ikke at være altfor egoistisk, ja, saa hedder det: →min gode Mand, vær forvisset, jeg for mit Vedkommende, jeg vilde med Fornøielse tjene Dem, jeg er blød om Hjertet; men min Compagnon, det kan der aldeles ikke tænkes paa at bevæge ham • Det Hele er naturligviis en Gavtyvestreeg, beregnet paa at kunne være saa sneverhjertet, saa kræmmerbesjelet, som muligt, og dog tillige give sig Skin af at være noget ganske Andet … hvis man blot ikke havde den Compagnon.

Som man i det praktiske Liv har en Hustrue — og naar der da kommer en Anledning, hvor det sømmede sig for En at handle lidt modigt, behjertet, man da siger: >ja, mine Venner, værer forvissede, hvad mig angaaer, jeg har Hjertet paa rette Sted, var villig nok; men min Kone, det kan aldeles ikke hjælpe mig at ville tænke paa Sligt.« Naturligviis er det Hele en Gavtyvestreeg, hvorved man vil naae paa eengang at være en Cujon og nyde Fordelen deraf i Livet, og tillige at være en behjertet Karl ..... hvis man blot ikke var saa uheldig at have den Kone.

Saaledes betyder >Præstens< Tilværelse at betrygge Samfundet Hykleriet. >Vi har intet Ansvar, vi ere Menige; vi holde os til Præsten, som jo har aflagt Eed.< Eller, >vi tør ikke bedømme Præsten, vi har at holde os til hvad han siger, han den Guds

Som i Handels-Verdenen o. s. v., der sigtes vist til Dickens's David Copperfield (Forholdet mellem Spenlow og Jorkins): se Moltkes Oversættelse 2. Bd. S. 180 ff. (Kbhvn. 1849). Mand, som har aflagt Eed paa det nye Testamente. Eller, »vi vare villige nok til at forsage Alt, hvis dette fordres; men om det fordres, tør vi ikke paatage os at afgjøre, vi ere kun Lægfolk, Præsten den Autoritet, vi ikke tør unddrage os, og han siger: det er en Overdrivelse« o. s. v.

Al »Menneskets« Kløgt stræber hen til Eet: at kunne leve uden Ansvar. Præstens Betydning for Samfundet burde være at gjøre Alt for at gjøre hvert Menneske evigt ansvarligt for hver Time han lever, end det Mindste han foretager sig; thi dette er Christendom. Men hans Betydning for Samfundet er: at betrygge Hykleriet, idet Samfundet skyder Ansvaret fra sig over paa »Præsten«

## lledenskab - Christenheds« Christendom.

Forskjellen er som mellem den Snaps, en Dranker drikker udenvidere, og den han drikker til – Belønning for Afholdenhed: det Sidste uendelig værre end det Første, thi det er Raffinement; det Første er ærligt. Uafholdenhed, det Sidste er, raffineret, til-



ligt at sigte Den for Hjerteløshed, just Den, der har Hjertet paa rette Sted.

361

Efter nemlig forgjeves at have søgt hans Hjerte paa ethvert af de dem bekjendte Steder for Hjertet, forvisses de om, at han intet Hjerte har; han har det nemlig paa rette Sted, og der falder det dem ikke ind at søge det.

### 7.

#### Den raffinerede Nederdrægtighed

sees i en vis Forstand ikke i Verden, just Det hører med som sættende Kronen paa, at den seer ud som lige det Modsatte.

Det hvad der i Verden sees og seet stemples som Afskyeligt, Nederdrægtigt kan være frygteligt nok; men det forslaaer kun lidet mod det Raffinerede, der – raffineret – gjælder for lige det Modsatte af Nederdrægtighed. Det er hermed som med hvad man kalder: himmelraabende Synd; den meest himmelraabende Synd er just den, der – raffineret – veed at give sig Udseende af Hellighed, saa den da mindst af alle kan siges at raabe til Himlen, hvad den dog, i en anden Forstand, just derfor gjør, ved Hykleriets Lydløshed mere himmelraabende end det Himmelraabende.

Lad mig danne et Exempel.

Der lever i en By en Fremmed; han eier ikkun eet, men meget stort Penge-Papir. Dog Ingen i Byen kjender det Papir, saa det for dem er = 0, og selvfølgeligt Ingen af dem vil give ham Noget for det Papir.

Da kommer der en Mand, en Fremmed f. E., som meget godt kjender det Papir, til ham en Dag og siger: >jeg er Deres Ven, vil, som det sømmer sig for en Ven, hjælpe Dem ud af Deres Forlegenhed, jeg byder Dem« — og nu byder han ham dets halve Værd. See, dette er raffineret! Det er beregnet paa at see ud som Venskab og Hengivenhed, der maa blive beundret og priset af Indvaanerne i hiin By, og paa samme Tid at snyde for 50 pCt. Men det sees ikke, Indvaanerne i hiin By kunne jo ikke see det, de see tværtimod det ganske ualmindeligt Høimodige o. D.

Som i Penge-Forhold saa i Aands-Forhold.

En kan være stillet saaledes i en Samtid, at af de Mange Ingen har nogen Forestilling om, hvo han er, hans Værd, hans Betydning. Deri er der da selvfølgeligt Intet at opholde sig over, at de Mange ansee det Hele med ham for Nul und Nichts.



Da kommer der til ham en Mand, som veed hans virkelige Værd, og siger til ham jeg er Deres Ven, jeg vil vidne for Demo -- og derpaa giver han ham offentligen kun Halvdelen af den Anerkjendelse, han veed tilkommer ham. Dette er raftineret, beregnet paa at gjælde i de Medlevendes Oine som sjelden, sjelden opoffrende Uegennyttighed, sjeldent Mod og Begeistring, der lød den Miskjendte vederfares Ret, og dog at udsætte sig det mindst Mulige, hvorved han gjør den Miskjendte den størst mulige Skade idet han skaffer ham en ny, en endnu større Vanskelighed end den at blive aldeles misforstaaet: en halv Anerkjendelse. Men Dette sees ikke; de Samtidige kunne jo ikke see Andet end den Raffineredes ædle, uegennyttige, modige Begeistring.



#### Paa Kladden (d. Nr. 8-10 - 7 Juli 55)





Nu forstaaer jeg Biskop Martensen, finder hans Andragende i Overeensstemmelse med hvad jeg veed af hans egen Mund — saa det altsaa er vist — og hvad jeg ikke tager i Betænkning at indvie Andre i, da det tjener til hans Forherligelse: at det var ene og alene Pligtfølelse, der bestemte ham til at kunne ville modtage Valget som Biskop. I Sandhed just en saadan Mand var det, vi behøvede paa Sjellands Bispestol — det er vist.

Altsaa, det er for Eftermandens Skyld, ene og alene for Eftermandens Skyld, af Pligtfølelse mod Eftermanden, saa hvis f. E. Biskop Martensen traf sammen med den Forandring, at der ikke blev nogen Eftermand mere, saa vilde han strax frafalde sit Andragende, eller, hvis det allerede var bevilget, strax give Afkald paa de 300 Tdr. Byg - thi det var jo ikke for hans egen Skyld han androg derpaa, ingenlunde, det var for Eftermandens Skyld. Eller hvis der var en Cultus-Minister, som, i Betragtning af, at det jo ene og alene var for Eftermandens Skyld, resolverede, at de 600 Tdr. Byg bevilgedes, men saaledes at de 300 stadigt lagdes op til Eftermanden (thi det var jo ene for Eftermandens Skyld', eller at Tillæget (300 Tdr.) først begyndte med Eftermandens Tiltrædelse: saa vilde Biskop Martensen takke denne Cultus-Minister, som hjalp til, fra Biskoppen at fjerne enhver mulig Mistanke om, at det dog maaskee ogsaa, maaskee stillige« var for hans egen Skyld, ja, at han var meget godt fornøiet. naar det blot var vist, at han fik de 600 Tdr., hvordan det saa siden gik Eftermanden.

#### 9.

## Convent-Øl.

Det var et af de Punkter, hvori jeg var saa lykkelig — mig kjere Erindring! — at være fuldkommen enig med afdøde Biskop Mynster. Ogsaa han ansaae Convent-Præstationerne for tyndt Ol.

Det er derfor med en vis Tilfredsstillelse, at jeg for ganske kort Tid siden tilfældigviis seer i en Bog, hvad jeg virkelig ikke havde vidst før, at tyndt Øl hedder: Convent-Øl. Dersom Biskop Mynster muligviis ikke havde vidst det, det vilde have glædet ham at faae det at vide.

## Den høiere Vlisdom i, at der er en Formand og eo Eftermand.

10.

Alt det Forkeerte – er Formandens Skyll Al Eftertragten af det Jordiske – er før Eftermandens Skyld.

Paa den Maade gaaer man ved Hjælp af at have en Førmand og en Eftermand fornølelig gjennem Livet og er tillig Sandhedsvidne. Gud hjælpe Den, som ingen Formand og inges Eftermand har; for ham bliver Livet i Sandhed, hvad det efter Christendommens Villie skal være: en Examen, hvor der ikke kan snydes.



.

# TEXTKRITISK ANHANG.

.

.

.



## BLADARTIKLER 1854-55. - DETTE SKAL SIGES, SAA VÆRE DET DA SAGT.

Manuskriptet til disse Artikler (S. K.s Papirer Pk. 37) er ikke, som paa Bagsiden af Smudstillen angivet, brugt til at trykke efter, men er kun en Concept. Renskriften synes ikke at findes. »Fædrelandets« Orthographi, der ofte er endel afvigende fra S. K.s, er gjennemgaaende fulgt i denne Udgave, uden at der i det Følgende bemærkes noget herom. Ogsaa simple Bogstavfeil i »Fædrelandet« rettes stiltiende efter Ms.

A = det originale Tryk. M = Manuskriptet. N = Rasmus Nielsens Udgave af Bladartiklerne (Kjøbenhavn 1857).

S. 6, L. 21 den hans Prædiken] saaledes alle Textkilder, ogsaa et her undtagelsesvis bevaret) ældre Udkast. 30 Christendoms-Forkyndelse] MN, Christendoms-Forkyndelese A. 7, 5 Monument] MN, Monnment A. 9, 27 tilnærmelsesviis] MN, tilnærmelsesvis A (at 16, 39 om] M, over A. 17, 29 uegennyttig] N, uegenoptage). 18, 6 have] MN, hove A. 19, 26 overordentligt] nyttige MA. MN, overordenligt A (at optage). 20, 24 indirect] A, indirecte M. 23, 35 for det] A, for hele det M. 39 Friskhed] A, Uforskammethed M. 26, 14 kirkelige] C (*J: en her bevaret ældre Concept*), kirkelig AM. 27, 23 Præst, det] MN, Præst det, A. 31, 7 Biskop] A, Biskop, M. 32, 12 vidne, MN, vidne A. 35, 19 dog] A, Dig M (at optage?). 37, 5 det] A, det Sted M. 41, 11 menneskeligt] M, menneskeligt, A (at bibeholde?). 42, 20 osv.,] o: s: v: M, osv, A. 36 vore Tider] A, vor Tid M. 48, 4 godt] A, udstreget i M. 11 mente: at de skulle værej MA, mente at de skulde være: N. 49, 10 Christne, A, Christne ved Hjælp af at forandre Bestemmelsen af det at være Christen, M. **30** Fløil] M (*rettet fra* Fløilet) A. Maaskee Floiel. **50, 5** see] M, saa A. **18** Forandring)] MA. Maaskee: For andring. **22** er), M, er A. **53, 9** Gjelden] M, Gjælden A. **13** M stand A, Afstand fra Fordringen M. **54, 29** det] A, det end M **55, 6** Fortielse] A, Fortielser M. **67, 2** maa,] M, maa A. **3** udt lukket M, udelukt A. **17** en Levevis] A, den Levevis M. **71, 2 28** Kjøbmandsstand M, Kjøbmands-Stand A. **78, 15** Men sa bliver der dog Een A, Men som det hedder i Gnav, at naa Narren gaaer, tager han Een med sig, saaledes bliver der Een M **92, 11** uundgaaeligt M, uundgaaelig A. **99, 25** vilde] M, ville 4

## ØIEBLIKKET NR. 1-9. - HVAD CHRISTUS DØMMER. - GUD UFORANDERLIGHED.



Til Øieblikket Nr. 1–9 og Hvad Christus dømmer er ku Concepter bevarede alt Pakke 37). Til Nr. 1, Stk. 2 (S. 107–04



163, 4 ligefrem] A, afkortet i M. Vistnok: ligefremt. 165, 3 Anstrengelse] M, Anstrængelse A. 5 ville] MA (men i M synes først at have staaet vilde). Vistnok: vilde. 169, 10 nu en nu] A, nu een nu M (14 christen MA!). 171, 20 det dette] M, dette A. 174, 8 Endelige] M, Enlige A. 175, 2 Apostlernes] A, Apostlenes M. 14 og til] M, til A. 19 i Landet] A, her i Landet M. 33 skulle] MA (men i M vistnok rettet fra skulde; dette maaskee at optage). 177, 19 at] M, af A. 178, 13 Raffinementet,] M, Raffinementet A. 28 der] A, mangler i M. 31 være] M, været A. 36 kunde] M. kunne A. 180, 17 Christendommen] M. Christendom A. 183, 11 Forargelse] M. Foragelse A. 24 da det] M. det det A. 27 uagtet -28 det Sande] M, mangler i A. 184, 24-25  $\rightarrow$  Seelenverkopere A,  $\rightarrow$  Seelenverkoperie M (at optage?). 194, 12 expellas] M, expelles A. 198, 25 Christendom] A, Chrdm M. Vistnok: Christendommen. 201, 1 vilde] M, vel A. 206, 19 Verdenen] M, Verden A. 25 er] A, er det Samme (Samme overstreget) som M. 209, 31 hulke] A, hulker M. 212, 14 det at: være] A, det at være M. *Maaskee:* det: at være. 213, 42 er] A, ere M. 224, 14 noget] A, meget M. 226, 31 Christenhed] A (M mangler); vist-229, 12 og] M, og og A. 26 Forjættelse] nok: Christenhed, 34 foredrages] M (?), foredrager A. 235, 22 A, Forjættelser M. uredeligt] A, uredeligt, M. 239, 22-23 Sandhedsvidne] Sandhedvidne A, Sandheds-Vidne M. 246, 3 Næringsvei. (] M, Næringsvei. A. 251, 15 at stjæle] A, at det at stjæle M (at optage?). 255, 36 blive] A, bliver M. 257 under Overskr. Confirmationen. M. 258, 22 Charakteer] A, Charakteer nok M. 259, 13 Forbud] A, et Forbud M. 260, 19 dette] A, det M. 29 saa] M, som A. 261, 17 sikkrede] A, sikkre paa M (at optage?). 264, 3 christeligt.] M, christeligt A. 268, 12 forkaste] A, forkaste den M. 271, 4 - Fremmed] A, en Fremmed M. 20 Lærere] A, Løgnere M. **26** Profiteerlige] A, Profiten leve M (at optage?). 286, 33 og Ringhed] M, og end Ringhed A. 288, 4 nu en] A, en en M (?). Maaskee: en. 291, 13 sig, havde] A, sig, han havde M. 304, 25 vil.) A. vil. som han vil. vil M. 310, 9 været] M. næret A. 311, 3 andrej A, andre Stemmer M. 315, 23 før Tiden] M, for Tiden A. 318, 20 vidende om A, vidende om Din Tilværelse, vidende om M. 326, 25 Grund] A, Grund og fra dybeste Grund M. 331, 41 Piat; A, Piat, eller vær Squat M. 332, 2 piatter noget Høit] A, squatter noget Høit fra sig M. 4 piatter] A, squat-334, 12 f. han, den Afdøde] A, han dernede i ter fra sig M. Tønden M.

XIV.

## ØIEBLIKKET NR. 10.

M Renskriften S. K.s Papirer Pk. 58: G = Gottscheds Udgave i S. K.s Efterladte Papirer 1854–55, S. 567–590. – Dato Angivelserne over de enkelte Stykker er tilføiede efter Concepter S. K.s Papirer Pk. 59 = C.

S. 344, 5 tilboielige, G, tilboilige CM. 7 tolererej G, toler CM. 10--11 fuldkommengjortej G, fuldkommengjorde CM. 345, 20 Mennesker, G, Mennesker CM. 29 440, J G, 440 CM. 346, 21 Tre kantethat, G, Trekantehat CM. 350, 26 fjernt J CM, fjernet G 351, 9 vist nok CG, vistnok M. 13 i min CM, min G. 15 Gav tyve CG, Gatyve M. 355, 33 synes det Dig G, synes Dig CM 356, 21 er en uendelig er uendelig CM. 29 belemres J G, be hæmres CM. 358, 26 Gud-Velbehagelighed J G, Gud Velbehagelig hed CM. 359, 13 Størrelse, J C, Størrelse M (en reen Form er til foiet i Randen). 363, 13 det CG, mangler i M.

ŝ

i





## **RETTELSER OG TILFØIELSER.**

#### I Bind.

S. 2 Verset er af Pelisson; S. K. har det sikkert fra Lessings Afhandling Ueber das Epigramm (Gesammelte Werke, Leipzig 1841, VI S. 221). 22, 28 ff. Sml. Baggesen, Ja og Nej, Danske Værker, Kbhvn. 1845, I S. 202. 244, 2 f. n. Rinviile] *læs* Rinville. 390, 28 Grunde] *læs* Grunde.

#### III Bind.

S. 96, L. 1: hiin Skjorte] se Efterl. Pap. I S. 220, hvoraf fremgaar at der sigtes til Graf Mailaths Magyarische Sagen, S. 152. 190, 3 Hamanns Exempel] den citerede Passus findes Werke I S. 467 (Roths Udg.).

## IV Bind.

S. 176, L. 34 en ny Æra] der sigtes her til Martensens Licentiatdisputats *De autonomia conscientiæ sui humanæ*, der 1841 under Titlen: >Den menneskelige Selvbevidstheds Autonomie i vor Tids dogmatiske Theologie« udkom i dansk Oversættelse ved stud. theol. L. V. Petersen. I Fortalen siger denne om Disputatsen: >Det var det første Skrift, der hos os udkom i den nyere speculative Retning og bebudede den Æra i Theologien, hvorfra man nu allerede har begyndt at regne.« Jvfr. ogsaa Efterl. Pap. 1849, S. 452 ff., og denne Udgaves XIV Bd. S. 96, hvoraf fremgaar, at det er mod Martensen at den hele Polemik her, i Begrebet Angest og i Afsluttende Efterskrift er rettet. 177, 12 >Rabalderfjog«] jvfr. Hertz, Gjengangerbreve (Digte fra forskjellige Perioder III 1862) S. 149: Min Aand kan stække Endru som fordon Vingen paa en Gaas, Og et Rabalderfjog af Søvnen vække, Nær han isøyne pluddrer lutter Vaas«. 179, 18 Vanskeligheden gjennemtænker Socratesj til Anmærkningen tilføles: Jvfr. M sluttende Efterskrift (denne Udg.s VII Bd.) S. 172 Anm. 287, 9 304, 8 især i vor Tid) se H. N. Chuhar) o; indeholder (?). sen, Katholicismens og Protestantismens Kirkeforfatning, Lære ≈ Ritus S. 521 ff. 347, 3 en eller anden aandrig Mystageg der sigtes neppe, som i Anm. formodet, til Grundtvigs Brage-Smil men snarere til hans Nordens Mythologi 2den Udg. (1832), hvat der S. 413 tales om Mythe-Smedenes (Falke-Syn+ for den historiske Gang i Menneske-Livet. Ogsaa »Mundharpe« er et Grundt-376, 35 Talleyrand - Young] se VI Bd S vigsk Udtryk. 386, 1 Fichte] se VI Bd. S. 442. 408 Til Anm. foies 317. Jvfr. VI Bd. S. 346. 435, 26 Ordene Maaskee: coup de main bør udgaa. 436, 15 efter Ordene +beknytter CM. + tilføies : Joh. openfor S. 85. 437, 17 efter Ordene >sonderknuset-bønfaldende M+ tilfaies: (at oplage).

## VI Bind.

S. 268 Anmærkningen udgaar; det er ikke »Muligheden«, der sammenlignes med en Sav, men Saven, der betegnes som et «blødt»



# RETTELSER OG TILFØIELSER. — UD-GIVERNES EFTERSKRIFT. — ALPHA-BETISK FORTEGNELSE OVER S. KIER-KEGAARDS SKRIFTER.

24\*





## UDGIVERNES EFTERSKRIFT.

Idet Udgaven af S. Kierkegaards Værker afsluttes, anser vi det for vor Pligt at sige nogle Ord om den Hjælp. vi paa forskjellig Maade har faaet.

Det besværlige Arbeide at sammenholde de trykte Udgaver med Manuskripterne er næsten fuldstændig blevet besørget af Fru Ellen Drachmann og Fru Jonna Lange. At denne Ordning har været mulig, skyldes fremfor alt den Liberalitet, hvormed Overbibliothekar Birket-Smith har tilladt at benytte Kierkegaards Papirer, der opbevares i Universitetsbibliotheket.

De oplysende Anmærkninger under Texten er kun et første Grundlag til en virkelig Kommentar; at tilveiebringe blot nogenlunde Fuldstændighed maa være Fremtidens Opgave. Men ogsaa meget af hvad der allerede er ydet skyldes i Virkeligheden Andre, ikke os. Det er ugjørligt her at nævne de Mange, til hvem vi har henvendt os med Anmodning om Oplysninger; det har været Folk af de forskjelligste Livsstillinger, ingenlunde alene Videnskabsmænd og Litterater, men ogsaa Mænd i praktisk Virksomhed. Overalt har vi mødt den største Imødekommenhed og Beredvillighed til at hjælpe. For den Interesse, der saaledes fra alle Sider er blevet viist vor Opgave, staar ikke blot vi, men Enhver der benytter Udgaven, i største Taknemmelighedsgjæld til alle Vedkommende.

Kjøbenhavn. i November 1906.

A. B. Drachmann. J. L. Heiberg. H. O. Lange.



middel, Middel til at vække Overbevisning. Se Efterl. Pap. 1845 -46, II, S. 800. 225, 2 ifølge Skriftens Lære] her sigtes til Matth. 19, 9, hvor S. K. synes at have læst: ...men jeg siger Eder, at hvo som skiller sig fra sin Hustru, uden for Hors Skyld, og tager en Anden til Ægte, han bedriver Hor, og hvo som tager en Fraskilt til Ægte, han bedriver Hor.« 308 Anm. læs: »VII Bd. S. 291. 340 Anm.: >medens jeg tager Skjægget af ] se Poul Møllers Efterladte Skrifter V (2den Udg.) S. 57: »siden vi nu eengang have bragt denne Sag paa Bane, kunde du, som er Theolog, gjerne i al Korthed foredrage mig de bedste Beviser for Sjælens Udødelighed, mens jeg stryger min Ragekniv og tager 417, 6 Hvad var det der ødelagde det mit Skjæg af. assyriske Rige? Splid, Madam] se Holberg, Hexerie eller blind Allarm IV Akt, 4 Sc. (>Hvad ruinerede det ass. Monarchie?«).

#### X Bind.

S. 323 ff. Til disse Artikler er der senere fundet Manuskript (Universitetsbibliotheket Pakke 51; det bærer Spor af at have været i Sætterens Hænder). De fleste Afvigelser vedrører kun Orthographi og Interpunction, som i det trykte er »Fædrelandets«. Rettelserne (se X, S. 355) til S. 323, 13; 336, 31; 341, 6 bekræftes af Ms. S. 336, 11 staar: de hele kongelige Husets (Husets bør allsaa oplages). Af andre Varianter anføres: 324, 26 Paaskjønnelse;] 330, 10 Side,] Side (Kommaet er foranlediget af Paaskjønnelse: en Trevl i Papiret). 335, 16 mente,] mente. 35 tænker, 9 Theremin] The-336, 2 Pyntelighed, ] Pyntelighed. tænker: remim (som allsaa burde være oplaget, se Anm.). 18 studse: 337, 31 munkle] saaledes Ms.; i S. K.'s Bladartikler ved studse. R. Nielsen (Kbhvn. 1857) S. 170: mumle. **340, 30** desideratur:] desideratur; 32 Kræfter, j saaledes ogsaa Ms. 342, 8 Lykke,j Lykke; (rettet til Komma med Blyant, vistnok af »Fædrelandets« Correcteur). 343, 35 mig,] mig Ved Titlen staar i Randen: Af en Afdøds Papirer (overstregel), under Underskriften (S. 344): Artiklen er da endnu ældre, men bestemt husker jeg ikke (overstreget med Blyant).

#### XII Bind.

S. 119, 11 Meddelelse] læs: Meddelelse, 216 til Anmærkningen tilføies: Jvfr. Efterl. Pap. 1850, S. 316.

## XIV Bind.

S. 1. Smudstitlen til hele Bindet), L. 2: DET SAGT: læs: DEI DA SAGT. 173, 23 »varer en Evighed (] se J. L. Heiberg. Kon Salomon og Jørgen Hattemager 23de Sc.: »Thi Visen varer er Evighed (. 186 Anm. Istedetfor Ordene: Der sigtedes – Sekter indsættes: Jvfr Martensens Hyrdebrev S. 1: »Som jeg – hvortil ogsaa Tiderne paa en særegen Maade opfordre, idet Secter og Vildfarelsens Aander ere i Frembrud – af al den Formue som Gud i sin Naade vil forlene, vil arbeide for Eenhed og indre Sammenhold i den Kirke, som siden Reformationens Dage er ved bleven at være det danske Folks: saaledes o. s. v.





## ALPHABETISK FORTEGNELSE OVER S. KIERKEGAARDS SKRIFTER.

•

| Af en endnu Levendes Papirer (1838)                             | 11         |
|-----------------------------------------------------------------|------------|
| Afsluttende uvidenskabelig Efterskrift (1846)                   | 1          |
| Begrebet Angest (1844)                                          | 73         |
| Bladartikler fra Tiden før •Forfatterskabet•                    | 1          |
| Bladartikler, der staar i Forhold til »Forfatterskabet» XIII 39 | <b>9</b> 5 |
| Bladartikler 1854–55                                            | 1          |
| Christelige Taler (1848)                                        | 1          |
| Dette skal siges, saa være det da sagt (1854)                   | 83         |
| Dømmer selv (1876)                                              | 71         |
| En literair Anmeldelse (1846)                                   | 1          |
| Enten-Eller I (1843)                                            | 1          |
| Enten-Eller II (1843)                                           | 1          |
| Forord (1844)                                                   | 1          |
| Frygt og Bæven (1843)                                           | 53         |
| Gjentagelsen (1843)                                             | 69         |
| Guds Uforanderlighed (1855)                                     | 77         |
| Hvad Christus dømmer om officiel Christendom (1855) XIV 13      | 39         |
| Indøvelse i Christendom (1850)                                  | 1          |
| Kjerlighedens Gjerninger (1847)                                 | 1          |
| Krisen og en Krise i en Skuespillerindes Liv (1848) X 31        | 19         |
| Lilien paa Marken og Fuglen under Himlen (1849) XI              | 1          |
| Om Begrebet Ironi (1841)                                        | 93         |
| Om min Forfatter-Virksomhed (1851)                              | 37         |
| Opbyggelige Taler:                                              |            |
| To opbyggelige Taler (1843)                                     | 1          |
| Tre opbyggelige Taler (1843)                                    | 85         |
| Fire opbyggelige Taler (1843)                                   | 1          |



| Altergengen (                           |       | Free | iag  | er  |
|-----------------------------------------|-------|------|------|-----|
| Tre Taler ved tænkte Leili              | ghed  | er ( | (184 | 45  |
| Tvende ethisk-religieuse Sm             | ina-A | fhe  | nd   | liı |
| Y <mark>pperste</mark> præsten Tolderen | - S   | ynd  | eri  | nd  |
| Øieblikket Nr. 1 -9 (1854 -             | 55)   |      |      |     |
| Oieblikket Nr 10 (1855).                |       |      |      |     |

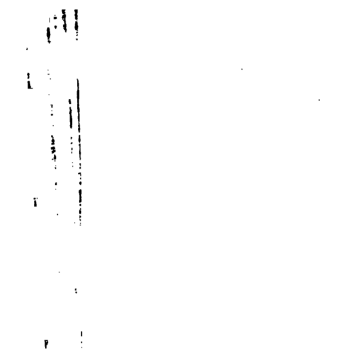


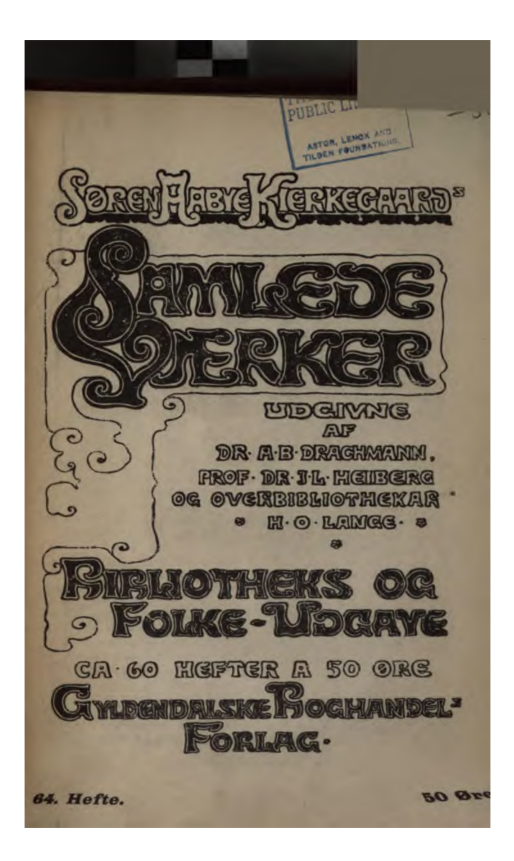
**10 07** 





)fte.







•



65. Hefte.

*PO* 81



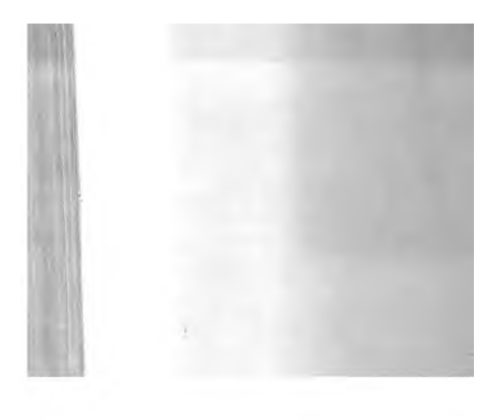


B. Hefte.

*60 8*2













## GYLDENDALSKE BOGHANDEL, NORDISK FORLAG

## J. P. JACOBSEN SAMLEDE SKRIFTER FEMTE FOLKE-UDGAVE

ED dette nye Oplag af J. P. Jacobsens Samlede Skrifter er disse siden deres Fremkomst i 1888 trykt i tilsammen 30,000 Ekspl., eller i storre Oplag end nogen anden moderne dansk Forfatters Værker, og denne uhyre Popularitet er i stadig Stigning. – Den ejendommelige Form, som J. P. Jacobsen tilførte den danske Prosadigtning, forbaysede og maaske skræmmede Adskillige lige i første Ojeblik. Men snart vakte hans sjælfulde og kundskabsrige Syn paa Mennesket og paa Naturen alle Læsendes Interesse, og det er nu for længst almindeligt erkendt baade herhjemme og i største Delen af Evropa, at hans Romaner og enkelte Smaafortællinger er Mønsterværker, som i deres Art staar paa Højde med de berømteste Forfatteres Arbejder i dette Aarhundrede. Jacobsen skrev kun lidet i Omfang, men han late eyhele sit Geni i hvert skrevet Ord. Man tilegner sig hans Bøger venkelte Afsnit som skønne Digte, og Indtrykket samler sig til et fyldigt Billede af hans Tid, dens Længsler, Tanker og Kampe. Hans Skrifter vil bevare deres Værd og deres Tiltrækningskraft gennem lange Tider. Enhver, der elsker Poesi, vil atter og atter fordybe sig i dem.

Den nye Udgave vil, ligesom de foregaaende blive en billig, samlet Folkeudgave, der gør Jacobsens Skrifter let tilgængelige for Alle. Værket kommer til at indeholde den historiske Roman Fru Marie Grubbe, Nutidsromanen Niels Lyhne, Digterens Mindre Forlællinger samt et Udvalg af hans Digte. Det vil blive ledsaget af hans Portræt.

Værkets Pris bliver yderst billig; trods en smuk Udstyrelse vil den kun beløbe sig til mindre end Halvdelen af, hvad de enkelte Bøger tilsammen koster. Folkeudgaven af J. P. Jacobsens - Samlede Skrifter bliver komplet i 10 Hefter à 50 Øre; hvert Hefte paa omtrent 5 Ark. 1ste Hefte foreligger til Eftersyn, og Subskription tegnes i alle Boglader.

## GYLDENDALSKE BOGHANDEL, NORDISK FORLAG

TRYET HOS J. JORGENSEN & CO (M. A HANNOVEN).





.

